

الكتاب السادس في السـلوك المسيـحى (٢) نحن والصليب والخلاص ٠٠ ومقالات أخرى

دكتور جميل نجيب سليمان

اسم السلسلة : نور الحياة

الكتاب السادس: في السلوك المسيحي (٢)

نحن والصليب والخلاص .. ومقالات أخرى

.. ومقالات اخرى

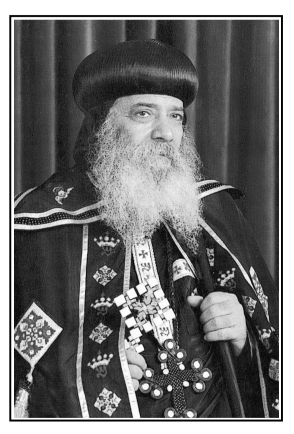
المـــــــــؤلف : دكتور جميل نجيب سليمان gamilnsoliman@yahoo.com

ت : ۲۲۰۲۹۷۶۶

المطبعـــــة: مدارس الأحد، ٧٠ شارع روض الفرج

رقم الإيــداع: ٢٠٠٩/ ٢٠٠٩م

الترقيم الـــدولي : 2-5334-46



صاحب القداسة والغبطة (البابا شنووه الثالث بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية الـ (١١٧)

# المحتويسات

# ۱ - نحن والتجسد ۹

- + التجسد والإنسان الجديد ١٠
  - + تحديد الحياة ٢١

# ۲ - نحن والصليب ۳۱

+ نحن والصليب والخلاص ٣٢

# ۳۹ – نحن والقيامة ۲۹

- + القيامة وحياتنا العملية . ٤
  - + معنا و لا نشعر به ٤٧

# \$ - نحن والشهادة للمسيح ٥٥

- + نحن أيضاً تلاميذ ٥٦
- + عندما يأتي الموت ٦٢

# 🚨 – نحن وحياتنا الروحية 🕠

- + الروح القدس .. روح الحياة ٧٢
- + البعد الداخلي للحياة الروحية ٧٥
  - + دعوة للاتضاع ٨٣

+ حياة الشكر ٩٤

+ الحياة في النور ١٠٠

+ الميل الثاني ١٠٦

+ الصوم المسيحي ١١٤

+ انسى ولا انسى ١٢١

+ المسيحي في مجتمع مضاد ١٢٨

+ شباب خارج الأبواب ١٣١

### كلمة الى القارئ

عندما صدر الكتاب الأول من هذه السلسلة "في السلوك المسيحي" (٢٠٠٧) نوّهنا إلى أن موضوع السلوك المسيحي لن يكفيه كتاب واحد. فوصايا الرب وحياة الإيمان ليست أموراً نعتقد بما ونرددها، وإنما المحك الحقيقي أن تُترجم إلى سلوك يصبغ كل نشاط حياتنا الباطنة والظاهرة. وسيظل مقياس النجاح هو إلى أي مدى صار الإيمان حياة، والممارسات تجردت من الشكل وتجاوزته إلى الاتحاد بالمسيح وسكني الروح والقفز فوق الواقع إلى ما وراء الحُجُب والحياة في الملكوت هنا على الأرض. وقد لاقي الكتاب الأول صدى طيباً، حتى أنه نفدت طبعته الأولى بما يسشي بحاحة القارئ إلى ما يخاطب اتجاهاته الحياتية.

من هنا فنحن نقدم في هذا الكتاب الخاص من سلسلة "نور الحياة" جزءاً ثانياً "في السلوك المسيحي"، ولكن هذه المرة يتناول علاقتنا بأساسيات الإيمان المسيحي: بالتجسد، والصليب، والقيامة، والشهادة للمسيح، وحياتنا الروحية بأبعادها المختلفة تأكيداً على نشاطها الباطن لا الظاهر الذي يضرمه الروح، وتسليطاً للضوء على بعض أعمدها الرئيسية: الاتضاع والشكر وغنى العطاء والحياة في النور، وتدقيقاً لبعض أمور العبادة والتي قد تُمارس كما لقوم عادة، وحثًا على السلوك بالحب ضد الكراهية والانغلاق والرفض التي تسود المجتمع، وتحذيراً من فقدان الطريق ونسسان العهد أو الوقوف بالباب.

#### \* \* \*

ونضيف في النهاية: أن مصدر هذه السلسلة من الكتب – كما ذكرنـــا – هـــو مقالات نُشرت للكاتب في مجلات من قبل .. ولكن هذا لا يعـــني أن كــــل الجهـــد

المبذول هنا هو مجرد تجميع المقالات التي يضمها موضوع واحد بصورة آلية في كتاب وينتهى الأمر.

ذلك أن المقال عندما ينشر منفرداً في مناسبته يكون لها سياقه الذي يختلف عما يكون عليه الحال إذا ضُمّ المقال إلى غيره في سياق آخر..

هذا يقتضي تعديلاً وإعادة صياغة واجتهاداً يجعل مجموعة المقالات، التي كانت متناثرة قبلاً، تشكّل الآن بناءً متماسكًا حديداً يتصاعد على مدى صفحات الكتاب أو أجزائه المختلفة بما يحقق الفائدة للقارئ ويصيب الهدف الذي يسعى إليه هذا الجهد.

وإني أطلب صلوات كل من يقرأ هذا الكتاب ليستخدم الله هذا الجهد المتواضع لمحد اسمه وامتداد ملكوته.





# نحن والتجسد

- + التجسد والإنسان الجديد
  - + تجديد الحياة

# التجسد والإنسان الجديد

يصف بعض المفكِّرين الإنسان بأنه مخلوق متديِّن، أي أنه يميل إلى عبادة إله ما، ويركن إلى عقيدة ما ينتمي إليها فتمنحه شيئاً من الطمأنينة والاستقرار.

وهذا التطلُّع إلى الإلهيات عنصر أصيل وكياني في كل البشر على اختلاف ألوالهم. وفي أعماق الضمير ميل للخير ونفور من الشر، حتى وإن انجذب الإنسان وانخدع من شهوته (يع ٢:١١) ليُخطئ ضد إرادته وضد صوت ضميره.

ويُنبئنا الوحي الإلهي أن الله خلق الإنسان على صورته كشبهه (تك ٢:٢و٢٧)، وأنه نفخ في أنفه نسمة حياة فصار نفساً حيَّة (تك ٧:٢). فروح الإنسان هي من الله، وهي سر شوقه إلى القداسة والروحيات، وهي أصل تفرُّده بالعقل بين كل المخلوقات، وهي وراء تمتُّعه بالحرية وحق الاختيار، وهي - لأنها كالله خالدة لا تموت - نَبْعُ هذا اليقين بالخلود وتجاوز الزمن، وهي عماد تفرُّد الإنسان وسيادته على جميع المخلوقات "وعلى كل الأرض" (تك ٢٠٢١-٢٩) حتى أنه دعا بأسماء جميع البهائم وطيور السماء وجميع حيوانات البرية (تك ٢٠١١).

#### دورا لخطية

ولا شكَّ أن الخطية شوَّهت صورة الإنسان وأفسدت كيانه، وعطَّلت مقاصد الله فيه، وأخرجته من دائرة النعمة إلى دائرة الهلاك، وفسخت وحدته مع الله ليُعاني الوحدة والغربة وحوف الموت. وبعد أن كان ابناً ووارثاً صار عبداً فاقداً لكل حقوق الميراث.

#### محاولات قديمة

ولكن توق الإنسان إلى الخلود واللامتناهي، وعبادة الإله، والاحتماء في الدين، للتغلّب على محدوديته (بالموت الذي يترصّده)، لم ينطفئ؛ بل ظل عنصراً أصيلاً في حياة الشعوب. وبينما كان الله يواصل خطته لخلاص الإنسان، واقتناء شعب له لحفظ الإيمان إلى مجيء المخلّص في ملء الزمان، واختيار المبشّرين به بدءاً من أخنوخ ونوح وإبراهيم وإسحق ويعقوب وموسى ومَن بعدهم من الأنبياء؛ فإن الأمم الأخرى المخلوقة هي أيضاً على صورة الله - بقيت في عمق كيالها على عطشها إلى المطلق والأبدي، وسعيها الدائب نحو الخير الأسمى والحق والكمال، وعبادة الإله حتى في صورة القُوى المخلوقة (رو ٢٠:١). فهم يلمسون حضور الله فيما حولهم من صور الطبيعة (رو ٢٠:١)، وتنوع الكائنات ومظاهر الحياة التي لا يُدركون كنهها [كما ذكر الرب في أحد أمثال الملكوت "كأن إنساناً يُلقي البذار على الأرض، وينام ويقوم ليلاً ولهاراً، والبذار يطلع وينمو، وهو لا يعلم كيف" (مر ٢٦:٢و٢٢)].

والمصريون القدماء عبدوا الإله الواحد في كثير من الرموز: الشمس الواهبة الحياة والضياء، وغيرها. وصلواتهم تُنبئ عن إيمان عميق بيوم للحساب وحياة بعد الموت، وهكذا شيَّدوا المعابد ومدافن الملوك وحفظواً الأحساد حتى يوم البعث.

وفي الأديان الأسيوية القديمة (الهندوسية، البوذية، الشنتو) معابد وعبادات وصلوات وأدبيات تنشُد الخير وتندِّد بالشر. وهناك دوماً تطلُّع إلى قوة غير محدودة تتجاوز قصور الإنسان الذي تنتهى حياته دوماً بالموت.

ومع العقيدة ارتبط التديُّن بممارسات وفرائض وطقوس معينة في نواحي الصلاة

والصوم وغيره من ألوان النسك، وحفظ نصوص معينة، وتلاوة طلبات وأناشيد تُسبِّح المعبود، واحتفالات بأيام حاصة وأعياد لها مناسباتها، وربما أيضاً ارتداء أزياء بذاتها والالتزام بهيئة معينة، كذلك زيارة أماكن بعينها في مناسبات محددة تثير الوجدان وتمنح راحة نفسية للكثيرين. وبمضيّ الأجيال قامت حواجز التعصّب والاقتناع بامتلاك الحق في كل عقيدة.

#### عن شعب الله

داخل نطاق شعب الله في العهد القديم كان الأمر يختلف. فالناموس لم يكن هدفاً في ذاته، وإنما كان مؤدِّهم إلى المسيح كي يتبرروا بالإيمان (غل ٢٤:٣). وكانت ذبيحة الفصح، التي تأسَّست ليلة الخروج من مصر إلى كنعان، وصارت تذكاراً وعيداً للرب (خر ٢٤:١٢)، رمزاً لذبيحة الصليب التي تمت في ملء الزمان، وصنع هما الرب فداءً أبدياً، وهما بدأ عهد جديد بين الله والناس. وكان الرب المسيًا هو محور الأحداث والنبوَّات، بدءاً من موسى وحتى المعمدان.

وضمن شعب الله كان البعض في انتظار المسيًّا متوقّعين تعزية إسرائيل (مثل زكريا الكاهن وسمعان الشيخ وحنَّة النبية)، فلما حاء إلى أرضنا آمنوا به وتبعوه، بينما ارتبك البعض الآخر في ممارسات العبادة الشكلية والفرائض الجسدية المستقلة عن الله، وضاع منهم هدف الملكوت وانحصروا في مجرد الغسلات والتطهيرات والتوحُّس مما هو نحس (عب ١٠٠٩). وقادة الشعب من الكتبة والفرِّيسيين صار لهم الدين حرفة، فاحتموا به مكتسين بمظاهر التقوى، بينما هم مشحونون رياءً وإثمًا (مت ٢٨:٢٣). وبينما اهتموا بتعشير النعنع والشبث والسذَّاب والكمون، تركوا "أثقل الناموس": الحق والرحمة والإيمان ومحبة الله (مت ٢٣:٢٣)، لو ٢١:٢١). ومن هنا نعتهم الرب بالجهل والغباء (مت ٢١:١٥)، وألهم عميان قادة عميان (مت ٢١٤٠٥).

#### عن غير المؤمنين

والكتبة والفرِّيسيون في موقفهم هذا لم يختلفوا عن موقف غير المؤمنين – قبل المسيح وبعده – الذين يرون في مجرد تتميم فرائض العقيدة غاية المُنى فيُداخلهم الاطمئنان والإحساس بالرضا عن النفس.

المشكلة أن هذا الأداء الآلي للفرائض كهدف في ذاته لا يستطيع أن يُغيِّر النفس إلى الأفضل، ولا التخلُّص من حياة الخطية، وحتى من خطايا بعينها (رو ٢٤:١؟ المحتمل، ولا التخلُّص من حياة الخطية (حتى وإن لم يعترف الشخص أنه خاطئ)، ويصبح التديُّن بهذه الصورة اعتذاراً يومياً عن الحياة الخاطئة المستمرة، والتي لا يمكن التخلُّص منها بالجهد البشري لأنها جزء أصيل من حياة الإنسان الطبيعي. ولا يمكن للذات أن تُحارب نفسها، ولكن الطبيعي أن تحمي نفسها. وهي ربما تتدين (بتتميم الفرائض شكلياً)، لأنها تحسب أنها بذلك تتفادى الدينونة.

والنتيجة أن هذا التديُّن الذاتي ينتهي لحساب الذات فتتضخم أكثر، وتشعر مع كل يوم ألها (على الأقل) أفضل من غيرها، وألها بلا لوم، وألها بأعمالها تستحق المصير الأفضل.

# التجسُّد والحياة الجديدة

يمكن الآن أن نسأل: ماذا صنع التجسله في هذا السلوك العبثي الذي لم يعرف الإنسان (غير المؤمن) سواه حتى جاء ابن الإنسان! ذلك أن بقاء الإنسان بنفس حالته (الخاطئة) مهما كان مستوى أعماله لن يُمتّعه بالغفران ولن يُمكّنه من أن يصير باراً، وسوف ينتهي به الأمر حتماً إلى الموت الأبدي "وبدون إيمان لا يمكن إرضاء الله" (عب ١١:١).

التحسُّد عالج مشكلة انفصال الإنسان عن الله بالخطية، وإخفاقه بذاته في العودة إلى الله. فبتجسُّد الابن أمكن للإنسان أن يصير ابناً لله بالتبنِّي (غل ٤:٥). وحتى قبل أن يوحد آدم كان المسيح هو النموذج للإنسان الجديد، وهو الوسيلة لتحقيق

غرض الله "احتارنا فيه (أي المسيح) قبل تأسيس العالم، لنكون قديسين وبلا لوم قدَّامه في المحبة، إذ سبق فعيَّننا للتبنِّي بيسوع المسيح لنفسه حسب مسرَّة مشيئته... الذي فيه لنا الفداء بدمه... الذي فيه أيضاً نلنا نصيباً، مُعيَّنين سابقاً... لنكون لمدح مجده... الذي فيه أيضاً أنتم، إذ سمعتم كلمة الحق، إنجيل خلاصكم، الذي فيه أيضاً إذ آمنتم حُتمتُم بروح الموعد القدوس" (أف ١:٤-١٣)، لأن "الذين سبق فعرفهم سبق فعيَّنهم ليكونوا مُشاهين صورة ابنه، ليكون هو بكراً بين إخوة كثيرين" (رو

يُختصر تاريخ البشرية إذًا في إنسانين: آدم ، والإنسان الإله يسوع المسيح "إنسسان يقال له يسوع" (يو ٩: ١١) " الإنسان يسوع المسيح" (١تي ٢: ٥).

"الإنسان الأول من الأرض ترابى، الإنسان الثانى الرب من السماء. كما هو الترابي هكذا الترابيون أيضاً. هكذا السماويون أيضاً. (١كوه ٤٠٠١ و ٤٨). آدم كان أبو البشر وبه كانت الخطية والموت للجميع والمسيح صار ابن البشر وبه كانت الحياة لكل من يؤمن (يو ١: ٤).

"كأنما بإنسان واحد دخلت الخطية إلى العالم وبالخطية الموت فبالأولى كثيرا نعمة الله والعطية بالنعمة التي بالإنسان الواحد يسوع المسيح قد ازدادت للكثيرين" (روه: ١٢-٥٥).

فالمسيح قام بدور مزدوج، فهو من ناحية تكفل بخلاص الإنسان عندما حمل خطايانا فى حسده وسمرها بالصليب، ودفع بدمه قيمة الدين اللانهائى الذى عجزت البشرية عن سداده، فصنع المصالحة ورفع العداوة ووهب الحياة، وهو من ناحية أخرى تولى بنفسه إعلان الإنسان الجديد فى صورته النقية الأصلية بدون الخطية، فهو أخذ الذى لنا (اللحم والدم والموت) وأعطانا الذى له (البر والحياة الأبدية)، ومن ثم صار الكل فيه " إنسانًا واحدًا جديدًا " (أف٢:٥١).

فالمسيح كان هو الطريق والهدف، ولكنه كان أيضاً النموذج والمثال للإنسان. فنسب نفسه للإنسان بمقدار ماهو واحد مع الله "من يقول الناس إنى أنا ابن الإنسان" (مت١٦: ١٣).

وبقدر ما كشف لنا المسيح عن طبيعة الله الذى "لم يره أحد قط" (يو ١: ١٨)، بقدرما حسَّد خصائص الإنسان كما أراد الله له أن يكون: إنسان عدم الموت، إنسان حرية البر، إنسان صورة الله ومثاله.

فالمؤمن الذى يريد أن يستعيد صورة "الإنسان" لا يسعى فى فراغ، ولا يضيع حياته فى محاولات لا يضمن لها أن تصيب ولكنه يضع أمامه شخص المسيح المبارك الذى ترك لنا مثالا لكى نتبع خطواته" (١ بطح: ٢١).

وإذا كان هدف الحياة الروحية النهائي هو الاتحاد بالمسيح، فإن المؤمن وهـو يتمشـل بالمسيح (١كو ١١: ١) متجها إليه، يأخذ في التغير بالروح شيئا فشيئا بحسب هذا المشـال الكامل حيث ينطبق عليه تمام الانطباق ويصير واحدا معه.

ورغم أن الصورة تظل ناقصة طالما أن الإنسان فى الجسد المحدود، إلا أنه يتمتع بعربون هذه الحياة الفريدة هنا ومن ثم تكتمل فى الأبدية، فينتقل حينذاك من "مجد إلى مجد" (٢ كو٣: ١٨).

#### المسيح يعلن صفات الإنسان الجديد

وكل متتبع لحياة الرب يسوع المباركة يتحقق كيف أنه دفع مقابل كل نقيصة من نقائص الإنسان وضعفاته الصفة الملائمة في الإنسان الجديد. فالرب يسوع لم يكن بحرد صاحب رسالة أو زعيما يلقى على الناس مبادئ مهما كانت سامية، ولكنه ألزم نفسه بكل ما تكلم به "كنموذج" فطابقت أعماله أقواله، واستمدت تعاليمه قوتما من صدقها وتحسدها في سلوكه ومعاملاته وشخصيته، ومن هنا كانت دعوته للناس أن "تعلموا مني" (مت ١١):

+ فمقابل الكبرياء التى أسقطت الإنسان فى العزلة وأفقدته مكانته عند الله "مسن يرتفع يتضع" (يو ٤ ١: ١١)، نرى فى يسوع المسيح الاتضاع والإخلاء متمثلا فى ظروف مولده البسيط وحياته المجهولة لسنوات عديدة وترفعه عن كل ألوان التمجيد، ومعاملات الهادئة لمضطهديه، وخضوعه أمام صالبيه. ويسوع يوجهنا إلى أن راحة الإنسان فى نبذ الكبرياء وترك الكرامات والتحلى بالاتضاع مقدما لنا نفسه "الوديع المتواضع القلب..."

(مت۱۱: ۲۹):

.. فالذى نبهنا ألا نسعى للمكان الأول (لو ٢١٤) هو الذى انسحب من الكرامة لما أرادوا أن يختطفوه ويجعلوه ملكًا (يو ٦: ٥٠)؛

.. والذي أوصانا ألا ندعُ الأغنياء في محافلنا بل المساكين (لو ١٤: ١٢-١٣) هو الذي كان رفيق الفقراء والبسطاء؛

+ ومقابل عصيان آدم الأول واتباعه أهواء نفسه ونزوعه للاستقلال عن إرادة الله؛ كانت طاعة آدم الثاني الذي "سيق كشاة إلى الذبح فلم يفتح فاه" (إش٥٠: ٧) متخليا عن إرادته (لو ٢٠: ١٤) وطائعا حتى الموت موت الصليب (ف٢: ٨). وبينما أدى العصيان للهلاك كانت الطاعة هي وسيلة النجاة "لأنه كما بمعصية الإنسان الواحد جُعِل الكثيرون خطاة هكذا أيضاً بإطاعة الواحد سيُجْعَل الكثيرون أبراراً "(روه: ١٩).

+ ومقابل انحصار الإنسان فى الكراهية والبغضة وغلاظة القلب وميله للعداوة وعدم التسامح؛ نرى المحبة الآسرة التي شملت القريب والبعيد، الصديق والعدو، ونرى الرقة والعطف والتسامح للظالمين حتى وهو يتلقى الضربات ويسمَّر جسده إلى الصليب (لو٣٤: ٣٤).

+ ومقابل ضعف الإنسان وخضوعه تحت سلطان إبليس؛ نرى القوة والتحرر وشجاعة المواجهة أمام الشيطان "إذهب يا شيطان. للرب إلهك تسجد وإياه وحده تعبد "(لو ٤: ٨):

فالمسيح يقرأ في المجمع نبوة إشعياء معلناً أنه حاء ليهب الإنسان حريته المسلوبة "روح الرب على لأنه مسحنى لأبشر المساكين، أرسلنى لأشفى المنكسرى القلوب، لأنادى للمأسورين بالإطلاق وللعمى بالبصر .. وأرسل المنسحقين في الحريسة"، ثم يقدم نفسه كمحرر للإنسان إذ بعد أن يطوى السفر يقول لسامعيه "اليوم قد تم هذا المكتوب في مسامعكم" (لو٤: ١٨-٢١).

+ ومقابل التهالك على مجد هذا العالم وأمواله، عاش المسيح متجردًا "فلم يكن لــه

أين يسند رأسه" (مت ١٠):

.. والذى قال لتلاميذه ألا يحملوا كيسا ولا مزودا (لو ١٠: ٤) لم يكن يملك درهمين يدفعهما كجباية (مت١٠: ٢٧)، والذى أوصانا ألا نكر كنوزا على الأرض (مت٦: ١٩) مضى إلى السماء دون أن يخلف وراءه إرثا وهو الذى يملك كل شئ.

#### كى نكون مثله

على أن الله لم يتركنا لأنفسنا نسعى بجهدنا الذاتى لإصلاح حالنا ناظرين إلى مثال الإنسان الكامل الرب يسوع لنحاول أن نكون مثله، فهذه المحاولة محكوم عليها بالفشل. حسنا أننا نرى النموذج الذى يجب أن نتمثله ولكن من أين نحصل على قوة التغيير هذه التي تجتاح كيان الإنسان كله لتضعه على طريق الاتحاد بالمسيح؟

هكذا دبر الله **ولادتنا الجديدة** من فوق بالماء والروح والمكفولة بدم الصليب (يو ٣:٥و٧، رو ٢:٤)، وبالإيمان نقتني الطبيعة الجديدة المنحازة للقداسة، وبمسحة الميرون تتقدَّس الأعضاء وتنتسب إلى المسيح (١كو ٣:٥١)، ويصير الجسد هيكلاً للروح القدس (١كو ٣:١٦).

وبالتوبة المستندة إلى عمل الابن وموته وقيامته ننال الغفران، وبالجسد والدم نثبت في المسيح، ويصبح تغيير الإنسان عمل كل يوم حيث يحل الرب محل كل ركن ضعيف في الكيان كما يدفع نور الفجر فلول الظلام. ولكن هذا لن يكون عملنا، وإنما عمل الروح القدس فينا: "لأننا نحن عمله، مخلوقين في المسيح يسوع لأعمال صالحة، قد سبق الله فأعدها لكي نسلك فيها" (أف ٢:٠١). ومن هنا فلا نستطيع أن ننسب أعمالنا إلينا أو أن نفتخر كما أو نرضى كما عن أنفسنا، بل فقط نفرح أن الروح يرتاح فينا، وأن الله يستخدمنا لمحده. وسيظل المؤمن يسعى على الأرض إلى كمال القداسة (مت ٥:٨٤). ولكن هذا سيكمل في الأبدية عندما "يُضيء الأبرار كالشمس في ملكوت أبيهم" (مت ٤٣:١٣).

#### إنسان العهد الجديد

إن ما تمتَّع به إنسان العهد الجديد بتجسُّد المسيح من امتيازات يفوق بما لا يُقاس

ما أُتيح للإنسان قبل بحسُّد ابن الله، حتى أن الرب غَبَط تلاميذه على النعمة التي نالوها قائلاً: "طوبي لعيونكم لألها تُبصر، ولآذانكم لألها تسمع. فإني الحق أقول لكم إن أنبياء وأبراراً كثيرين اشتهوا أن يَروا ما أنتم تَرون ولم يَروا، وأن يسمعوا ما أنتم تسمعون ولم يسمعوا (مت ١٠١٣ ١ وبينما مات آباء العهد القديم أجمعون "وهم لم ينالوا المواعيد، بل من بعيد نظروها وصدَّقوها وحَيَّوها" (عب ١٣:١١)، فنحن أبناء العهد الجديد "إذ سبق الله فنظر لنا شيئًا أفضل" (عب ٢٩:١١) عاينًا تقيق الموعد وتمتَّعنا بآثاره:

+ إنسان العهد القديم كان يحكمه الخوف في علاقته مع الله، وكان تحت لعنة الناموس (غل ٣: ١٠)، وكان مستعبدا تحت أركان العالم (غل ٤: ٣)؛ أما الآن فالحبة طرحت الخوف (١١و٤: ١٨)، وبالمسيح صار لنا جراءة وقدوم (أف٣: ١٢) وهو قد "افتدانا من لعنة الناموس إذ صار لعنة لأجلنا لأنه مكتوب ملعون كل من علق على خشبة" (غل ٣: ١٧)، والإنسان لم يعد عبدا بل ابنا ووارثا الله بالمسيح (غل ٤: ٧).

+ فى القديم كانت معرفة الله قاصرة على شعب بعينه أفرزه وعزله الله عن كل شعوب الأرض الغريبة، ومنه حاء المسيح بالجسد، ولكن بالمسيح فتح الله أحضانه لكل البشر، وصار لكل واحد فيه نصيب. فالمسيح هو للعالم كله (غل ٢٨، يو٤: ٤٢).

+ وكيف ننسى أن المسيح أزاح من الطريق أخطر أعداء الإنسان وهو المسوت فعتق "أولئك الذين خوفا من الموت كانوا جميعا كل حياقهم تحت العبودية" (عب٢: ٥١)، فجاز في الموت ولكنه لم يُمسَك منه بل قهره بقيامته التي وهبها للإنسان.

+ وكيف ننسى قوة الحياة الجديدة المذخرة لإنسان العهد الجديد بالمعمودية الوالدة والميرون المقدس، ومعهما يعطى الروح غلبة الخطية وقهر سلطان إبليس "لأن كل من ولد من الله يغلب العالم. وهذه هي الغلبة التي تغلب العالم إيماننا" (١يو٥: ٤).

+ وكيف ننسى عطية الجسد والدم وهما يتخلل المسيح نفسسه كيانسا وتتلاشمي المسافات بيننا وبينه و نصير واحدا معه.

+ وكيف ننسى شفيع حياتنا الدائم الذي صعد وفي حسده آثار الصليب علامة محبة

أبدية والتزام بالإنسان لا ينقطع مهما كان نقص أمانته. فيده ممدودة دوما تجبر الكـــسور وتضمد الجراح وتهب الرجاء وتغفر الخطايا مهما تعاظمت.

+ وكيف ننسى سحابة الشهود التي تصلى عنا فتشد من أزرنا وتثير فينا روح الجهاد والمقاومة وتشعل في قلبنا حنينا لا ينقطع للأبدية.

#### شهود في كل جيل

هذا هو نصيبنا أن نكون أبناء عهد جديد وأن توهب لنا بالمسيح حياة هذا عرضها وطولها وعمقها وعلوها فماذا نلنا منها؟

الذين ارتشفوا في القديم قطرات قليلة من هذه الحياة بحسب ما أتيح لهم تلك الأيام شهدوا لإلههم قدرما استطاعوا: فشهد نوح بإيمانه ومثابرته عشرات السنين في بناء الفلك غير عابئ باستهزاء الأشرار الذين ابتلعتهم مياه الطوفان. وشهد ابراهيم بمحبته وطاعته لله وسط شعوب كثيرة عاشت غارقة في ظلام الخطية والجهل، وشهد يوسف بطهارته وهو غريب في بيت فوطيفار وارتضى الفضيحة والسجن على أن يفقد نصيبه في الله، وشهد موسى بإيثاره المذلة والعار وسط شعب الله على التمتع الوقتي بالحياة الرغدة وحزائن المال في قصر ابنة فرعون، وشهد داود بثقته في قوة رب الجنود عندما تجاسر على منازلة حليات الجبار وسحقه بذراع الرب الرفيعة، وشهد المجنود عندما تجاسر على منازلة حليات الجبار وسحقه بذراع الرب الرفيعة، وشهد المشع بترفعه عن محبة المال فقدم مثالا على تجرد رجل الله الذي لا يعوزه شئ، مقابل دناءة حيحزي وسعيه المخجل وراء نعمان الذي شفاه أليشع من البرص، وشهد الفتية الشلائة بولائهم لله وليس للناس حتى ولو كانوا ملوكا فرفضوا التنجس بأطايب الملك ولو قادهم موقفهم إلى أتون النار، وشهد دانيال بإعلان عبادته لله رغم الأوامر المشددة بعبادة التمثال و لم يحاول أن يتخفى أو يجامل الملك وهو مستشاره، ورضى بأن يلقى للأسود ولا أن ينكر إلههه الذي يعبده..

وشهد كثيرون غيرهم .. لم تُذكر أسماؤهم ولكنهم معروفون عند إلههم حتى كتب عنهم أن العالم لم يكن مستحقا لهم (عب١١: ٣٨).

وفي العهد الجديد شهد آلاف .. مئات الآلاف من الرجال والنساء والشباب

والأطفال، بأن قدموا كل حياقهم فى لحظة على مذبح الاستشهاد فكتبوا اسم المسيح لكل العالم بالدم. وعلى مدى القرون لم يخلُ زمان ولا مكان من نفوس أمينة تستشعر مسئوليتها تجاه العالم الموضوع فى الشرير، فتنفصل عنه من ناحية، وتدين انحرافه من ناحية، وتسعى لإنقاذه من ناحية ثالثة.

على الجانب المقابل، ففي عالم اليوم ملايين لم يؤمنوا بعد بالمسيح ويعتقدون ألهم بأداء فرائضهم ينالون الغفران ويرثون السعادة الأبدية. أما الذين دُعيَ عليهم اسم المسيح، فهو وحده رجاؤهم الأبدي، وهو صانع خلاصهم وسلامهم؛ وهم لا يتفادون مواجهته وتسليم حياهم له محتمين في الممارسات الآلية كما يفعل المؤمنون الشكليون الممسكون بالعصا من منتصفها، الذين علاقتهم بالعالم وانصياعهم لمبادئه تسير بلا عائق، إذ يتهرَّبون من التوبة والتوجُّه الحقيقي نحو المسيح المخلص بالتديُّن المصطنع لمقاومة الروح المبكّت، وهم في هذا لا يختلفون عن الذين لا يؤمنون بالمسيح بصورة صريحة ويؤمنون أن خلاصهم مكفولٌ بأعمال برِّهم وفي قرارة نفوسهم إحساس بالرضا وبأفضليتهم عن غيرهم.

#### + + +

شكراً لله المُحِب، أن المسيح جاء وخلَّصنا وأنعم علينا ببنوَّة الله، فليس فينا برُّ شخصي وإنما هو بر المسيح. كما أن أعمال إيماننا هي أعمال الروح القدس فينا، ونمونا إلى الأفضل يتم بثبات المسيح فينا وثبوتنا نحن فيه، ودخول الملكوت الأبدي ليس باستحقاقنا وإنما هو هبة الله الغنية لكل مَن يؤمن.

وإذا كانت نعمة الله قد شملتنا، فانتسبنا إلى المسيح دون فضل منا، فعلينا ألاَّ نتعالى على غيرنا، وأن نحب الجميع كإخوة لنا ضمن خليقة الله، مُصلِّين بكل طلبة أن تتحقق إرادة الله "... أن جميع الناس يخلصون وإلى معرفة الحق يُقبلون" (١تِ ٢:٢).

# تجديد الحياة

التطلع إلى الجديد والسعى نحو الأفضل من سمات البشر. ولأن أشياءنا تبلي، وحتى علاقاتنا يصيبها الوهن مع الزمن، لذا فهذه كلها تحتاج أن نفحصها دورياً لنعرف ما طرأ عليها ثم نعالجها لتصير في حال أفضل، وربما استبعدنا جوانب منها واستبدلنا بما الجديد الذي يطيل أمدها ويضفي عليها البهاء. فنحن نجدد مساكننا لتبدو في هيئة أحسن، ونستبعد القديم والبالي من ملابسنا ونشتري ثياباً جديدة. ونحن نراجع علاقاتنا مع شركاء الحياة والأقارب والأصدقاء ورفاق العمل والخدمة ونسعى لرأب ما تصدع منها بالغفران والتسامح، ونذكر مجبتنا الأولى، ونجتهد ألا تستغرقنا دوامات الحياة وتنسينا رفاق الطريق فنلتفت من جديد لندفع بالدماء إلى هذه العلاقات فنحييها ونجدها.

أكثر أهمية من كل ذلك، أن حياتنا نحن تحتاج إلى تجديد دورى. وبداية عام جديد فرصة مناسبة تماماً لهذا الأمر الحيوى.

#### \* \* \*

+ ومنذ سقوط الإنسان واشتياق قلبه أن يجدد الله حلقته "قلباً نقياً اخلق في يا الله وروحاً مستقيماً جّدد في داخلي" (مز٥٠: ١٠). والله من جانبه يعد بتجديده روحاً وقلباً وأدعل منه إنساناً جديدا لاثقاً بملكوت السموات "وأعطيكم قلباً جديداً وأجعل

روحاً جديدة في داخلكم وأنزع قلب الحجر من لحمكم وأعطيكم قلب لحـــم" (حز ١١: ٦٩، ٣٦: ٢٦).

+ وكان تجسد الابن هو الوسيلة والنموذج. فهذا هو ابن الإنسان، آدم الثانى، الذى به وفيه تتجدد خليقة الله، ويأتى الإنسان الجديد الذى يتجدد للمعرفة حسب صورة خالقه (شخص يسوع المسيح) (كو٣: ١٠).

+ وفي حديث الرب مع نيقو ديموس يشير إلى أن الإنسان لكى يعود من حديد إلى ملكوت الله لابد له أن يولد من جديد (يو ٣:٥)، وهذه الولادة يعملها الروح القدس في المعمودية عندما تجوز النفس موتاً مع المسيح وتقوم معه في جدة الحياة (رو ٣:٣ – ١٤)، المغتسلة من الخطايا (أع ٢٢: ١٦)، والتي تبررت وتقدست باسم الرب يسوع والروح القدس (١كو٦: ١١)، وفيها نلبس المسيح "لأن جميعكم الذين اعتمدتم للمسيح قد لبستم المسيح" (غل ٣: ٢٧).

+ ويشير الرب إلى تحقيق الوعد القديم: "هوذا أيام تأتى يقول الرب حين أكمل مع بيت إسرائيل ومع بيت يهوذا عهداً جديداً لا كالعهد الذى عملته مع آبائهم يوم أمسكت بيدهم لأخرجهم من أرض مصر لأهم لم يثبتوا في عهددى" (إر ٣١:٣١، عب٨: ٨)، عندما قدّم إلى تلاميذه ليلة آلامه دمه قائلاً "هذا هو دمى الذى للعهد الجديد (العهد الجديد بدمى)" (مت٢٦: ٢٨، مر٤١: ٤٢، لو٢٢ :٠٢). أى أن العهد الجديد بين الله والناس قد كلّفه دم ابنه "وسيط العهد الجديد" (عب٩ :١٥، ١٢: ٤٤)، فليس هو عهد كلام وإنما عهد قد خُتِمَ بالدم النازف حتى الموت.

+ والرب يصف حياتنا الأبدية بالتجديد "أنتم الذين تبعتمونى: في التجديد Regeneration، متى جلس ابن الإنسان على كرسى مجده، تجلسون أنتم أيضاً تدينون أسباط إسرائيل" (مت١٩ ٢٠).

+ ويصفها يوحنا الرائى بأورشليم الجديدة، والسماء الجديدة والأرض الجديدة (رؤ ٢١: ١)، حيث يصنع الله كل شئ جديداً (رؤ ٢١: ٥)؛

+ وينتظر معلمنا بطرس مع كل المؤمنين بحسب وعد الله "سموات جديدة وأرضاً جديدة يسكن فيها البر" (٢بط ٣:١٣) ؛

+ ومعلمنا بولس يدعونا أن نسلك في جدة الحياة (رو ٢: ٤) وأن يتجدد الداخل يوماً فيوماً (٢ كو ٤: ٦ ١)؛ ويطالبنا أن نتجدد بروح ذهننا ونلبس "الإنسسان الجديد المخلوق بحسب الله في البر وقداسة الحق" (أف٤: ٢٤،٢٣)، فتحولنا إلى المسيح يغيرنا من الجذور "إن كان أحد في المسيح فهو خليقة جديدة.. الأشياء العتيقة قد مضت هوذا الكل قد صار جديداً" (٢ كو ٥: ١٧).

#### 张 张 张

ونحن هنا نعرض لبعض جوانب تجديد الحياة في المسيح يسوع:

#### (١) تجديد الإيمان

إن إيماننا بالمسيح يعنى أن حياتنا مرتبطة بشكل مباشر بشخص المسيح فى المقام الأول، وليس بمن أو بما حوله؛ ليس بأمور تتعلق بالعبادة قد تتم بصورة آلية أو شكلية، كمجرد الذهاب إلى الكنيسة كعادة أو ساعة الحاجة، أو الصلاة بالشفاه، أو الصوم كمجرد تغيير نوع الطعام، أو حتى الاعتراف وإنما دون توبة، وغيرها وغيرها.

فهذه الممارسات يمكن أن تتم مستقلة تماماً عن الإيمان بالمسيح (أو ربما بديلاً عن الإيمان بالمسيح). فكثيرون من المدعوين مسيحيين قد يغفلون عن المسيح السسائر بجوارهم (كما حدث مع تلميذى عمواس)، ولا يفكرون فيه ولا يتعاملون معه أو يحادثونه (حتى ولو كانوا يصلون!). هم يتخلصون من تبعية المسيح ونفقتها العالية بألوان آلية من التدين تعطيهم راحة كاذبة ألهم أدّوا واجبهم.

الإيمان الحقيقى يجعلنى ابناً لله (يو ١: ١٢) ووارثاً بالمسيح ومعه (رو ٨: ١٧) عب ٢: ١٧، ١١: ٩) للملكوت الأبدى المعُد لنا منذ تأسيس العالم (مت ١٩: ٢٩، ٢٥: ٣٤، اكو ٦: ٩، غله: ٢١). لقد رفع المسيح الدين عين وخلصنى من موت الخطية. وإن عدم يقيني من جهة خلاصي وترك الأمر للحظ

والنصيب ولما ستسفر عنه النتائج في اليوم الأخير هو إنكار لعمل الصليب والقيامة من حهة، وطعن في حقيقة إيماني كمسيحي من جهة ثانية. ومصدر هذا المفهوم الخاطئ هو الجهل وغياب التوعية الروحية. فالشخص الذي يجهل حقيقة نسبه، وبالتالي يجهل أنه قد صار وارثاً، لن يدافع عن حقه في الميراث وسيعيش فقيراً ويموت دون أن يناله. أما المؤمنون الحقيقيون، الذين يتمتعون بالخلاص الثمين وبنوهم الله، فإهم يدركون حقيقة الميراث الذي آل إليهم والمحفوظ لهم في السموات (ابطا: ٤)، ويعيشون في مخافة الله كل أيام الحياة مجاهدين ضد الخطية (عب١٢: ٤)، مستممين خلاصهم بخوف ورعدة (ف١: ٢)، مترجّين يوم اللقاء وحضورهم عشاء عرس الخروف (رؤ١: ٧) عند إعلان الخلاص الأخير (في ٣: ٢٠)، ابط ١: ٥).

ومن هنا فنحن نحتاج أن نتيقن على الدوام بوثوق علاقتنا بشخص المسيح كمخلص وحيد لحياتنا (أع٤: ١٢)، وباستمرار هذه العلاقة ونموها، وأنه محور كل أنشطتنا الروحية والجسدية والعملية. فالحياة المسيحية هي في المسيح وغايتها سكني المسيح فينا "مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في. فما أحياه الآن في الجسد فإنما أحياه في الإيمان، إيمان ابن الله الذي أحبني وأسلم نفسه لأجلى" (غل الحسيح بالإيمان في قلوبكم" (أف٣: ١٧).

والقديس بولس ينبهنا أن نمتحن أنفسنا من جهة الإيمان بالمسيح واحتبار الخلاص "جربوا أنفسكم هل أنتم في الإيمان. امتحنوا أنفسكم" (٢ كو١٣: ٥). وعلينا أن نستجيب لهذه الدعوة فتجديد إيماننا هو حجر الزاوية في كل بنياننا الروحي، وهو الكفيل بسكب القوة في كل جوانب عبادتنا وحفظها من التحول إلى ممارسات شكلية أو فرائض تتم غيابياً. وكلما تقدمت بنا الأيام وواظبنا على امتحان أنفسنا من جهة الإيمان لاكتشاف جوانب الضعف وانتزاعها، كلما زاد إيماننا قوة وحياتنا نضارة. ووعد الرب صادق لا يكذب "يعطى المعيى قدرة ولعديم القوة يكثر شدة.. الفتيان يتعثرون تعثراً أما منتظرو الرب فيجددون قوة. يرفعون أجنحة كالنسسور يركضون و لا يتعبون يمشون و لا يعيون" (إش ٤٠ ـ ٣٠).

#### (٢) تجديد التوبة

ستظل التوبة هي عملنا الأساسي اليومي ونحن نمارس حياة القداسة كمؤمنين حقيقيين، اختبروا المسيح مخلصاً، وصار الإيمان عندهم حياة بأكملها، وفهموا التوبة بمعناها الشامل أي تغيير الفكر والاتجاه الذي يُعبّر عنه "بالميتانيا" كتجديد لفعل المعمودية، وأنما ليست كفًا عن خطية هنا أو خطية هناك حسب ما تعى الداكرة أمام أب الاعتراف، وإنما هي التحول من "حالة" الخطية إلى "حياة" القداسة. فأي إيمان هذا الذي يفرز حياة مزدوجة متعثرة يراها البعض أقصى المنال. نعم. لن تستحق اسم التوبة عمليات الترقيع الخارجية أو الإصلاحات الجزئية، التي تُحرى كلما دعت الحاجة أو حاقت بالإنسان نازلة، والتي سوف تستمر دون أن ينصلح حال الشوب وإنما ستتسع فيه الخروق (مت ٩ : ١٦، مر ٢ : ٢١، لوه : ٣٦)، وتترلق الحياة إلى الريف والرياء.

التوبة الشاملة تعنى استبعاد الثوب الممزق وارتداء الجديد (الحلة الأولى في مثل الابن الضال – لوه ١: ٢٢)، أى الحياة الجديدة بعمل الروح القدس، أو السرب يسوع نفسه الذى لبسناه في المعمودية (غله: ٢٧). وهي لا تحتمل إحفاء الخطية أو استبقاءها، ولا تقبل حدمة السيدين الفاشلة (مت : ٢٤). فالبر لا يمكن أن يختلط بالإثم كما أن النور لا يمتزج بالظلمة (٢ كو ت : ١٥ – ١٥). والرب يقول عن المؤمن إن "له حياة أبدية ولا يأتي إلى دينونة بل قد انتقل من الموت إلى الحياة" (يوه: ٢٤).

ومعلمنا بولس يقول للمؤمنين "كنتم قبلاً ظلمة وأما الآن فنــور فى الــرب. اسلكوا كأولاد نور" (أفه: ٨). فلابد إذن أن يكون اختلاف المؤمن عــن غــير المؤمن حاداً، ساطعاً، وشاملاً. وهذه الحياة المقدسة يضمنها الروح القدس الساكن فينا(اكو ٢٠-١٦:٣،١٩-٠٠) بطاعة المؤمن، كما أن إثارة التوبة هي أيضاً عمل الروح القدس "توبني فأتوب لأنك أنت الرب إلهي" (إر ٣١).

بالطبع فإن إبليس عدونا لنا بالمرصاد، ويصفه معلمنا بطرس كأسد زائر يجول ملتمساً من يبتلعه (١ بط ٥: ٨). ولكن مع مداومة التوبة تنتهى حالة الاستسلام الأولى وينمو في القلب اتجاه إلى مقاومة إبليس ورفض الخطية "فقاوموه راسخين في الإيمان" (١ بطه: ٩)، "قاوموا إبليس فيهرب منكم" (يع٤: ٧)، "لم تقاوموا بعد حتى الدم مجاهدين ضد الخطيـة" (عب٢١: ٤)، مع ثقة في النصرة "فإن الخطية لن تسودكم" (رو ٢ : ١٤). ربما لا تأتي النصرة إلا بعد فترة من الصراع مع عدو الخير "فإن مصارعتنا ليست مع دم ولحم بل مع الرؤساء مع السلاطين.. مع أجناد الشر الروحية في السماويات" (أف٦: ١٢)، ولكن بمساندة النعمة واستخدام سلاح الله الكامل (وضمنه درع البر وترس الإيمان وحوذة الخلاص وسيف الروح – الذي هو كلمة الله - أف٢ :١٣-١٧) ينتهي الصراع بغلبة المؤمن وتتوقف المعارك الكبيرة ولا يبقى إلا المناوشات الصغيرة، التي حتى ولو بالضعف أو السهو تراجعت فيها الإرادة، فإن الخروج منها وعدم الخضوع للشر هو الذي يسود. فمن ذاق حلاوة الانتصار - حتى ولو غفل أحيانًا (وهو ما يسمح به الله لرذل الثقـة بالـذات ودوام الاتضاع وحصر الاتكال في الله) - قادرٌ بمؤازرة النعمة على المقاومة حيتي الغلبة. وكما أن صحيح الجسم تنتابه الأمراض أحياناً فيتحملها ثم تمضى دون أن تترك أثراً، ويظل مختلفاً عن الأشلُّ أو فاقد الحواس، كذلك فإن خطية المؤمن هـــي الاســـتثناء وقداسته هي القاعدة التي تأبي أن تبقى النفس في الخطيـة الطارئـة، ويـتم التغـيير والتصحيح بالتوبة، ويمتد نموه الروحي إلى آفاق أرحب (وخطيته إذن ليست للموت – ايوه: ١٧،١٦)، أما غير المؤمن فخطيئته هي الأمر الطبيعي (وهذه الخطية هي للموت -١يو٥: ١٦).

وعندما نستمع إلى قول المسيح عن عثرة اليد أو الرجل أو العين منبهاً إلى قطعها أو قلعها - إن اعثرتنا - لإنقاذ الحياة (مــت ٥: ٣٠،٢٩، ١١٨: ٨-٩،

مر ٩: ٣٠ – ٤٥) ندرك أن الأمر جد خطير. فإذا كان الجرّاح يضطر أحياناً إلى بتر الساق التالفة لإنقاذ الجسد كله، فقد يتعين علينا أن نقتلع الخطية المحبوبة المودعة في أحد كهوف القلب السنين الطوال، وسيحتاج الأمر عندها إلى كل شجاعتنا ووعينا وتسليمنا للإقدام على هذه الخطوة الصعبة التي تساوى قلع العين (١) أو قطع اليد (٢) أو الرجل من أجل إنقاذ حياتنا. وسيتولى طبيبنا الشافى، الذى جاء يدعونا إلى التوبة (مت ٩: ١٣، مر ٢: ١٧، لو٥: ٣٢)، إجراء هذه الجراحة الأليمة لأننا نحن لا نستطيع. وإن شركة المسيح لتستحق قبول هذه الجراحة الروحية، كما تبررها الحياة الأبدية التي إليها دعينا، هدف الحياة الثمين الذى نمسك به (١٦: ١، ٩).

#### (٣) تجديد نواحي العبادة

عندما يمضى الوقت فتتحول العبادة إلى مجموعة من الفرائض يمكن أداؤها ببعض الجهد، دون مشاركة الإيمان الحي وعمل الروح القدس، لا تصير عندها موجهة في الحقيقة إلى الله بل إلى إرضاء الذات. وتكون النتيجة تضخماً للذات وبرها، وتحولها إلى إله بديل. ومن هنا فلابد من مراجعة جوانب عبادتنا وتجريدها من الآلية والذاتية لتكون نابعة من إيمان حي بالمسيح مخلصنا، والتشفع بالروح القدس كي يعمل فينا فتظهر أعمالنا ألها بالله معمولة (يو٣: ٢١) ومن ثم تصير مقبولة أمام العرش الإلمي:

#### (أ) نمو المعرفة بكلمة الله

 <sup>(</sup>١) يقال إن سمعان الخراز بطل معجزة نقل حبل المقطم قد نفذً هذه الوصية حرفيًا بأن قلع إحدى عينيه عندما أدرك ألها
 تجاوزت حاجز العفة.

<sup>(</sup>٢) في هذا المجال لازلنا نذكر منذ سنوات حادثة ذلك الصياد من مالاوى الأفريقية الذى أطبق تمساح ضخم فكيه على ذراعه وبدأ في سحبه إلى البحيرة. فما كان منه إلا أن أهوى بسكين على ذراعه الأسيرة فقطعها تاركاً إياها في فم التمساح ونجا هو بحياته.. وقبل سنوات (صيف ٢٠٠٣) عرضت شاشات التليفزيون الأمريكي حواراً مع أحد متسلقى الحبال في الولايات المتحدة الذى الهارت عليه كتلة صخرية كبيرة أغشرت يده تحتها، وظل أسيراً يتهدده الموت لثلاثة أيام، حتى دفعه حبه للحياة، التي رآها تتسرب أمام عينيه، أن يستجمع كل شجاعته ويعمد إلى كسر عظام رسغه مستخدماً يده الطليقة في ثني يده المحاصرة إلى حدها الأقصى، ثم احتمل ألم بترها تماماً بسكين صغيرة. واستطاع بعدها أن يتحرر.. وظهر على الشاشة بيده الصناعية مبتهجاً أنه وأن كان قد فقد إحدى يديه لكنه نجا مسن موت محقق.

وفي الحالتين كان ما اقدم عليه بطلانا هو الاختيار الدامي والصحيح في لحظات المصير.

كلمة الله للمؤمن هي نبع الحياة والنور "الكلام الذي أكلمكم به هو روح وحياة" (يو٦: ٦٣)، "سراج لرجلي كلامك ونور لسبيلي" (مز١١٥: ١٠٥، ٢٠طا: ٩١)، والإرشاد، والكشف الداخلي "خارقة إلى مفرق السفس والسروح" (عب٤: ١٢). وإذا كان القديس بولس يوصينا "لتسكن فيكم كلمة الله بغنّي" (كو٣: ٦) فهذا يعني أن تستقر الكلمة دوماً في القلب والعقل وبغني. وهذا لن يتأتي إلا بمداومة عادة قراءة ودراسة وفهم الكتاب كل الحياة. ولأن كثيراً ما تطغى المشاغل والاهتمامات على عادة قراءة الكلمة، فيصير محتما أن نجدد وننشط قراءتنا للكلمة لأها ضمان استمرار معرفتنا لشخص المسيح رفيق الحياة الآن وإلى الأبد.

ولابد أن نشير هنا إلى ضآلة معرفتنا على مستوى الشعب، وأيضاً العديد مسن الخدام، بكلمة الله، وهي علاقة لا تسر إلا عدو كل خير وتتطلب جهداً على مستوى الكنيسة واجتماعاتها (وتخصيص اجتماع مستقل في كل كنيسة لدراسة الكتاب)، لإثارة المعرفة بكلمة الله ودراستها وحفظها لأنها الكفيلة بتنمية الإيمان والحث على الصلاة وإثارة التوبة وتقديس الفكر وكل الحياة، وهي مصدر الفرح وكل تعزية، وهي سلاح المبشر والخادم وكل عامل في حقل الكرازة.

#### (ب) الاتجاه من الحرف والشكل والآلية إلى الروح

قد تبدأ عبادتنا : صلواتنا وأصوامنا، حارة روحية تقدس الفكر والقلب وترفيع الأشواق إلى السماويات، حاصة إذا صاحبتها توبة حقيقية مستمرة؛ ولكن إذ تمضى الأيام يمكن أن تنسحب العبادة من دائرة الروح الحيى إلى الحرف الذى يقتلل (٢كو٣: ٦)، وتتميم الفرائض بصورة شكلية. والآن تأتى الفرصة للتوقف عند هذا الأداء الآلي كهدف في حد ذاته، ولتكون العبادة واسطة للاتحاد بالله وشركة السروح القدس "نعبد بجدة الروح لا بعتق الحرف" (رو٧: ٦)، "تغيروا عن شكلكم بتجديد أذهانكم" (رو٢): ٢).

الذين لا يصلّون ولا يصومون لا مشكلة عندهم، أما الذين ارتبطت حياتهم بالصلاة والصوم فلابد لهم من امتحان عبادتهم لإنقاذها من سلطان العادة والدوران

فى نفس المكان. فالصلاة يتهددها أن تتحول إلى تلاوات محفوظة من الشفاه بغير روح (مت ١٥: ٨، مر٧: ٦)، والصوم يتهدده أن يتحول إلى مجرد تغيير ألوان الطعام بدل أن يكون بذلاً للجسد من أجل انتعاش الروح ترافقه الصلوات واللهج فى الكلمة وممارسة التوبة المتواترة والتناول من الأسرار. وبغير ذلك يكون الصوم جهداً جسدياً بلا طائل.

#### (ج) سخاء العطاء

يبدأ الناس عطاءهم ربما بأقل من العشور، ثم عندما يصلون إلى العشور يعتبرون ألهم قد تمموا ما عليهم، ولكن عطية الله تتجاوز الحسابات "ليس أحد ترك.. إلا ويأخذ مائة ضعف" (مت ١٩: ٣٠، مر ١٠: ٣٠). وعلينا أن نتعلم من الله ونشق أن "من يزرع بالشح فبالشح أيضاً يحصد ومن يزرع بالبركات فالبركات أيضاً يحصد" (٢كو٩: ٦). فالعطاء الكثير (إلى حد المغامرة) إعلان عن نمو مجبتنا لله وتصاغر تعلقنا بالأشياء والمال، مقابل تصاعد قيمة الحياة الأبدية في عيوننا. هناك وعد صريح من الرب أن "أعطوا تعطوا" (لو٦: ٣٨)، وبقدر حبنا ووفرة عطائنا سيكون عطاء الله وبركته أضعافاً.

#### (د) الخروج من الذات إلى خدمة الآخرين

قد يعفى البعض نفسه من الخدمة ويقصرها على الآباء والخدام. ولكن الخدمة هى عمل كل مؤمن: "اذهب إلى بيتك وإلى أهلك وأخبرهم كم صنع الرب بك ورحك" (مره: ١٩)، "تحب قريبك كنفسك" (مت٢٢: ٣٩). وجعل الله لها دوراً في اليوم الأخير "تعالوا إلى يا مباركى أبي رثوا الملكوت المعد لكم منذ تأسيس العالم. لأن جعت فأطعمتمون .. فيحيبه الأبرار حينئذ قائلين يارب متى رأيناك جائعاً فأطعمناك. فيحيب الملك ويقول لهم الحق أقول لكم بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتى فأطعمناك. فيحيب الملك ويقول لهم الحق أقول لكم بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتى هؤلاء الأصاغر فبي فعلتم" (مت ٢٥: ٣٤- ٤٦). فمن يحب المسيح سيخدمه في شخص هؤلاء حتى ولو كانوا غير مؤمنين، وقد ينسى هو خدمته التى أدّاها ولكن الله العادل الذي لا ينسى تعب المحبة (عب٢: ١٠) سيذكرها ويعلنها في اليوم الأخير.



هذه فرصة لنا لتجديد الحياة .. وليردد كل منا مع المغبوط بولس "أنا لست أحــسب نفسى أنى قد أدركت. ولكنى أفعل شيئاً واحداً إذ أنا أنسى ما هو وراء وأمتد إلى ما هــو قدام. أسعى نحــو الغــرض لأجــل جعالــة دعــوة الله العليــا فى المــسيح يــسوع" (ف٣: ١٢-١٤).



# تحن والصليب

+ نحن والصليب والخلاص

# نحن والصليب والخلاص

للمتأمل في كلمة الله تبدو خطة الله للخلاص ضاربة في أعماق الزمن، وممتدة إلى آفاق لا يُدرَك مداها.

وها هو معلّمنا القديس بولس في مقدمة رسالته إلى أهل أفسس يشير إلى البُعْد الأزلي لهذه الحقيقة: "مبارك الله أبو ربنا يسوع المسيح، الذي باركنا بكل بركة روحية في السماويات في المسيح، كما اختارنا فيه قبل تأسيس العالم، لنكون قديسين وبلا لوم قدّامه في المجبة، إذ سبق فعيّننا للتبنّي بيسوع المسيح لنفسه، حسب مسرة مشيئته" (أف ٢:٣-٥). كما يشير معلّمنا القديس بطرس إلى بُعْدها الأبدي: "أنتم الذين بقوة الله محروسون بإيمان لخلاص مُستَعَدّ أن يُعلن في الزمان الأخير" (ابط ١:٥).

وعلى امتداد الزمن كانت خطة الخلاص حلقات متصلة، كل منها تؤدّي إلى الأخرى. فالوعد الإلهي بالخلاص تُرجم خلال الأجيال بالرعاية والتأديب والرمز والوصية؛ بل والتوجيه المباشر من خلال الآباء الأول، ثم بإرسال الأنبياء، حتى جاء مل الزمان لإخلاء الابن (في ٧:٢)، وتجسُّده (١تي ٣:٢١)، فميلاده من العذراء

(لو ١١:٢) غل ١٤:٤و٥)، فإعلان العهد الجديد (عب ١٥:٩ ١١:٢)، والتبشير بإقبال ملكوت الله (مت ٢٨:١٢)، فاحتياز دروب الآلام والأحزان الساحقة وضمنها معاناة حشيماني وحيانات مَنْ أحبهم، إلى ألوان التعيير والاستهزاء والإهانة والضرب واللطم: "لأنه لاق بذاك الذي من أجله الكل وبه الكل، وهو آت بأبناء كثيرين إلى المجد، أن يُكمِّل رئيس خلاصهم بالآلام" (عب ٢:٠١)، حتى الخطوات الحاسمة مسن الفداء، من الارتفاع على الصليب وقبول الموت: "إذ محا السطك السني علينا في الفرائض، الذي كان ضداً لنا، وقد رفعه من الوسط مُسمِّراً إياه بالسمليب" (كو ٢٠٤٢)، إلى قيامته المنتصرة، وبعدها صعوده إلى المجد حيث سيأتي المخلصون: "فمن ثمَّ يقدر أن يخلص أيضاً إلى التمام الذين يتقدمون به إلى الله، إذ هو حيّ في كل حين ليشفع فيهم" (عب ٢٠:٥)، فإرسال الروح القدس لتأسيس الكنيسة ومساندتما حتى محيء الرب الثاني وإعلان الخلاص الأخير: "هكذا المسيح أيضاً، بعدما قُدِّم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين، سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للمنين ينتظرونه" (عب ٢٨:٩).

#### الصليب والخلاص

والسؤال الآن: إذا كانت كل حلقات الخــلاص مترابطـــة، وكلــها ضــرورية للخلاص، فلماذا يبرز من بينها دور الصليب، ويُحتفى به، ويفرد له الإنجيليون حيــزاً كبيراً فيما كتبوه، مع أنه لا يقف وحده، فمجد الصليب لا يتراءى ولا يتلألأ إلاً في نور القيامة؟!

وللإجابة على هذا السؤال يمكن القول:

(1) إن الصليب كان الخطوة الأولى في المرحلة الحاسمة من إتمام الفداء. وهو الخطوة الأصعب والأكثر إيلاماً، والمحاطة بالعار والضعف والإهانة والفضيحة، والمكلّلة بالشوك والألم ونزف الدم، والمؤدية إلى الموت، والتي أظهرت الشمن الفادح الذي تحمله الله من أجل خلاص الإنسان "بدون سفك دم لا تحصل مغفرة" (عب ٢:١٩).

(٢) ومن أجل دور الصليب المحوري في الخلاص، فقد صار علامة ابن الله: "عاملاً الصلح بدم صليبه" (كو ٢٠:١)، "حينئذ تظهر علامة ابن الإنسان في السماء" (مت ٢٠:٢٤)، وعلامة كنيسته وموضوع فخرها "وأما من جهتي، فحاشا لي أن أفتخر إلاً بصليب ربنا يسوع المسيح، الذي به قد صُلِبَ العالم لي وأنا للعالم" (غل ٢:٤١).

(٣) إن الصليب \_ بالمسيح \_ لم يَعُدْ فقط علامة الخلاص والفخر، بل هو إعلان قوة الله وحبه الأبدي، وقدرته على الغفران، والانتصار على إبليس والعالم والخطية لكل مَنْ يؤمن: "فإنَّ كلمة الصليب عند الهالكين جهالة، وأما عندنا نحن المُخلَّصين فهي قوة الله" (١كو ١٨٤١).

(٤) كما أن الصليب هو الوسيلة التي تمجّد الله بها "قد أتت الساعة ليتمجّد ابسن الإنسان... وأنا إن ارتفعت عن الأرض أحذب إلي الجميع. قال هذا مُشيراً إلى أية ميتة كان مُزمعاً أن يموت" (يو ٢٣:١٢ و٣٣و٣٣). [وقد أشار الكتاب إلى الموت الذي يُمجّد الله بها" الله في حالة القديس بطرس "... قال هذا مُشيراً إلى أية ميتة كان مزمعاً أن يُمجّد الله بها" (يو ١٩:٢١)].

فكما أن هناك مجد القيامة، فهناك أيضاً مجد الصليب. ولكن هذا يمر من باب المعاناة وبذل النفس والترك الأبوي والعزلة الأليمة: "إلهي إلهي، لماذا تركتني؟" (مــت ٤٦:٢٧).

#### الصليب والمؤمن

هكذا صار الصليبُ للمؤمن البابَ المفتوح على الحياة الأبدية، وصار كل مؤمن مدعواً لحمله، متشبهاً بسيده، ما دام ينشد خلاص نفسه "إن أراد أحد أن يأتي ورائي فلينكر نفسه ويحمل صليبه ويتبعني " (مت ٢٤:١٦)، "ومَنْ لا يحمل صليبه ويأتي ورائي، فلا يقدر أن يكون لي تلميذاً" (لو ٢٧:١٤). وصار الألم من أجل الإيمان طريقاً إلى المجد، لأنه في الأساس مشاركة مع المسيح في آلامه. والذين

يشاركون الرب في آلامه سيتمتعون هنا بحياة المسيح فيهم، وفي الأبدية بمجد القيامة "مع المسيح صُلبتُ، فأحيا لا أنا، بل المسيح يحيا فيً" (غلل ٢٠:٢)، "فلُفنًا معه بالمعمودية للموت، حتى كما أُقيم المسيح من الأموات، بمجد الآب، هكذا نسلك نحن أيضاً في جدَّة الحياة" (رو ٢:٤و٥)، "إن كنا نتألم معه لكي نتمجَّد أيضاً معه" (رو ٨:٧١).

ر. كما كانت كلمات مثل: "حَمْل الصليب"، أو "الصَّلْب مع المسيح"، أو "التألُّم معه"، أو "الموت معه"؛ تبدو غامضة للبعض، وقد يرولها مجرد تعبيرات تأملية أو ذات معان تجريدية تتجاوز إمكانية التطبيق. وها نحن نسترشد بكلمة الله ونعمته المُخلِّصة لجميع الناس (تي ٢:١١) لنعرف معنى هذه المواقف وكيف يمكن تحقيقها في حياتنا الإيمانية:

- (١) فأول ما يتبادر إلى الذهن هو المعنى الحرفي أي الموت الفعلي والاستشهاد من أجل الإيمان، كما حازه الشهداء منذ تأسيس الكنيسة وعلى مر العصور وإلى آخــر الأيام "إن كنا قد متنا معه، فسنحيا أيضاً معه" (٢ تي ١١:٢).
- (٢) كما تعني قبول الاضطهاد من أجله. وقد يكون الاضطهاد نفسياً أو تمييزاً علنيًّا أو تدبيراً بالظلم أو سلباً للحقوق وما أشبه "إن كانوا قد اضطهدوني فسيضطهدونكم" (يو ١٠:١٥). وقد يُعاني بعض المتغربين عن شخص المسيح الاضطهاد \_ على سبيل الخطأ \_ وقد يزعجهم ذلك، ولكنها قد تكون فرصتهم لكي يندمجوا ضمن جماعة المؤمنين القابلين اضطهادهم بفرح كي يشتركوا أيضاً معهم في مجد المسيح.

أما الذين يندبون حظهم في الحياة بسبب ما يتعرضون له من اضطهاد، أو الذين يختصرون الطريق فيستكثرون الصليب ويتوجَّهون إلى بلاد أحرى، فلن ينالوا أجر احتمال الصليب. كما أن هناك مَنْ لا يربطهم بشخص الرب غير أسمائهم، ومن هنا فما أسهل أن يقطعوا صلتهم به تماماً ليرتبطوا بآخر لأسباب

متنوعة، ولكن كلها حسدية أرضية. وموقف الرب من هؤلاء معروف وسحله الكتاب "مَنْ ينكرني قدام الناس أُنكره أنا أيضاً قدام أبي الذي في السموات" (مت ٣٠:١٠)، "إن كنا ننكره فهو أيضاً سينكرنا. إن كنا غير أمناء فهو يبقى أميناً لن يقدر أن ينكر نفسه" (٢تي ٢:٢ او١٣).

(٣) كما تعني أيضاً قبول الآلام (بأنواعها حتى الآلام الجــسدية النفـسية) والأمراض وألوان العذاب ومصاعب الحياة ومشاكلها وهمومها إذا رضــينا هــا صابرين كألها شركة ألم مع المسيح، فتتحول من مجرد سمة من سمات الحياة علــى الأرض يُعانيها الجميع إلى شركة في المسيح يصير لها بُعدها الأُحــروي "لأعرف وقوة قيامته وشركة آلامه متشبّهاً بموته" (في ٣:١٠)، "أفرح في آلامي لأجلكم، وأكمّل نقائص شدائد المسيح في جسمي لأجل حسده، الذي هو الكنيسة" (كو

(\$) كما تعني الموت عن الخطية وكراهية الشر والشهوات الأرضية، وأن يحيا المؤمن باذلاً نفسه حباً في المسيح والقريب، خادماً الكل خاصة الغرباء والأعداء، كحبة حنطة ماتت في محيط العالم فأغرت ومجّدت الله: "إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض وتَمُتْ فهي تبقى وحدها. ولكن إن ماتت تأتي بشمر كثير. مَنْ يحب نفسه يُهلكها، ومَنْ يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها إلى حياة أبدية" (يو نفسه يُهلكها، ومَنْ يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها إلى حياة أبدية" (يو أجلى يجدها" (مت ٢٥:١٦).

ويرتبط هذا أيضاً التخلّي عن تعظّم المعيشة وحب الرفاهية والانشغال الزائد بالحياة الجسدية بصورة عامة "لأن اهتمام الجسد هو موت" (رو ٢:٨). فإذا كانت "محبة العالم عداوة الله" (يع ٤:٤)، فإن إخلاء القلب من محبة العالم وما يعنيه من ضبط الرغبات من أجل المسيح هو حمل لنير المسيح (مت ٢٩:١١) حبًّا فيه "ولكن الذين هم للمسيح قد صلبوا الجسد مع الأهواء والشهوات" (غل

٥: ٢٤). فمن المستحيل الجمع بين رأس مكلَّل بالشوك وأعضاء مرفهة.

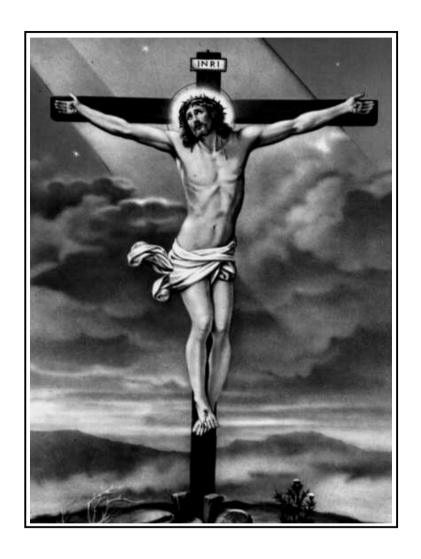
(٥) وقد تعني أيضاً بذل الجهد والوقت والمال والمواهب من أحل محد المسيح والكنيسة.

(٦) بل إن حياة الجهاد والنسك والعبادة والأصوام والتوبة الملتزمــة والتعفُّــف واختيار الباب الضيق والطريق الكرب، هي بنوع ما حَمْل للصليب وقبول للمــوت بالنية من أحل التمتع بشركة المسيح إلى الأبد.

#### \* \* \*

على أننا نريد أن نؤكّد هنا أن هذا كله جهد محفوف بالإخفاق إن لم تسنده نعمة الله، فنحن لا نستطيع أن نحمل الصليب وحدنا، حتى إن أردنا؛ فالمسيح هو شريكنا الحقيقي في حمل صليبه ونيره. وإذا كان المسيح في ضعفه قد سخروا سمعان القيرواني ليحمل عنه الصليب الذي سقط تحته، فالأمر الآن يختلف، فهو شفيعنا عند الآب (١يو ٢:١)، "فمن ثم يقدر أن يُخلِّص إلى التمام الدين يتقدمون به إلى الله، إذ هو حي في كل حين ليشفع فيهم" (عب ٧:٥١)، وهو رفيق الحياة وكل الطريق، ووجوده معنا وفينا هو الضمان لكي نستطيع أن نواصل حياتنا هنا بلا عثرة ولا لوم قدامه حتى أنفاسنا الأحيرة.





"وهو مجروحٌ لأجل معاصينا مسحوق لأجل آثامنا" (إش ٥٠٥٥)



- + القيامة وحياتنا العملية
  - + معنا ولا نشعر به

### القيامة وحياتنا العملية

إن ظهور الرب في التاريخ، وإن جعله هذا جزءاً من تاريخ العالم، والإنسان، إلا أنه يظل الابن الأزلى والدائم إلى الأبد "يسوع المسيح هو هو أمسساً واليسوم وإلى الأبد" (عب١٠: ٨) والحاضر في حياة الناس كل يوم "لأننا به نحيا ونتحرك ونوجد" (اع١٧: ٨) بشخصه الموجود في كل مكان، وبروح قدسه الواهب كل ما له للمؤمنين، ومن خلال جسده ودمه "هوذا كائن معنا على هذه المائدة اليسوم عمانوئيل" (قسمة أعياد الملائكة وجميع السمائيين)، ومن خلال كلمته الحية الباقية إلى الأبد (ابط١: ٢٣، عب٤: ١٢).

وتظل أعمال الرب التي صنعها على الأرض - حتى وإن تمت في التاريخ - فعلاً دائم التأثير كل الأيام، متحدداً لا يخضع للزمن ولا تطويه الأيام لتجعله ماضياً مفقوداً. هكذا فإن قيامة الرب التي حدثت قبل ألفي عام إلا قليلاً، هبة المسيح القائم من الموت لكل من يؤمن، تفعل فعلها في حياتنا اليومية بقدر ما نطلب ونومن ونفرغ القلب من الاهتمامات و نعده لحضور الرب.

إن قيامة الرب، كصليبه وموته، تبدو كجوهرة ثمينة متعددة الأوجه تسطع أنوارها

على كل حوانب الحياة. وها نحن هنا نعرض لبعض انعكاسات قيامة الرب على حياتنا القصيرة إلى أن نستوطن عنده.

#### (١) حياة البربديلاً عن حياة الخطية

"فإن كنتم قد قمتم مع المسيح فاطلبوا ما فوق حيث المسيح جالس عن يمين الله. اهتموا بما فوق لا بما على الأرض لأنكم قد قمتم وحياتكم مستترة مع المسيح في الله.. فأميتوا أعضاءكم التي على الأرض الزنا النجاسة الهوى الشهوة الردية... إذ خلعتم الإنسان العتيق مع أعماله ولبستم الجديد الذي يتجدد للمعرفة حسب صورة خالقه" (كو٣: ١-٠١).

عندما هتف القديس بولس "مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في " (غل ٢: ٢٠) فقد كشف لنا أننا بالإيمان شركاء الصليب والمــوت والقيامــة، وأن المؤمنين هم هياكل الروح القدس (اكو٣: ١٦،٦: ١٩) وأحسادهم أعضاء المــسيح (اكو ٦: ١٥). فموتنا مع المسيح يتطلب مقاومة إرادية للخطية ورفضها "نحن الذين متناعن الخطية كيف نعيش بعد فيها" (رو٦: ٢)، والتطلع إلى مـافوق والاهتمــام بحياتنا الأبدية. ونحن في هذا لا نجاهد وحدنا، فالمسيح بموته وقيامته غلـب الخطيــة شوكة الموت (١كو٥١: ٥٥)، وحلــصنا مــن شيطرقما "لأن الخطية لن تسودكم" (رو٦: ١٤).

وإبليس محرك الشهوة لم يعد عدواً منفلتاً كما كان بل صار محدود القوة والفاعلية (يو ٢١: ١١). وإن كان إبليس يستغل أحيانا جهلنا بالقوة التي فينا فيتير فينا الإحساس بالضعف والخوف والعزلة ليسقطنا بالخديعة فنُحارَب بالجوع ونحن نملك الخبز السماوى ونُمتحَن بالعطش ولنا ينابيع مياه حية لاتنفد، إلا أن الذى يسسند ضعفنا في هذا الجال أن الذى فدانا هو حي في كل حين، ومن ثم يقدر أن يخلص إلى التمام كل النفوس التي تتقدم إليه بالتوبة متشفعة بقوة دمه المستمرة إلى أبد الدهور (عب٧: ٢٥).

#### (٢) الحياة الجديدة محل الحياة الروحية الشكلية

" إن كنتم قد قمتم مع المسيح عن أركان العالم فلماذا كأنكم عائشون في العالم تُفرَض عليكم فرائض لاتمس ولا تذق ولاتجس" (كو٢: ٢١،٢٠).

بعد قرون من المعايشة مع الناموس أفرغ من محتواه وتحولت العبادة إلى ممارسات آلية شكلية وتتميم فرائض وعبادة بالشفاه لا تقصد الله وإنما إرضاء الذات، فأتسعت المسافة بين الله والقلب البعيد. ومن هنا فقد كرّس المسيح جانباً كبيراً من تعليمه لإدانة هذه الاتجاهات والتحول إلى العبادة الحقيقية والتوبة والدخول إلى العمق مشيراً إلى أن إهلاك الذات هو طريق خلاصها وحياتها الأبدية (مت١٦: ٢٤-٢٦، لو٩: إلى أن اهتمام الجسد هو موت، بل وعداوة لله، وأن اهتمام الروح هو حياة وسلام (رو٨: ٧،٦).

فموتنا مع المسيح يرفع عقلنا وقلبنا نحو الحياة الجديدة التي تعيني تغيير القلب وتوحده بعد انقسام، وأن يكون هدف كل ألوان العبادة هو الاتحاد بشخص المسيح الحي وليست بديلاً مستقلا عنه.

#### (3)السلام لا الخوف

"وجاء يسـوع ووقف فى الوسط وقال لهـم ســلام لكــم" (يــو٢٠: ١٩، لو٢٤: ٣٦).

المسيح المنتصر ينتزع حوفنا من الموت "أين شوكتك ياموت. أين غلبتك يا المسيح المنتصر ينتزع حوفنا من المضطهد "لاتخافوا من الذين يقتلون الجسد"

(مت ١٠ : ٢٨)، أو الغد المجهول "لاقتموا للغد" (مت ٢٠ : ٣٤). لقد رفع المسيح أشواقنا إلى فوق فليس لنا هنا مدينة باقية لكننا نطلب العتيدة (عب ١٤ : ١٥)، وليس هناك ما أو من نخافه، أو عندنا ما نخاف عليه، وسيبقى المسيح أبداً سندنا وقت الضيقات أو في وجه الخطر "وهذه هي الغلبة التي تغلب العالم إيماننا" (١يوه: ٤)، وسيظل وعده، بأن يكون معنا كل الأيام إلى إنقضاء الدهر (مت ٢٨: ٢٠)، الشمس التي تقشع كل سحب الخوف من حياتنا. ولنردد مع الرسول بولس "من سيفصلنا عن محبة المسيح، أشدة أم ضيق أم اضطهاد أم جوع أم عُرى أم خطر أم سيف. كما هو مكتوب إننا من أجلك ثمات كل النهار. قد حُسبنا مشل غنم للذبح لكننا في هذه كلها يعظم انتصارنا بالذي أحبنا" (رو ٨: ٥٥ – ٣٧).

#### (٤) اليقين مقابل الشك

"طوبی للذین آمنوا ولم یروْا" (یو۲۰: ۲۹)

ناب توما عن كل المتشككين في قيامة الرب حتى لمس حراحاته ووضع يده في الجنب المطعون وبعدها هتف "ربى وإلهى" (يو ٢٠: ٢٨). وهكذا تأيدت قيامة الرب بشهادة توما، والتي سبقتها شهادة القبر الفارغ والحجر المدحرج وشهادات الملائكة والمريمات وتلميذي عمواس (لو ٢٤: ٥٠)، ولقاءات المسيح العديدة بعد قيامته والتي سجلها الانجيليون ومعلمنا بولس (١كو ١٥: ٥-٨) والرائى يوحنا في حزيرة بطمس (رؤ ١: ٩).

فالقيامة حقيقة مؤكدة، وهذا هو ضمان خلاصنا وقيامتنا وحياتنا الأبدية كمؤمنين لا رجاء لنا فى غير المسيح ولا حياة لنا بغيره، مصدقين لكلمة الله ومؤمنين بــشهادة الآباء الذين فى يقينهم بالقيامة أقبلوا على الموت فرحين (بمن فيهم توما نفــسه). وإذا كان المسيح قد صدق فى وعده بالقيامة من الموت فى اليوم الثالث (مــت٦١: ٢١، ٢١، ٢١: ١٦، وفى ... ١٠: ١٠، ٢١: ٢٦، مر٨: ٢٠: ١٨، ٢٠: ١٠، د. (ساله الروح القدس (لو ٢٤: ٩٤، أع١: ٤ - ٨)، فنحن بالتالى نثق فى كل وعوده لنا وبأنه حتى إن زالت السماء والأرض فإن كلامه ... ... ... ... ... ... ... ... ... ...

٣١)، وأنه سوف يأتى في مجده على السحاب (مت٢٥: ٣١، ٢٦: ٦٤، مر٨: ٣٨، لو ٩: ٢٦، ٢٦)، وكلماته إلى ملاك كنيسة سميرنا تنادينا "كن أمينا إلى الموت فسأعطيك إكليل الحياة" (رؤ٢: ١٠).

#### (٥) شركة الألم والمجد

" لأعرفه وقوة قيامته وشركة آلامه متشبهاً بموته" (ف٣: ١٠).

كان الألم قبل المسيح هو ثمرة الخطية وعقوبتها. والمظالم و الأوحاع والأمراض هي محنة للإنسان يجوزها طفلاً ورجلاً وامرأة بالحيرة، ثم يلطمه الموت الساحق. وعندما قبل المسيح الآلام كشريك للإنسان في أوجاعه وموته جعل لآلام الإنسان قيمة ومعنى مختلفاً. فإلهنا إذ قد تألم مجرباً، وذاق الموت لأجل كل واحد، يقدر أن يرثى لضعفنا ويعين المجربين (عب٢: ١٥،١٨،٩). فالإنسان إذن لا يتألم وحده.

+ ونحن بالإيمان لانرى اليد الطاعنة بالغدر ولا تصرف الصديق الخائن ولا قرار الرئيس المضطهد ولا اعتداء المتعصب الجاهل، ولكننا نرى تدبير الله الـــذى يـــسمح بالآلام من أحل الحلاص ويقدمها في كأس لكى نشرها واثقين من عدله ومجبته" لم يكن لك على سلطان لو لم تكن قد أعُطيت من فوق" (يو ۱۹: ۱۱) (من حديث المسيح إلى بيلاطس). "ليس أنتم أرسلتموني إلى هنا بل الله" (تك٥٤: ٨).. "أنتم قــصدتم بي شراً أما الله فقصد به خيراً" (تك٠٥: ٢٠) (من حديث يوسف إلى إحوته)، ونحني الجباه راضين قائلين: لتكن لا إرادتنا بل إرادتك الصالحة (لو ٢٢: ٢٤)، ومن ثم لا يحمل القلب ضغينة للأشخاص الظاهرين المتسببين في الألم "ياأبتاه اغفر لهمم" (لو٣٣: ٤٣).

+ ومن أجل المسيح صار قبول الألم مشاركة لآلام المسيح ذاته "أكمل نقائص شدائد المسيح في جسمي" (كو ١: ٢٤). فأى فخر وأية محبة أعطانا الله.

+ وصار الألم امتحاناً للإيمان ودفعه إلى فوق كالذهب الذى يُمتحن بالنار فيتنقى (١بط١: ٧). فالمحنة تقربنا من الله وتنقّى النفس من الشوائب وتقود إلى تجديد التوبة.

+ وبالألم نخرج من دائرة الذات لكى نشارك الآخرين آلامهم ونشددهم "نعزى الذين هم فى كل ضيقة بالتعزية التي نتعزى نحن بها من الله" (٢ كو ١: ٣).

+ بل صار الألم الباب المؤدى إلى المجد كما كان الصليب للقيامة "إن كنا نتسألم معه لكى نتمجد أيضاً معه" (رو٨: ١٧)، "لأن خفة ضيقتنا الوقتية تنشئ لنا أكشر فأكثر ثقل مجد أبدياً" (٢كو ٤: ١٧).

+ وصار الموت فى نور قيامة المسيح الباب المفتوح على القيامة وتهاية لآلام الزمان الحاضر بما لا يقاس بالمجد العتيد أن يُستعلن فينا (رو ١٨ : ١٨). وبالموت نعود إلى مكاننا القديم العتيد الذى فقدناه بالخطية ويصير حسرنا إلى الحياة الأبدية.

#### (٦) الفرح محل الحزن الردئ

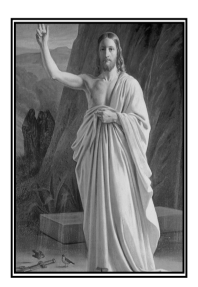
" ففرح التلاميذ إذ رآوا السرب" (يو٢٠: ٢٠)

وعد المسيح تلاميذه قبل آلامه بقوله "ولكنى سأراكم ايضاً فتفرح قلوبكم ولا يترع أحد فرحكم منكم.. اطلبوا تأخذوا ليكون فرحكم كاملا" (يــو١٦: ٢٢- ٢٤). وبعد موته، واحتماعهم معاً وقد غلبهم الحزن، وقف الرب القائم بهم فانتشلهم من هوة اليأس والهم واحتاحهم فرح عظيم.

وفي حياة المؤمنين تثمر القيامة فرحاً مجيداً لا يُنطق به. فرحاً ثابتاً لا تغلبه هموم الزمان، أو ألوان الحرمان والإحباط المختلفة، أو التجارب الأليمة حتى وإن سحقت عواطف الإنسان واعتصرت وحدانه؛ فهذا كله يحدث على السطح كموج البحر، أما الأعماق فتظل صامدة مستندة إلى صخر الدهور الذي لا يتغير. وها هم رسل الرب يعتقلون ويُحلكون ويُطلَقون فيذهبوا من أمام المحمع فرحين "لأهم حُسبوا مستأهلين أن يهانوا من أجل اسمه" (أعه: ١٤)؛ والقديس بولس يكتب رسائل الفرح وهو مكبل في سلاسل السحن من أجل المسيح (أف: ٢٠). سيظل الحزن مع هذا رفيق الإنسان المؤمن ولكنه حزن يختلف عن حزن العالم الذي ينشئ موتاً ويأساً "لاتحزنوا كالباقين الذين لارجاء لهم" (١١س ٤: ١٣). وهو حزن حسب مشيئة الله، حزن يطهر النفس، وينشئ توبة لخلاص بلا ندامة (٢كو٧: ١٠).

#### \* \* \*

فلنقترب إذن من إلهنا المنتصر لكى تسطع على حياتنا أنوار قيامته المجيدة فتقشع منها غيوم الخطية والاهتمامات الجسدية وممارسات التدين الشكلى، ميراث الإنـسان العتيق، ونقتنى الحياة الجديدة المتشحة ببر المسيح. ولتتوقف عناصر الخوف والـشك وليشرق علينا السـلام الواثـق المسـتند إلى يقين الحياة الأبدية التي إليها دُعينا. ولتغرب من حياتنا ألوان الحـزن المنشئ للموت والاستسلام للآلام دون تعزية، لكى نتحول نحو المصلوب الظافر ونختبر حياة الفرح الحقيقي الذي يتسامى فوق كل محسن الحياة ونقائصها، والذي معه تصبح آلامنا شركة في صليب المخلص وآلامه وأيضاً في محده، ويصير موتنا آخر أرباحنا على الأرض ومعبرنا إلى الحياة الأبدية.



## معنا ولا نشعر به\*

كان نهار الأحد قد بدأ يميل. وفي الطريق من أورشليم إلى قرية عمواس، كان لوقا وكليوباس يسيران مطرقى الرؤوس، مثقلى القلب بالهم. فقبل يومين كانت أحداث الصليب، وفي ختامها أسلم السيد الروح.

بدت الأيام السابقة ككابوس مرعب في أعقاب سنوات ثلاث سعيدة، برفقة المعلم المحبوب، مضت وكألها الحلم. وهاهما اليوم وسائر التلاميذ يجابهون واقعا أليما. وإن بدا في الأفق ما ملأهم بالحيرة وجعل حزلهم يختلط بالأمل، إذ قيل إن بعض النساء ذهبن إلى قبره، ولكن لم يجدن حسده، وإن كنّ رأين ملائكة قالوا إنه قام. ومضى بعض التلاميذ إلى القبر فوحدوه بالفعل فارغاً.

<sup>\*</sup> من وحي لقاء الرب مع تلميذي عمواس.

"وفيما هما يتكلمان ويتحاوران اقترب إليهما يسوع نفسه وكان يمشى معهما"، وسألهما عن سبب هذا العبوس والهم، فدهشا لتساؤله قائلين "هل أنت متغرب وحدك فى أورشليم ولم تعلم الأمور التى حدثت فيها فى هذه الأيام".

ولكنه في الحقيقة كان وحده الذي يعرف كل الحقيقة. وابتدأ هو يفسر لهما الأمور المختصة به في جميع الكتب ولامهما على بطء قلبيهما في الإيمان بما تكلم بله الأنبياء (وبما سمعاه منه قبلا).

ولما اقتربوا من عمواس، ألحًا عليه قائلين "امكث معنا لأنه نحو المساء وقد مال النهار. فدخل ليمكث معهما... وأخذ خبزا وبارك وكسَّر وناولهما، فانفتحت أعينهما وعرفاه ثم اختفى عنهما" (لو ٢٤: ٣١-٣١).

ما حرى مع تلميذى عمواس يجرى معنا أحيانا. الرب يقترب ويتدخل ويعبر ولكننا لا نفطن إلى حضوره. وربما انتبهنا بعد أن يمضى. فحضور الرب فى حياتنا هو الحقيقة التى لا يصح أن تغرب عنا مهما كانت الظروف، ومهما بدا أن الرب غائب.

فقد كان الرب مع تلاميذه فى السفينة نائما والليل قد أرخى سدوله، وسمح الرب للريح أن تشتد وأن تضرب الأمواج السفينة. ولكن مجرد حضور الرب لم يكن كافيا للتلاميذ لكى يطمئنوا "فأيقظوه وقالوا له يا معلم أما يهمك أننا لهلك" فقام وانتهر الريح فصار هدوء عظيم ولكنه التفت إليهم وقال لهم "ما بالكم خائفين هكذا. كيف لا إيمان لكم" (مر٤: ٣٥-٥٠)، لو٨: ٢٢-٣٥).

فثقتنا فى حضور الله فى حياتنا وبتدخله فى الوقت المعين هو الذى ينتزع الخوف من التجربة أو الظالم المضطهد ويحبط كل خطط العدو لتهديد سلامنا، وهو الذى يمنحنا الثقة بالغلبة المحتومة ساعة الشدة مهما طالت "إن كان الله معنا فمن علينا" (رو ١٨: ٣١).

#### نعم. . الرب قريب. . يل معنا وفينا

- + فآخر كلماته قبل صعوده كانت "وها أنا معكم كل الأيام إلى انقضاء الدهر" (مت ٢٨: ٢٠). وفيها يؤكد أنه إذا كان قد ارتفع عنا بالجسد فهو دائم الوجــود فى كل مكان وكل الأيام وحتى نلتقى معه فى ملكوته.
- بل إن اسمه يحمل طبيعته ومحبته ورعايته الدائمة لنا "عمانوئيل الذي تفسيره الله
  معنا" (إش٧: ١٤، مت١: ٢٣).
- + ومن يفتشون الأسفار المقدسة يلتقون بوعود الله الصادقة برفقته الدائمة لنا خاصة فى أوقات الشدة والضيق "يدعونى فأستجيب له.. معه أنا فى السضيق أنقذه وأبحده" (مز ۹۱: ۱۰) "فى كل ضيقهم تضايق وملاك حضرته خلصهم" (إش٣٣: ٩)، "لا تخف لأبنى معك" (تك٢٥: ٢٤: ۱۰).
- + وكما حدث مع تلميذى عمواس، فالله الذى يعرف حرافه بأسمائها ويدرك ما بحوزه من متاعب هو الذى يقترب إليها (لو ٢٤: ١٥) ويرافقها فى الطريق ليؤنس وحدةا.
- + والذين اختبروا هذا الحضور الإلهى في حياقم سجلوه فيما كتبوا "قريب هو الرب" (مز٤٣: ١٨، ١٤٥: ١٨)، "الرب قريب" (في٤: ٥). بل أن القديس بولس لا يرى الرب قريبا فقط بل إنه يحيا فيه "مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في " (غل٢: ٢٠).
- + وعندما نقول إن الرب قريب فهذا يعنى أنه أمامنا بالفعل، وأنه هو الذى ينتظر دعوة للعشاء "هاأنذا واقف على الباب وأقرع، إن سمع أحد صوتى وفتح الباب أدخل إليه وأتعشى معه وهو معى" (رؤ٣: ٢٠).

#### كيف يتعامل الرب معنا؟

من مراحم الرب أنه تجسد وحل بيننا، وأحبنا حتى الموت، ثم قام من الأموات واهباً الحياة الأبدية لكل من يؤمن.

وحتى بحيئه الثانى المخوف يبقى لنا وجه المسيح اللطيف وظهوراته المساندة للضعف، وزياراته لمحبيه، ورفقته لنا فى الطريق كلما داهمتنا الحيرة، بل وحضوره عند استدعائه كى يقيم مريضا، أو لإعلان ذاته للباحثين عن الحق.

ربما لفت انتباهنا بعضُ مشاهد العهد القديم لحضور الله كما أشار إليها كاتب سفر العبرانيين، مقارنا بينها وبين تجليات العهد الجديد المملوءة حنانا، فيكتب "لأنكم لم تأتوا إلى جبل ملموس مضطرم بالنار وإلى ضباب وظلام وزوبعة وهتاف بوق وصوت كلمات استعفى الذين سمعوه من أن تُزاد لهم كلمة لأفهم لم يحتملوا ما أمر به... بل قد أتيتم إلى حبل صهيون وإلى مدينة الله الحي أورشليم السماوية وإلى ربوات هم محفل ملائكة وكنيسة أبكار مكتوبين في السموات وإلى الله ديان الجميع وإلى أرواح أبرار مكمَّلين وإلى وسيط العهد الجديد يسوع وإلى دم رشّ يتكلم أفضل من هابيل" (عب ١٢:١٨ – ٢٤).

ولكن كان للرب بالطبع معاملاته مع محبيه في العهد القديم سواء من حلال الأنبياء أو في حلم أو رؤيا أو في لقاء مباشر. فإبراهيم دعى خليل الله (يع ٢ : ٣٣) وتجاسر أن يتشفع من أجل سدوم وعمورة (التي عظمت خطيتهم حداً – تك ١٨: ٢٠). وكلم الله يعقوب في الحلم (تك ١٢: ٢٨ – ١٥) بل وصارعه يعقوب حتى طلوع الفجر (تك ٣٥: ٢٠) وبعدها ظهر له الله وغير له اسمه إلى إسرائيل (تك ٣٥: ١٠). كما كان الرب يتكلم مباشرة مع موسى الذي لقبه البعض "كليم الله". ويضيق المقام عن ذكر كل لقاءات الرب الحميمة مع كثيرين من شعبه صغاراً وكباراً بينهم صموئيل ضبياً (١صم ٣: ١، ١٠) ونبياً عظيماً، ثم داود النبي والملك والمرتبل، وسليمان الحكيم والملك، وإشعياء وإرميا وحزقيال ودانيال الأنبياء وغيرهم.

ولعلنا نشير هنا إلى أن كثيراً من لقاءات الرب فى العهد القديم كانت حانية حافلة بالرقة كما رأيناها فى شخص مخلص العالم. وها هو إيليا يذكر لنا كيف دعاه الرب

للقائه وطلب منه أن يقف على حبل حوريب "وإذا بالرب عابر وريح عظيمة وشديدة قد شقّت الجبال وكسّرت الصخور أمام الرب و لم يكن الرب في الريح وبعد الريح زلزلة و لم يكن الرب في النار. وبعد النار ولم يكن الرب في النار. وبعد النار صوت منخفض خفيف" (١مل ١٩: ٩ – ١٢).

فلا نتوقع إذن - بصورة عامة - أن يكون اقتراب الرب منا مصحوباً بأى أمر غير عادى. فالمريمات والتلاميذ قابلوا الرب بعد قيامته دون أن يرتاعوا. فرأوه بستانياً أو عابر سبيل كسائر البشر، أو كما رآه القديس الأنبا بيشوى مُقعداً يطلب المساعدة فحمله وغسل قدميه وارتبط اسمه به (حبيب مخلصنا الصالح). غير ذلك هو الاستثناء في المواقف التي تقتضيه (كما في لقاء الرب مع شاول وجعل منه بولس رسول الأمم) (أع ٩: ٣ - ٢٢).

قد نلتقى الرب إذن فى أى غريب، أو عابر سبيل، أو رفيق طريق أو سفر (لو و ١٢: ٥٠)، أو محتاج للمعونة (مت٢١: ٣، ٢٤: ٥٥)، من يمد لنا يد المساعدة. وهنا فإن أمثال السامرى الصالح صانعى الرحمة هم أقرب الناس للقاء المخلص فيمن يقدمون لهم الرحمة.

وقد تصلنا رسالة الرب من خلال كلمات الكتاب أو السروح (أع ١٣: ٢) أو ملاك، أو في حديث إنسان نعرفه أو لا نعرفه، أو في عظة أو قصة نسمعها، أو حادثة أو تجربة نمر بها أو يمر بها غيرنا، في عطية أو نعمة أو زوالهما، في فرح نختيره أو حزن، في كسب أو حسارة، أو في أي عمل من أعمالنا اليومية.. وربما يأتينا الرب في رسالة خاصة أو زيارة أو رؤيا أو حلم، فضلاً عن لقائنا الحميم به واتحادنا فيه عندما نشترك في مائدة الرب الذي يتقدم ويناولنا.

#### لانشعر بحضوره ؟

بعد هذا كله، لماذا لا يشعر البعض منا بحضور الرب أو يلتقى به أو يلتقط رسالته أو يميّز صوته رغم أنه عنا ليس بعيداً ؟ هذه محاولة للإجابة :

(1) لأن الرب عند البعض مستبعد من الحياة. فهو الحاضر الغائب. وبالتالى فقد استبعد هؤلاء احتمال لقائه بسبب فقر الإيمان وقلة الرجاء والانشغال الشديد بالعالم والعالميات. ولنقارن مثلاً موقف المجدلية التي عرفت الرب لما ناداها باسمها (يـو ٢٠: ١) وموقف توما الذي لم يصدق شهادة التلاميذ و لم يؤمن إلا بعد أن وضع أصبعه ويده في أثر المسامير وطعنة الحربة، وامتدح الرب النفوس المؤمنة "طوبي للذين آمنوا ولم يروا" (يو ٢٠: ٢٩). كيف نستبعد الرب وهو فينا ؟

(٢) لأننا لا نعرف ملامحه حيداً بسبب ندرة لقاءاتنا معه أو ضحالتها. ولذا فخبراتنا عنه محدودة جداً، وإلمامنا بلغته قليل. ومن هنا فهو يأتينا وينفلت منا – كأنه غريب عنا – دون أن ندرك إلا بعد فوات الأوان، وهنا أيضاً فلنذكر موقف يوحنا الحبيب، عندما التقى الرب بالتلاميذ السبعة على شاطئ طبرية، وكان أول من أدرك أنه الرب (يو ٢١: ٧).

فلنجلس إليه طويلاً ونتعلم لغته. فقراءة كلمته مع الصلاة هما الطريــق العملـــي للتعرف على سماته، وفهم لغته، حتى إذا لقيناه عرفناه سريعاً فربما لا يطول اللقاء.

(٣) لأن قلبنا جهاز استقبال لكل الموجات، فيأتينا صوت الرب مختلطاً مع غيره ولا نتبيّنه. القلب المكرس هو قلب ذو طول موجة واحدة هي الصوت الإلهي. ولابد من إصلاح الجهاز الداخلي بالتوبة الشاملة والمستمرة لاستبعاد كل أجهزة التسشويش وتداخل ميول العالم، فيصير لنا رهافة الشعور ونقاوة القلب التي نستطيع بما أن نلتقط صوت الرب - مهما تنوعت وسائله - والإحساس بحضوره حالما يتم ذلك. فقلب مريم المجدلية التقط الصوت فقالت "ربوني" (يو ٢٠ : ١٦)، ويشهد الرب عن داود إذ قال وجدت داود بن يسيّ رجلاً حسب قلبي (أع ١٣: ٢٢).

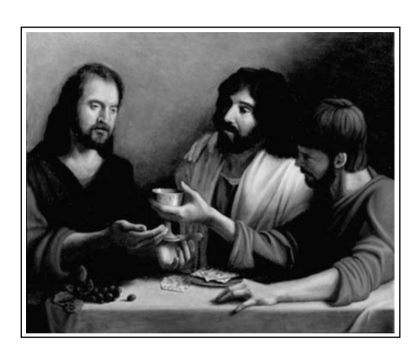
(\$) لأن بعضنا عقليون جامدون ذاتيون قد فقد قلبهم حيويته ودب فيه الجفاف والبرودة. ومن هنا لا تتحرك مشاعرهم بالفرح أو التوبة، ولا يعرفون الخشوع أو مخافة الرب ولا يدركون محدوديتهم و قصور علمهم وقدراتهم الذاتية. وهم يُرجعون كل ما يمر بهم — حتى الحقائق الساطعة التي تشير إلى عمل الله وتدخّله — إلى محرد المصادفة وليس إلى ترتيبات الله المتقنة المقصودة، وإذا غلبتهم مشاعرهم الإنسانية التي أودعها الله فيهم قمعوا هذا الشعور إرادياً، ولم يصرخوا مع توما "ربى وإلهى" (يو ٢٠).

وعلى هؤلاء – إن أرادوا التمتع بصحبة الرب – أن يتوبوا عن غرورهم وجهلهم ويتعلموا أن "رأس الحكمة مخافة الرب" (مز ١١١: ١٠)، وأن يتيقنوا أن الرب قريب للبسطاء والأطفال "أحمدك أيها الآب رب السماء والأرض لأنك أخفيت هذه عن المحتماء والفهماء وأعلنتها للأطفال" (مت ١١: ٢٥)، بعيدٌ عن المعتّدين بحكمتهم "اختار الله جهال العالم ليخزى الحكماء واختار الله ضعفاء العالم ليخزى الأقوياء" (١كو ١: ٢٧)، وهو قريب لمنكسرى القلوب ولخائفيه وطائعي وصاياه.

#### \* \* \*

فى الختام نقول إن النفوس الروحية تدرك حضور الرب الدائم "يسوع المسيح هو أمساً واليوم وإلى الأبد" (عب ١٣٠: ٨). فهو ليس أسير التاريخ وإنما هو الحيى دوماً الحاضر فى حياتنا كل يوم: فهو ضيفنا على المائدة، ورفيقنا فى العمل والخدمة، وكل الأعمال اليومية الصغيرة. بل إننا يُمكن أن نراه فى كل البشر من حولنا، فى كل رجل وامرأة وطفل، وفى كل محتاج ومتألم ومضطَهد "بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتى هؤلاء الأصاغر فبي فعلتم" (مت٢٥٠: ٤٠). وعلينا ألا نسمح لآلية الحياة (أو حيى الية العبادة) أن تطويه أو تواريه، بل نسعى لكى نراه متجدداً مع كل صلاة، ومع

كل قراءة للإنجيل (حتى ولو لنفس الأصحاح)، وكل اشتراك في مائدة الرب، وكل احتفال بأعياد الرب، وكل خدمة، وكل عمل، بل مع كل يوم من أيام الحياة. آمين .. تعال أيها الرب يسوع.





# نحن والشهادة للمسيح

- + نحن أيضاً تلاميذ
- + عندما يأتي الموت

# نحن أيضاً تلاميذ

وهو يبدأ كرازته، اتجه الرب ناحية بحيرة جنيسارت (بحر الجليل أو بحيرة طبرية)، وعلى شاطئها كان هناك بعض الصيادين فدخل إحدى سفنهم وجلس وصار يعلم الجموع الواقفة على الشاطئ. ثم توجه الرب بحديثه إلى الصيادين سمعان بطرس وأندراوس أحيه، اللذين كانا قد تعبا الليل كله دون أن يصطادا شيئا، ودعاهما إلى الدخول إلى العمق، فأمسكا سمكاً كثيراً حداً حتى ألهما طلبا مساعدة زميليهما في السفينة الأخرى، يعقوب ويوحنا ابني زبدي. وبعدها دعا الرب الصيادين الأربعة ليصطادوا الناس، فتركوا كل شئ: السفن والشباك والصيد الكثير والأهل، وتبعوه (مت٤٠١٥).

وتوالى اختيار بقية التلاميذ بدءاً من لاوي (مت) (مت ٩:٩،٥ لوه:٩٠) لوه:١٠، ٢٨) حتى صار عددهم اثنى عسشر (مست ١:١٠،٠ مر ٢٣:٣،١، ٢٠٠٠). "ثم عين الرب سبعين آخرين أيضاً" (لو ١:١٠). وقد رافق هؤلاء الرب ليكونوا شهوده الأمناء

(لو ٤٨:٢٤) أع ١.٨): يسمعون تعاليمه ويحفظونه ويرون معجزاته ويعاينون قدرته وتنكشف لهم أسرار ملكوت السموات. وهذه الجماعة القليلة وقد نالت قوة الروح بشرت بالخلاص ونشرت الإيمان في المسكونة كلها وبذلت نفسها من أجل مخلصها.

ربما ظن البعض أن التلمذة للرب مقصورة على الاثنى عشر والسبعين، ولكن الحقيقة الكتابية أن كل المؤمنين هم أيضاً تلاميذ (أي تابعين)، حيث الالتصاق بالمعلم والاقتداء به وتبعيته وحفظ كلامه وحمل صليبه وحدمته هو جوهر الإيمان، وها هي آيات الكتاب تؤكد هذه الحقيقة:

+ فالرب يستخدم تعبير "التلمذة" في مجال البشارة:

"فاذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس" (مت١٩:٢٨).

+ والكتاب يستخدم كلمة "تلاميذ" عموماً بمعنى المؤمنين الملتزمين :

"وكان جموع كثيرة سائرين معه فالتفت وقال لهم إن كان أحـــد يـــأتي إليَّ ولا يبغض أباه وأمه وامرأته وأولاده وإخوته وأخواته حتى نفسه أيضاً فلا يقدر أن يكون لي تلميــــداً. ومن لا يحمل صليبه ويأتي ورائي فــــلا يقـــدر أن يكـــون لي تلميــــــداً" (لو١٤ ٢٥ - ٢٧)؟

"ودعا الجمع مع تلاميذه وقال لهم من أراد أن يأتي ورائي فلينكر نفسه ويحمـــل صليبه ويتبعني" (مر٨:٣٤)؛

"إن ثبتم في كلامي فبالحقيقة تكونون تلاميذي" (يو١:١٣).

<sup>\*</sup> ولكن كثيراً من تعاليم المسيح لم تقتصر على التلاميذ وإنما أيضاً للجموع الكثيرة التي كانت تتبعه (مــــــــــــ:١، ٢، ٢:١٣ مر ١:١٤، ٢، ٨:٤٤).

- + وفي معجزة شفاء الأعمى منذ ولادته يقول للذين يسألونه عن كيف فتح الرب عينيه "ألعلكم أنتم تريدون أن تصيروا له تلاميذ. فشتموه وقالوا أنت تلميذ ذاك. وأما نحن فإننا تلاميذ موسى (أي أتباعه المؤمنون برسالته) "(يو ٢٧: ٢٨).
- + "التلاميذ" (معرّفة بأل) قد يقصد بما الاثنى عشر بالذات أول من آمن بالرب وتبعه "ثم دعا تلاميذه الاثنى عشر" (لتمييزهم عن سائر المؤمنين الذين تبعوه بعدهم) (مت١٠١)؛

ولكن الكتاب يذكر غيرهم كتلاميذ:

"ثم أن يوسف الذي من الرامة وهو تلميذ يسوع..." (يو ٢٨:١٩)

+ وبعد الصعود "قام بطرس في وسط التلاميذ وكان عدة أسماء نحـو مائـة وعشرين" (أع١:٥١).

+ وبعد تأسيس الكنيسة "وفي تلك الأيام إذ تكاثر التلاميذ ... " (أع١:٦).

"وكانت كلمة الله تنمو وعدد التلاميذ يتكاثر حداً في أورشليم وجمهور كثير من الكهنة يطيعون الإيمان" (أع٢:٧).

"وأما شاول فكان لم يزل ينفث تمدداً وقتلاً على تلاميذ الرب" (أع٩:١).

"وكان في دمشق **تلميذ** اسمه حنانيا فقال له الــرب في رؤيـــا يـــا حنانيـــا..." (أع٩٠:١٠).

"ولما جاء شاول إلى أورشليم حاول أن يلتصق بالتلاميذ وكان الجميع يخافونه غير مصدقين أنه تلميذ" (أع٩٤: ٢٦).

"وكان في يافا **تلميذة** اسمها طابيثا" (أع٣٦:٩٣).

"ودُعى التلاميذ (أي المؤمنون) مسيحيين في أنطاكية أولاً" (أع٢٦:١).

"فبشرا (بولس وبرنابا) في تلك المدينة (دربة) وتلمذا كثيرين" (أع١١١٤).

+ وفي الرهبنة فالأب الروحي يتلمذ آخرين يتعلمون منه ويسيرون على نهجــه ويواصلون رسالته فيتلمذون آخرين.

#### فماذا علينا كتلاميذ ؟

عندما يتغير مفهوم علاقتنا بالرب من مجرد تابعين "من بعيد" (مت٢٦:٥٠)، إلى تلاميذ، سنراجع أنفسنا فيما يتعلق بالتزاماتنا التي تفرضها هذه العلاقة:

+ وأولى الالتزامات أن يصير الرب هو محور الحياة وله الموقع الأول "تحب الرب الحك من كل قلبك ومن كل فكرك ومن كل قدرتك" (مت٢٧:٢٠)، مر ٢٧:١٠)،

+ وأن ينكر المؤمن نفسه مستعداً لتحمل نفقة تبعية الرب بما فيها قبول الآلام وحمل عار المسيح دون أن يتململ "حينئذ قال يسوع لتلاميذه (للجميع) من أراد (إن أراد أحد) أن يأتي إلي فلينكر نفسه ويحمل صليبه ويتبعني " (مت ٢٤:١٦، مر ٢٤:٣٠) لو ٢٣:٩) "ومن لا يحمل صليبه ويأتي ورائي فلا يقدر أن يكون لي تلميذاً (لو ٢٤:١٤) "إن كان أحد يأتي ورائي ولا يبغض ... حتى نفسه أيضاً فلا يقدر أن يكون لي تلميذاً (لو ٢٤:١٤).

+ وأن يكون إتمام خلاصه هو هدف كل الحياة وبالتالي فهو بالنعمة يرفض الاستجابة لنداءات الخطية متخلياً عن مكاسب العالم ويعيش بالتوبة والقداسة بحاهداً جهاد الإيمان الحسن وممسكاً بالحياة الأبدية (١٦:٦:٦، ١٩) "لأنه قد ظهرت نعمة الله المخلصة لجميع الناس معلمة إيانا أن ننكر الفجور والشهوات ونعيش بالتعقل والبر والتقوى في العالم الحاضر منتظرين الرجاء المبارك وظهور مجد الله العظيم ومخلصنا يسوع المسيح " (تي١٠١٠-١٠) "فإن من أراد أن يخلص نفسه يهلكها ومن يهلك نفسه من أجلي (ومن أجل الإنجيل) يجدها (فهذا يخلصها)" (مت٢٥:١٥، مر٥:٥، لو٢٥:١) "اطلبوا أولاً ملكوت الله وبره" (مت٢٠٠٣).

 + وكما كان تلاميذ الرب، فهو أيضاً يشهد له (أع١٠٨)، مخبراً بفضائل من دعاه من الظلمة إلى نوره العجيب (١بط٩:٢)، مدركاً دوره في التبشير بخلاص الرب سواء بالكلمة أو بالقدوة (١٠٤٤)، فيضئ نوره قدام الناس ويمجدوا الله فيه (مت٥:٦١)، ومستشعراً مسئوليته تجاه البعيدين والمستهترين والمقاومين من المحسوبين ضمن دائرة الكنيسة، وعينه أيضاً على تقديم المسيح وانجيله لغير المؤمنين بكل طريق مجاهداً ضد ضعفاته وسائلاً مؤازرة نعمة الله لئلا يكون عثرة لأحد.

#### الدعوة هي لنا أيضاً

+ لايزال الرب يقترب من الناس خاصة المؤمنين الغافلين كي يصيروا له تلاميذ. وبينما هم غارقون في اهتمامات الحياة اليومية والسعي وراء الأشياء الميتة والمكاسب المرحلية - رغم ألهم يخرجون منها في النهاية صفر اليدين - "ولا يأخذون شيئاً" (لوه:٥)، يدعوهم هو أن يتوقفوا عن الدوران في هذه الحلقة المفرغة "وهلم ورائي" (مت٤:٩) أي احفظوا كلمتي والتزموا بوصاياي و"اهملوا نيري عليكم وتعلموا هي" (مت١٩:١) ليجعلوا لحياهم حدوى وينقذوها من الموت، مستعداً لمن يفتح الباب أن يدخل إليه ويتعشى معه أي يصير ضيفه الدائم (رؤ٣:٠١).

+ وكما دعا الصيادين أن يدخلوا إلى العمق فهو يدعو كل تلاميذه على مدى الأحيال أن يختبروا الحياة الجديدة الغنية الحافلة بالاختبارات والتعامل مع كلمة الله كنور للطريق لا يُستغنى عنه، والكف عن الضحالة، وممارسات العبادة السشكلية لإرضاء الذات وتفادي التوبة، ومحاولات خدمة السيدين الفاشلة.

+ وليتذكر كل تلميذ للسيد والمعلم أن من شروط التبعية القبول بكل تبعات الانتساب للرب... فالخلاص من الموت وهبات الحياة الجديدة ونوال الحياة الأبدية لا ينفصل عن المتابعة اللصيقة بالرب وحمل صليبه والرضا بالتألم من أجله.

+ وكما ترك التلاميذ الأوائل كل شئ، فالمطلوب من باقي التلاميذ، أي سائر المؤمنين حتى آخر الأيام، أن ينكروا ذواقهم بالتخلي عن محبة أنفسهم بديلاً عن محبــة الله ، ورفض الحياة الجسدية والجوائز الزائفة التي يقدمها رئيس هذا العالم لإغراء الناس

و حذيهم بعيداً عن مخلص العالم. والإخلاء سيتضمن أيضاً رفض الانشغال المُبالغ فيه بأمور الغد، وبدل المغالاة في التمتع يكون السعي لسد حاجة المعوزين اقتساماً للخيرات ومشاركة المرضى وتخفيف آلام المجرَّبين إخوة المسيح الأصاغر.



والدعوة لكل من اختبر خلاص الرب هي "اذهب .. واخبر .. كم صنع الرب بك ورهمك" (مره: ۱۹ ، لو ۳۹: ۸)، وللبعيدين عن ينبوع الحياة والمكتفين بالقشور هي لكي يقتربوا من المعلم ويصيروا له تلاميذ يتبعون خُطاه (١ بط٢: ٢١) ويتمتعون بشركته بعد الاغتراب الطويل.



## عندما يأتي الموت

(الاختبارالأخير)

كلما تعاودنا ذكرى شهداء كنيستنا يبهرنا كيف تعاملوا مع الموت فأقبلوا عليه غير هيابين. ونحن هنا نريد أن نتعلم منهم كيف نواجه الموت عندما يجئ.

رغم أن الموت هو أكثر الحقائق المؤكدة في حياتنا، وأننا جميعا ندرك أننا سنموت يوما، طال عمرنا أم قصر، إلا أن أكثرنا لا يفكر في الموت طالما هو بعيد عنه، ولا يلتفت إليه حازعاً إلا عندما يقترب منه طاويا حياة الأهل والأصدقاء. ثم لما تمضى الأيام ويخفت الحزن تلهيه من حديد مشاغل الزمان، أفراحه وهمومه، عن الاهتمام بالموت، خاصة إذا كان في مقتبل العمر ولا تزال الآمال شابة (رغم أن الموت لا قانون له وكثيرا ما يتجاهل منطق العمر).

#### لماذا أُخفيت عنا ساعة الموت؟

ولعله من محبة الله لنا أن أخفى عنا زمان الموت ومكانه وكيفيته (١). وذلك، مسن ناحية، لكى تمضى حياتنا في طريقها فنتحمل أعباءها (كأننا نعيش أبداً) ودون أن نظل كل الحياة تحت رعبة انتظار الساعة الأخيرة فتكاد الحياة تتوقف وكأننا أحياء موتى أو موتى أحياء، ومن ناحية، لكى نحيا في مخافة الرب: "فاسهروا إذن لأنكم لا تعرفون اليوم ولا الساعة" (مت٢٥٠: ١٢) (كأننا نموت غداً). فلا نؤحل توبتنا حيى الساعة الأخيرة فربما لا تجئ التوبة، أو ربما لا نكون وقتها مهيئين للتوبة (فالبعض يقضى ساعاته أو أيامه أو أسابيعه الأخيرة غائباً عن الوعى، وهناك من يقضى سنواته الأخيرة فاقد القدرة الذهنية)، وربما ظن بعض المستبيحين أن هذه الساعة قد تأجلت أو ربما لن تجئ. وإذا كان معلمنا بطرس الرسول يندد بالذين ينكرون الجيء الثاني إذ شهوات أنفسهم وقائلين أين هو موعد محيئه لأنه من حين رقد الآباء كل شئ باق هكذا من بدء الخليقة" (٢ بط٣: ٣ ٤)، فإن هذا الكلام ينطبق أيضاً على اللذين يتجاهلون أمر الموت ويقولون مع الغني الغبى: "يا نفسي لك خيرات كثيرة موضوعة يتجاهلون أمر الموت ويقولون مع الغني الغبى: "يا نفسي لك خيرات كثيرة موضوعة لسنين عديدة" (لو٢١: ١٩)!! وهم كمن يستند إلى رصيد لا يملك منه شيئاً.

#### الموت المفاجئ

ولأن الله يعرف محدودية الإنسان وقصوره وقلة حيلته فإنه كثيراً ما يعفيه من مواحهة الموت الذى يأتى عليه بغتة دون أن يدرى (كلص في الليل) وبلا مقدمات (كالسكتة القلبية أو الدماغية، أو الحوادث المفاحئة، أو الكوارث الطبيعية كالزلازل والبراكين وغيرها) فلا يكاد المرء هنا يتواجه مع الموت.

<sup>(</sup>١) وإن كان يكشف شيئاً منه أحياناً لبعض خاصته وقديسيه. كما أفصح لمعلمنا القديس بطرس عن كيفية موتـــه (يو ٢١: ١٨-١٩). وكثيراً ما ظهر الرب لقديسيه في ساعاتهم الأخيرة لكى يبشرهم باقتراب خروجهم من هذا العالم ونماية آلامهم التى احتملوها من أجل اسمه.

#### مواجهة الموت

ولكن مع هذا قد يتواجه الإنسان مع الموت بصورة ما في حالات أخرى.

+ إذ قد يأتى الموت في نهاية المرض القصير أو الطويل وتكون هذه الفترة هي هبة الله للإنسان لكي يستعد للأبدية، ولذويه كي يتهيأوا لغيابه حتى يوم اللقاء.

+ أو قد يأتى مصاحباً للحروب أو الأوبئة أو المجاعات أو الفيضانات فينجو من ينجو ويصاب من يصاب ويطوى الموت الباقين. والمواجهة هنا تختلط بالويلات والمآسى وألوان الشقاء الإنساني الذي يكشف عن نقص وقصور هذه الحياة التي شوهتها الخطية.

+ وهناك من يتواجه مع الموت بيأس، كالمنتحرين الذين فقدوا رجاءهم فى الحياة، أو من طال به المرض، أو من أفقدته الصدمة كل رغبة فى الحياة فصار همه الستخلص منها دون أن يشغل باله - فى غيبة الإيمان - يما بعد الموت. وهؤلاء فى أكثر الأحيان لا يكونون فى حالة وعى حقيقى حتى وإن بدوا كذلك، وإنما هم أسرى الياس أو الألم أو الندم، ودخلوا بأقدامهم فى طريق الموت الذى رأوا فيه خلاصهم مما هم فيه وغفلوا عن المخلّص الحقيقى شريك الآلام وواهب الحياة.

+ وهناك من يواجهون الموت تنفيذاً للعقوبة، وأكثرهم مهما كانت حسارتهم قبلاً فإلهم ينهارون تماماً فقد جاءت ساعة الحساب، وإن أمسك البعض منهم في اللحظة الأحيرة بفرصة التوبة (كاللص اليمين).

+ على أن هناك الذين يواجهون الموت اضطراراً كالجنود فى ساحات الحروب. ورغم شجاعة البعض وبسالته فى مواجهة الموت فإن الأمر هنا لا يخلو من جانب فلاتى: فالجندى ليس أمامه إلا أن يدافع عن حياته، كما إنه يدافع عن ذويه ووطنه الكبير. وتضحيته بحياته – إن حدثت – تظل موضع تقدير الوطن وعرفانه.

#### نحن والموت

وفيما يتعلق بنا فربما يلتقى بنا الموت فجأة دون أن ندرى، وهذه رحمة من الله للكثيرين. ومن هنا فيلزم للمؤمن أن يكون ساهراً مستعداً للموت في أية لحظة "ها أنا

آتى كلص طوبى لمن يسهر" (رؤ ٢١: ١٥)؛ "فلا ننم إذن كالباقين بل لنسهر ونصح " (١تى٥: ٦)، وألا تستغرقه هموم الحياة ولذاتها عن أن يكون جندياً متأهباً، طائعا لقائد مسيرته، تائباً، ممارساً لحياة القداسة، حادماً الرب قدر طاقته.

#### الربيطأ الموت

الرب، رئيس الحياة، حاز الموت قبلنا بكل وعيه فأزال منه غُربته وخِـــسته وهــو الذي نزل إليه ونازله فأبطل عزته.

وإذا كان الموت هو أجرة خطية الإنسان، فإن المسيح البار القدوس ناب عن الإنسان في حمل آثامه وتخليصه من عقوبتها بأن تحملها هو، وكان الطريق إلى الموت يمر بالجلدات وإكليل الشوك والصليب فضلاً عن الخيانات والتعييرات واحتجاب وجه الآب. فكان الموت أليماً مهيناً:

"فإذ قد تشارك الأولاد في اللحم والدم اشترك هو أيضاً كذلك فيهما لكى يبيد بالموت ذاك الذي له سلطان الموت أي إبليس ويعتق أولئك الذين خوفاً من الموت كانوا جميعاً كل حياتهم تحت العبودية" (عب٢: ١٤، ١٥).

وكانت قيامة الرب هي الضربة القاضية على الموت. فها هو أخيراً مَنْ حاز الموت ولم يقدر الموت أن يحتويه، فكان أول الغالبين وباكورة الراقدين الذين سيقومون في اليوم الأخير ينشدون معا تسبحة الغلبة والخلاص والانتصار النهائي على آخر أعداء البشر.

فلنتذكر ساعة الموت أن إلهنا المحب قد سبقنا طوعاً إلى ذات الطريق كى يجعله معبرنا إلى المجد الأبدى، فليس غريباً فى تلك الساعة أن يتهلل الصديقون ويفرحون فقد أتت لحظة الخروج من سجن الجسد إلى رحابة انطلاق الروح.

#### الشهداء يجابهون الموت

يمثل شهداء الإيمان في القرون الثلاثة الأولى نموذجاً نادراً ليس فقط لمواجهة الموت وإنما لاقتحامه وعدم الاعتداد به، وهم يكونون بذلك قدوتنا عند مواجهة الموت فها

هى أفواج الشباب والشيوخ والرحال والنساء، وبينهم أمهات يرافقهن أطفالهن، يسعون بكل وعيهم وبشجاعة الإيمان واقتداره نحو الموت، رافضين إحفاء هويتهم أو الهرب والاختفاء متجهين إلى ساحة الحاكمة الظالمة والتعرض لألوان بائسة من التعذيب الوحشى، مجاهرين بإيمالهم دون أن تمتز إرادهم المستندة إلى نعمة القدير، ومقدمين حبهم للملك المسيح فوق مشاعر الأمومة والأبوة والبئوة وحب الحياة "ولم يجبوا حياهم حتى الموت" (رؤ ١٦: ١١)؛ "من سيفصلنا عن محبة المسيح أشدة أم ضيق أم اضطهاد أم جوع أم خطر أم سيف. فإنى متيقن أنه لا موت ولا حياة.. ولا رؤساء ولا قوات تقدر أن تفصلنا عن محبة الله التي في المسيح يسسوع ربنا" (رو ٨: وساء ولا قوات تقدر أن تفصلنا عن محبة الله التي في المسيح يسسوع ربنا" (رو ٨: موراً نزقاً، أو نوعاً من الانتحار الجماعي!!

ولكن ما الذى يدعو الشهداء إلى هذا المصير الذى ينهى حياتهم؟ ومنهم من كانوا في مقتبل العمر، ناجحين ومحبين للحياة. فما كان أيسر أن يعلنوا بالشفاه إنكارهم للإيمان وينفذون كل ما يُطلب منهم طالما أنه على غير إرادتهم. لكن كانت ترن في مسامعهم كلمات الرب وهو يحذرنا في مثل هذه المواقف ".. لا تخافوا من الدين المسامعهم كلمات الرب وهو يحذرنا في مثل هذه المواقف ".. لا تخافوا من الدين في يقتلون الجسد.. فكل من يعترف بي قدام الناس أعترف به أنا أيضاً قدام أبي الدى في السموات" (مت ١٠ ٢٨، ٣٦، ٣٣، لو ٢١٤٤). كان الإنجيل عندهم ممارسة عملية يومية، فلما جاءت ساعة الامتحان كانوا مستعدين و لم يترددوا في الترول إلى ساحة الموت. وكان إيماهم حقيقياً راسخاً "قهروا ممالك" (عب ١١: ٣٣)، وخلاصهم يقيناً وقد أمسكوا بالحياة الأبدية (١تي ٢: ١١٩٠١). فكيف يبيعون ما يفنى بما لا يفنى؟ "ماذا ينتفع الإنسان لو ربح العالم كله وخسر نفسه" (مست ٢١: ٢٠) مر ٨: ٣٦، لو ٩: ٢٥) "ونحن غير ناظرين إلى الأشياء التي تُرى بل إلى التي لا تُرى وقتية أما التي لا تُرى فأبدية" (٢كو ٤: ١٨)، "جاهد جهدد الإيمان الحسن وامسك بالحياة البدية التي إليها دعيت" (اق ٢: ١٠).

ها هى جماعة تجابه الموت لا اضطراراً كجنود الميدان ولا انتحاراً كاليائسين مسن الحياة (٢) ولا استسلاماً كغالبية البشر، وإنما اقتحاماً واعياً غير هياب واختياراً فرحاً لموت هو بابمم المفتوح على الأبدية، يفضلون الموت النبيل على إنكار الإيمان فيصيرون لكل الأحيال مثلاً وللكنيسة نجوماً ينيرون ليلها كلما داهمتها المخاطر. وإذا كان الشهيد قد أعلن شهادته بالدم المسفوك فإن شهادتنا هي إعلان إيماننا بالفعل والقول أمام العالم الذي يحاصرنا ويضغط علينا كي ننهار وننسلخ عن تبعيتنا للمسيح. وإذا اقترن موتنا بمواجهة شبيهة بما اختبره الآباء فها هو الطريق الذي لا طريق غيره، وها هي سحابة الشهود (عب٢١: ١) يسندون جهادنا ويرافقوننا بأرواحهم عند الرحيل.

#### اعتبارات هامة

+ إن الذين يحبون الله بالفعل ("من كل قلبك" لو ٢٢: ٣٧) لن يحبوا هباته أكثر منه. ومن أجله يقبلون بالشكر كل ألم وكل اضطهاد وفى النهاية الموت. ويعتبرون كل ما يقدمونه نفاية من أجل أن يربحوا المسيح (فى ٣: ٧،٨). فلنختبر محبتنا لله، لأنها إذا تراجعت سيصعب علينا التخلى عن الحياة لقبول الموت.

+ لا يغلب قوة الموت إلا قوة الحياة الأبدية فينا التي نلناها بالإيمان الحي بالمسيح المخلِّص "القيامة والحياة" (يو ١١: ٢٥) الذي واحه الموت جهارا بإرادته "لى سلطان أن أضعها ولى سلطان أن آخذها أيضاً" (يو ١٠: ١٨)، وحدد مسبقاً يوم المواجهة ويوم الانتصار "أن ابن الإنسان ينبغي أن يتأ لم كثيرا ويُرفض من السشيوخ ورؤساء الكهنة والكتبة ويُقتل وبعد ثلاثة أيام يقوم" (مت١: ٢١، مر٨: ٣١، لو ١٨: ٢٣، وتطلعه إلى الأبدية وتوقه الدائم إليها يجعلانه لا يهاب الموت الذي يصير الجسر المؤدى إلى الملكوت.

<sup>(</sup>٢) أو مثل من يسمونهم "بالاستشهاديين" الذي يفجّرون أنفسهم وسط من يعتبرونهم أعداءهم تحت دوافع سياسية أو دينية.

+ إن حانباً من قوة الموت يكمن في مفاحأته المفزعة للغافلين عند ساعتهم الأخيرة. أما المؤمن الحقيقي فإنه لا يحيا غافلاً حتى يفاحاً بالموت في لهاية الأيام، بالموت عنده اختبار يومي حيث تصير حياته موتاً بلا انقطاع وذبيحة دائمة تنتهي على فراش الموت "إننا من أجلك نُمات كل النهار قد حُسبنا مثل غنم للذبح" (رو ٨: ٣٦). "حاملين في الجسد كل حين إماتة يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في جسدنا الأننا نحن الأحياء نُسلَّم دائماً للموت من أجل يسوع حتى تُظهر حياة يسوع أيضاً في جسدنا المائت" (٢ كو ٤: ١٠ - ١١).

+ يرتبط باختبار الموت اليومى، الموت عن محبة العالم ورفض الخطية المسببة للموت "من يُهلك نفسه من أجلى ومن أجل الإنجيل فهو يخلصها" (مر٨: ٥٥)، "إن كنتم بالروح تميتون أعمال الجسد فستحيون" (رو٨: ١٣)، "احسبوا أنفسكم أمواتاً عن الخطية ولكن أحياءً لله بالمسيح يسسوع ربنا" (رو٦: ١١)، "فأميتوا أعضاءكم التي على الأرض" (كو٣: ٥)، "أما من جهتي فحاشا لى أن أفتخر إلا بصليب ربنا يسوع المسيح الذي به قد صُلب العالم لى وأنا للعالم" (غلل: ١٤)، "فالذين هم للعالم وفي الجسد لا يستطيعون أن يرضوا الله" (رو٨: ٨)، ومواجهة الموت عندهم هي محنة العمر.

+ علينا أن نميئ أنفسنا لقبول الموت بل ومعانقته والتآلف معه. ونجاحنا في هذا المسعى يكشفه على سبيل المثال – احتمال الآلام بشكر وقبول الأمراض بصبر واستسلام لمشيئة الله. على العكس من ذلك فإن النفوس التي يتعبها المرض الطويل وتتحطم إرادتما تحت وطأة الآلام هي أبعد ما تكون استعداداً للقاء الموت.

+ يسندنا ساعة الموت وعود المسيح وحضوره، وكلماته لا يمكن أن تسقط: "أنا هو.. لا تخافوا" (مت ١٤: ٢٧، مر٦: ٥، لو٦: ١٠)، "ها أنا معكم كل الأيام إلى انقضاء الدهر" (مت ٢٨: ٢٠)، "كن أميناً إلى الموت فسأُعطيك إكليل الحياة"

<sup>(</sup>٣) عن كتاب "بذل الذات" للأب حوزيف شريفرز

(رۇ ۲: ۱۰).

#### كلمات أخيرة

+ "يا رب لا تُقم هم هذه الخطية" (أع٧: ٦٠) - القديس اسطفانوس أول الشهداء مصلياً من أجل راجميه.

+"ست وثمانون سنة وأنا أخدم المسيح وشراً لم يفعل معى قط. فكيف أجدّف على ملكى الذى خلصنى" – القديس بوليكاربوس أسقف سميرنا (أزمير) عند استشهاده.

+ "إننى أموت فى سبيل الله بقلب منشرح. أنا حنطة الله تطحنني أنياب الوحوش لأصير للمسيح خبزاً خالياً من كل عيب. لاطفوا بالحرى هذه الحيوانات حتى تكون قبرى ولا تدع شيئاً يبقى من جسدى فلا أُثقِّل على أحد بدفنى.. اسمحوا لى أن أقتدى بآلام إلهى" - من رسالة القديس إغناطيوس الثيئوفوروس (حامل الإله) الأنطاكي إلى الكنيسة وهو في طريقه إلى روما للاستشهاد.

+ "فإنى الآن أُسكب سكيباً ووقت انحلالي قد حضر. قد جاهدت الجهداد الحسن، أكملت السعى، حفظت الإيمان، وأخيراً قد وُضع لى إكليل البر الذي يهبه لى فى ذلك اليوم الرب الديان العادل وليس لى فقط بل لجميع الذين يحبون ظهوره أيضاً" (٢تي٤: ٦-٨) - القديس بولس الرسول فى آخر رسائله قبل استشهاده فى روما.

#### \* \* \*

نعم سيأتينا الموت يوماً.. فلنعرف كيف نموت. ولانخفق في آخر اختباراتنا.



"ولكن الآن قد قام المسيح من الأموات وصار باكورة الراقدين" (١٠:١٥)

# نحن وحياتنا الروحية

- + الروح القدس .. روح الحياة
- + البعد الداخلي للحياة الروحية
  - + دعوة للاتضاع
    - + حياة الشكر
  - + الحياة في النور
    - + الميل الثاني
  - + الصوم المسيحي
  - + انسى ولا انسى
  - + المسيحي في مجتمع مضاد
    - + شباب خارج الأبواب

### الروح القدس .. روح الحياة

الروح القدس هو عماد حياتنا الروحية وقائدها الفاعل فيها. هـو روح الإيمـان والقداسة والحق والقوة والمحبة والفرح والسلام والعفة.. روح الكرازة والخدمة. وهو اللهم لكل ما هو فاضل وحليل وصيته حسن. هو ضابط الضمير ليظل دومًا منحازاً إلى الحق.. عند إخفاق الضمير في الالتزام بالنهج الإنجيلي والتبعية اللصيقة لـشخص الرب فإن الروح القدس يحثه ليقر بضعفه ويمنحه شجاعة الاعتراف بالخطأ ويوقفه منحنياً أمام قداسة الله تائباً مترجياً الغفران ليتابع مسيرته كابن لله لا يعرف غيره إلهـاً ومخلصاً.

الروح القدس يسكننا منذ يوم معموديتنا عندما شاركنا المسيح موته وقيامته ووُلِدْنا من جديد صائرين هياكل لله (١كو ١٦:٣، ١٦، ١٩:١، أف ٢١:١٢، ٢٢)، وأعمالنا وعبادتنا هي ثمار عمله فينا (في ١٣:٢). وهو مصدر العزاء والرجاء والمساندة وقت الآلام والحصار (يو ٢٦:١٤، ٢٣س ١٦:٤، ١٧)، وهو المعلم من خلال كلمة الله، وهو الذي يبارك العمل والتعب والخدمة وطاعة الله.

إنه بالفعل روح حياتنا الروحية.

على أن هناك ضرورة لمشاركة الروح عمله (نحن عاملان مع الله -1 كو-1 وكما يقول الكتاب، فالعرس دائماً مستعد أما المدعوون فقد لا يكونوا مستحقين (مت-1 ). فهناك شرط التجاوب والترحيب بالضيف الإلهي العظيم والتحالف معه (إن سمع أحد صوتي وفتح الباب أدخل إليه - رؤ - (- )، والتحفظ من أن يكون المرء متظاهراً مرائياً وإنما منحصراً فيه بالقلب والعقل، لأنه فاحص القلوب والكلي "وليست خليقة غير ظاهرة قدامه بل كل شئ عريان ومكشوف لعيني ذلك الذي معه أمرنا" (عب - ).

### اسلكوا بالروح

على ضوء ما سبق، لا يبدو غريباً إذاً أن يطالبنا الكتاب أن نــسلك بــالروح، تأكيداً على مسئوليتنا وإرادتنا ودورنا عن عمل الروح القدس داخلنا. فرغم أن الدور الإلهي هو الغالب إلا أن مشاركتنا مع الله ضرورية (كم مرة أردت أن ... ولم تريدوا – مت٣٠:٢٣، لو ٣٣:١٤؛ أتريد أن تبرأ – يوه:٦)؛ وإلا فما معنى المجازاة إذا كن مجرد متلقيّن لادور لنا ولا مسئولية.

فطالما أن هناك فرزاً وحساباً في اليوم الأخير، ومصائر تتباين بين المؤمنين وغير المؤمنين فلا مفر إذاً من أن يكون لنا موقف محدد : فإما إسهامنا الإيماني وجهادنا وقبولنا وتوبتنا المتواترة وإما رفضنا ومقاومتنا للروح.

هكذا نفهم وصية "اسلكوا بالروح" حيث يظل الروح هو العامل فينا أن نريد وأن نعمل (في ١٣:٢). وفي ذات الوقت فتجاوبنا كحلفاء طائعين للروح يجعلنا كأننا انحن" الذين نسلك ونعمل بالروح!

## تحقيق الوصية

إذا أردنا أن نفصّل بعض الشئ ما ينبغي أن يكون عليه موقفنا عند الاستجابة لوصية تأمرنا أن نسلك بالروح؛ رغم أنه من الواضح أننا لا نسستطيع نحن بذاتنا وجهدنا الشخصي أن نسلك بالقداسة أو حتى أن نعمل عملاً صالحاً واحداً؛ كما إنه بإزاء الوصية "فتكونون قديسين" (لا ٢٦:٢٠، ٢٦:۲١، ١بط ١٥:١) لا نستطيع

أن نكون قديسين بأنفسنا لأن القداسة هي عمل الروح القدس. وحتى نقطة البدايـــة وهي نعمة الخلاص والإيمان بالمخلص فهذا ليس منا ولكنه عطية الله (أف ٢:٨).

### هذا هو معنى أن نسلك بالروح:

- + أن ندع الروح يعمل فينا ، فالسلوك بالروح هو نتيجة تلقائية لعمل الروح في الإنسان الباطن، وكل عمل صالح هو أحد ثمار روح الله الساكن فينا؛
- + أن نلتزم بتوجّهات الروح، وهذه تبيّنها كلمة الله في الكتاب المقدس. فطاعة الوصية ومحبتها وتصديقها ورفض كل صوت وعمل لا ينسجم معها هـو ضـمان لاستمرار عمل الروح فينا؟
- + أن فمئ جواً صحياً لانتعاش الروح. فالسلوك الروح يقتضي الحياة في حور روحي بدوام الصلاة والتسبيح ورفض الخطية والالتزام بالتوبة، وشركة الأسرار المقدسة، والاشتراك في الاجتماعات الروحية. إن حياتنا الروحية تختنق في الأجواء الشريرة وتضمحل بإهمال عشرة الله؟
- + ألا نقاوم الروح (أع ١:٧٥). لأنه إذا كان مفترضاً أن ندع الروح يتحرك، فبالأوْلى ألا نقاوْم عمله ونرفض صوته بل أن نطلب منه أن يُخضع إرادتنا له؛
- + ألا نحزن الروح (أف ٢٠:٤) بتكميل الخطية بدل الرجوع عنها، بعصيان الروح بدل طاعته، بالوجود وسط الأشرار بدل أن نعتزل أجواء الفسساد، بالفتور وعدم الجهاد بدل التصدي لميول العالم الحاضر؛
- + ألا نطفئ الروح (1تس ١٩:٥) باستمرارنا في تجاهله بل ومقاومتنا وعصياننا لإرادته، وارتدادنا لمحبة العالم وشهوة الجسد وتعظم المعيشة، وانشغالنا بجمع المال واحتقارنا للحياة الأبدية.

#### \* \* \*

وصوت الله يقول منذ القديم "قد جعلت قدامك الحياة والموت والبركة واللعنة. فاختر الحياة لكي تحيا أنت ونسلك. إذ تحب الرب إلهك وتسمع لصوته وتلتصق به لأنه هو حياتك" (تث ١٩:٣٠، ٢٠).

فلنختر الحياة .

# البعد الداخلي للحياة الروحية

(العذراء مريم كنموذج)

الكتاب المقدس لا يتحدث كثيراً عن العذراء أم الله، ولا يرد ذكرها إلا فى أحداث الميلاد ودخول الهيكل والهروب إلى مصر وسعيها للبحث عن ابنها وهو يجلس بين المعلمين ثم فى عـرس قانا الجليل، وأخيرا عند الصليب والقبر، وفى العلية مع التلاميذ.

ولا يذكر الكتاب من كلماتما سوى جملتيها القصيرتين مع الملاك "كيف يكون لي هذا وأنا لست أعرف رحلا "، "هوذا أنا أمة الرب ليكن لي كقولك"(لو 1: 3 , 3 )، وأنــشودتما العذبة أمام أليصابات (لو 1: 3 - 0 )، وكلماتما المعبرة عــن القلق عندما وحدت ابنها الصغير الغائب. " يا بني لماذا فعلـت بنا هكذا. هوذا أبوك وأنا كنا نطلبك معذبين"(لــو 1: 3)، ثم جملتيها القصيرتين في عرس قانا الجليل (يو 1: 3).

هذه هى العذراء القديسة ، الملكة الحقيقية ، أم النور الحقيقى، والدة الإله ، السماء الثانية ، الشفيعة الأولى، المملوءة مجدا،

الممتلئة نعمة، أم الرحمة والحلاص، والتي اختارها الله من بين كل البشر لتكون أما لمخلص العالم- الله الابن - ويأخذ منها حسدا وتحمله حنينا في أحشائها، وطفلا ترضعه وتحتضنه وتربيه وتكون أقرب الناس إليه لسنوات طويلة.. ولكنها مع هذا كله، وحسب التقاليد السائدة \*، لم تتجاوز مكانما خلف ابنها، ولم تترأس، ولم تتقدم، ولم تتكلم كثيرا، ولم توجّه رسالة، ولم تسع للمكان الأول. فقط كانت تحفظ كل المشاهد والمواقف التي لا تُصدّق في ذهنها تتأمل فيها (لو٢: ٥١) وتحفظ كل الكلمات متفكرة كما في قلبها (مت٢: ١٦)،

فنشاطها الروحى كان متجها إلى السداخل، إلى القلب والعقل ، لا إلى الأفعال الخارجية والنشاط الظاهر.. وها هي العذراء تكشف لنا أن هذا البعد الداخلي الخفي للحياة كلها هو البعد الأعمق والأصدق والأهم، وهو الأصل الحقيقي لكل نشاط ظاهر. وأنه بقدر جهدنا في البناء الداخلي بقدر ما يكون الثمر والعطاء والنشاط الخارجي الإيجابي.

ونحن نصلى إلى الله متشفعين بأمه العذراء القديسة ليعطنا أن نتأمل في تطبيقات هذا البعد الداخلي في المحاور التالية :

فى الحياة المسيحية عموما ؛ فى العبادة والسلوك والخدمة ؛ فى الهزائم والسقوط؛ وفى تقييمنا للأمور والأشخاص .

## أولاً: في الحياة المسيحية عموما

+ نحن مدعوون فى المسيح أن نولد من جديد، من فوق، من السروح (يو٣: ٣، ٧٠٨) ونكون خليقة جديدة في المسيح يسوع (٢ كو٥: ١٧).

<sup>\* &</sup>quot;لتتعلم المرأة بسكوت في كل خضوع. ولكن لست آذن للمرأة أن تعلّم ولا تتسلط على الرحــــل بــــل تكــــن في سكوت لأن أدم جُبل أولاً ثم حواء. وأدم لم يُغو لكن المرأة أُغويت فحصلت في التعدّي. ولكنها ســــتخلص بـــولادة البنين إن ثبتْن في الإيمان والمجبة والقداسة مع التعقل" (ق1:17-10).

حياتنا المسيحية تبدأ بالإيمان بشخص المسيح كمخلص وحيد (اع٤: ١٢). ومن هذا الإيمان الحي الذي يولد في القلب تنشأ حياة جديدة في المسيح بالروح القدس .. وندخل في شركة مع الثالوث الأقدس "امتلئوا بالروح" (أف٥: ١٨)، "روح أبيكم هو المتكلم فيكم" (مت١: ٢٠).. "البسوا الرب يسسوع" (رو٣١: ٤١)، "ليحل المسيح بالإيمان في قلوبكم" (اف٣: ١٧)، "مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في "(غل٢: ٢٠)، "لي الحياة هي المسيح" (ف١: ٢١). هذه الشركة تبدأ في سر المعمودية ويغذيها تناول الجسد والدم الأقدسين وقراءة كلمة الله وهي تثمر عبادة وتقوى حقيقية تدفع إلى الصلاة والصوم والعطاء والخدمة، وبذل النفس، ورفض عالم الشر والخضوع للجسد والخطية، وممارسة التوبة كل يوم وكل الحباة.

+ فالتغيير الذى قصده الله فينا هو تغيير الداخل: الكيان والقلب والحياة "قلبًا نقيًا اخلق في يا الله وروحا مستقيما جدد في داخلي". (مز ٥١: ١٠). وبدون تغيير القلب والخروج من الذات والتحول نحو الله تكون كل الأفعال – حتى المنتسسة إلى العبادة – بلا قيمة، زائفة وآلية ولا تعبر عن حب الله. وإذا كان الإيمان بدون أعمال ميت (يع:١٠، ٢٠)، فهكذا الأعمال بدون إيمان هي أيضاً ميت (عب ٢٠:١، ١٤:٩).

"من فضلة القلب يتكلم الفم" (مت١٢: ٣٤) ؛ "فوق كل تحفظ احفظ قلبك لأن منه مخارج الحياة" (ام٤: ٢٣) ؛ ".. بل إنسان القلب الخفى فى العديمة الفساد زينة الروح الوديع الهادئ الذى هو قدام الله كثير الثمن" (ابط٣: ٤).

+ نشاطنا الخارجي هو ثمار حياتنا الروحية الداخلية في القلب، وجهادنا في الداخل هو الأساس: صلاة المخدع، التوبة، العمل الخفي. انشغالنا بالباطن، اذاً، يعنى أننا على الطريق الصحيح. ومحاولة تغيير الخارج فقط دون الداخل أولا مهما بذلنا من جهد، لن يفلح فهو ناقص حتما ولن يجدى. وكلما كان التركيز على النشاط الداخلي أولا ثم الخارجي كلما كنا على الطريق الصحيح.

+ حياة المسيح ورسالته وكلمة الله تدعونا إلى تجاوز الظاهر. المسيح ظهر في

الجسد بعض الوقت ثم أخذته سحابة وصعد إلى السماء واحتجب عن عيوننا من حديد لكى نراه بالإيمان. ونحن مدعوون لتجاوز كل ما نراه لأنه سيزول ونتطلع إلى المدينة التي صانعها وباريها الله (عب١٠: ١٠)، "لأننا بالإيمان نسلك لا بالعيان" (٢كوه: ٧)؛ "ونحن غير ناظرين إلى الأشياء التي ترى بل إلى التي لا ترى لأن التي ترى وقتيه وأما التي لا ترى فأبدية "(٢كو٤: ١٨)؛ "لأنه ليس لنا هنا مدينة باقية لكننا نطلب العتيدة"(عب٢٠: ١٤).

## ثانيا: في العبادة والسلوك والخدمة

"لكي تكون صدقتك في الخفاء.. وأما أنت فمتي صليت فادحل مخدعك واغلق بابك وصل إلى أبيك الذي في الخفاء يجازيك علانية.. ومتي صمتم.. لكي لا تظهر للناس صائماً بل لأبيك الدي في الخفاء"(مت ١٠٦- ١٨).

+ العبادة فعل داخلى وجهاد فى الروح لا يقصد غير مجد الله وحده وقد يُترجَم الاضطرام الداخلى إلى صلاة وتسبيح أو سجود أو صوم أو عطاء أو حدمة ولكنه يظل نابعا من إيمان قلبى وفعل الروح "الروح نفسه يشفع فينا بأنات لا ينطق ها"(رو ٨: ٢٦).

كل نشاط عبادى خارجى لا يستند إلى نار داخلية وعمق "من الكتر الــصالح في القلب" (مت٢٠١٢) لا فائدة منه وهو خداع للــذات.. ور.مــا اســتند إلى الإحساس بالبر الشخصى فلا ينال شيئًا.

+ أساس تبعية المسيح إنكار الذات وحمل الصليب (لو ٩: ٣٣) وأن تكون العبادة في الخفاء (مت ٦: ١-١٨) أى استبعاد الذات والناس من المشهد وأن تقدم إلى الله وحده.

ألوان التدين السطحي والشكلي (المظهري) والفريسي (الحرفي) وتتميم الفرائض

وهبّات التدين المؤقت تحت وطأة الظروف الطارئة والسضاغطة: كالألم والمسرض والتجارب والامتحانات. هذا كله جهد لا طائل وراءه ولا علاقة له بالمسيح وإنما بالدين كممارسة موحودة فى كل الأديان "إنى أريد رحمة لا ذبيحة" (مت٩: ١٣)، "تحرزوا لأنفسكم من خير الفريسيين الذى هو الرياء" (لو٢١: ١)، "هذا الشعب يكرمني بشفتيه أما قلبه فمبتعد عنى بعيدا" (مت١٥: ٨، مر٧: ٢).

+ يتفق مع هذا التوجيه الإلهى بأن تكون العبادة في الخفاء، أي مقدمة لله وحده: الاتضاع وإخفاء الفضائل [فالعشار خلال صلاته "لا يشاء أن يرفع عينيه نحو السماء" (لو۱۸: ۱۳)، ومريم تسكب الطيب على رأس المسيح وهي صامتة (مت٢٦: ٧، مر١٤: ٣)]، وعدم الإعلان عن أعمال الخير والبر والخدمة، لأن هذا كله أيضاً مقدم إلى الله الذي في الخفاء، وإعلانه على الناس قصدا هو في الاتجاه الخطأ. كما يتفق معه أيضاً الصمت والهدوء والتأمل والوداعة واللطف وطول الأناق وضبط النفس "وأن تحرصوا على أن تكونوا هادئين" (١ تس١: ١١)، "الله ليس إلى تشويش بل إله سلام" (١ كو١: ٣٣).

+ الخدمة الحقيقية هي ثمرة جهاد داخلي بالروح. الذين يقصون الوقت في الخدمة الآلية والنشاط الخارجي الاجتماعي والترويحي ولكن لا وقت عندهم للتأمل أو الصلاة أو قراءة الكلمة أو الاختلاء بالنفس يسيرون في الطريق الخطأ. "مرثا مرثا أنت مقتمين وتضطربين لأحل أمور كثيرة (ربما كانت مطلوبة ومفيدة ولكنها ليست الأهم أو لها الأولوية). لكن الحاجة إلى واحد فاختارت مريم النصيب الصالح الذي لن يُترَع منها" (لو ١٠: ٤١-٤٢).

## ثالثًا: في الهزائم والسقوط

كما أن التغيير والحياة الجديدة يبدآن من الداخل، هكذا أيضاً فالسقوط الظاهر يبدأ هريمة الداخل. وكما أن الطهارة والحشمة باطنية، فكذلك النجاسة وسائر الهزائم تبدأ في الداخل. وعندما يكون الداخل ملوثا عفناً يتلوث الخارج كله:

الحواس والكلام والتصرف وسائر الانفعالات.

"لأنه من فضلة القلب يتكلم الفم" (مت ١٦: ٣٤)؛ "الإنسان الشرير من كتره الشرير (في القلب) يخرج الشرور" (مت ١٦: ٣٥، مر ٧: ٢١)، " فمستى كانست عينك بسيطة فجسدك كله يكون نيرا ومتى كانت شريرة فجسدك كلسه يكون مظلما" (لو ١١: ٣٤)، "لأنه حيث يكون كترك هناك يكون قلبك أيضا" (مست ٢).

+ بذرة الخطية الكبيرة فكرة (أو خطوة) صغيرة في الداخل "حذوا لنا الثعالب الصغار المفسدة الكروم"(نش٢: ١٥).

ابحث عن الجذور: فتش في قلبك وفكرك، في الأركان المعتمة، عن الخطايا المخبوءة (وربما المحبوبة أيضا): الذات المسيطرة، ضعف المحبة لله والقريب، محبة العالم والمال العميقة، البغضة الكامنة، السعى للمكان الأول والتسلط، الكبرياء والتعالى واحتقار البسطاء، الغيرة من تقدم الآخرين وحسدهم.

+ التوبة ليست هي الكف عن الكلام الشرير أو تفادى نظرة الاشتهاء أو مد اليد الطامعة أو عدم إظهار الكراهية دون غلبتها، وإنما هي تجديد الحياة الداخلية واغتسال القلب وتغيير النهج والتوجه (ميتانيا) وإخلاء النفس من محبة العالم والتعلق بآمال هذا الزمان: "تركوا كل شئ وتبعوه"(لوه: ١١)؛ "فتركت المرأة حرقها ومضت"(يو٤٤ ١٨).

### رابعا: في تقييم الأمور والأشخاص

"لا تحكموا حسب الظاهر بل احكموا حكما عادلا"(يو٧: ٢٤)؛ "لأن الإنسان ينظر إلى العينين وأما الرب فإنه ينظر إلى القلب"(١صم١: ٧)؛ "لأنه ليس عند الله محاباة"(رو٢: ١١).

اختارت العذراء المكان الأخير، فتقدمت الجميع وصارت شفيعتنا الأولى. وبولا أول جميع السياح لم يره أحد أو يسمع به لمدة تقرب من القرن وذلك عندما كان يتهيأ للانطلاق ودخل اسمه التاريخ من بعد انطلاقه للفناء في الله والهروب من بحد

الناس.

فلا يشد انتباهنا ويشغلنا الذين يحتلون المواقع الأولى وحدهم بل لتعتدل نظرتنا. فلا يصغر في عيوننا الذين في المواقع المتأخرة أو المجهولون أو أصاغر الناس، فالمسيح يدعوهم إخوته (مت٢٥٠: ٤٠). وفي الكنيسة ربما كان الذين في آخرون الضفوف والآخرون الذين لا نعرفهم هم الأكثر قداسة " وهوذا آخرون يكونون أولين وأولون يكونون آخرين" (مست٢١: ٣٠، ٢٠: ٢١، لو٣١: ٣٠). وفي رأى المسيح: فإن العشارين والزواني والتائبين يسبقون غيرهم من المتدينين الشكليين إلى ملكوت السموات (مت٢١: ٣١)، والعشار ذو السمعة الرديئة نزل إلى بيته مبررا دون الفريسي المدقق والمغرور ببره الذاتي (لو١٤: ١٤)؛ والغني مات ودُفن، أما لعازر المسكين فحملته الملائكة إلى حضن إبراهيم (لو٢١: ٢٢).

#### \* \* \*

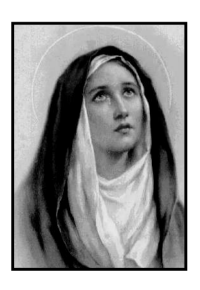
ولنسع نحن أيضاً إلى المكان الأخير المتوارى ونختفى وراء المسيح "ينبغى أن ذلك يزيد وإنى أنا أنقص" (يوسم: ٣٠)، وكل من كان في المكان الأول فليجتهد في اختبار الموقع الأخير والانسحاب من دائرة الضوء، وقبول الأعمال الصغيرة واحترام مسئولية من هم أصغر:

"اذهب واتكئ في الموضع الأخير" (لو ١٠:١٤)؛ "إذا أراد أحد أن يكون أولاً فليكون آخر الكل وخادماً للكل" (مر ١٠:٥٩) "بل من أراد أن يكون (يصير) فيكم عظيماً فليكن لكم خادماً. ومن أراد أن يكون (يصير) فيكم أولاً فليكن لكم (للجميع) عبداً" (مت ٢٧:٢٠، مز ٤٣:١٠).

على أنه بالنسبة لحياتنا وعملنا في العالم فهذا له ناموسه المختلف : الإعــــلان وإثبات الذات للحصول على المكأفاة والترقي فمنه سنأخذ أحرنا (ولكن هذا لا ينفي أن الاتضاع وحدمة الآخرين يظل فضيلة محبوبة في كل مجتمع ومـــن كـــل

#### الناس)؟

.. أما حياتنا الروحية فهى موجهة إلى الله وإخفاؤها عن العالم والناس أمر مطلوب لكى تصير لله وحده الذى يكافئ الآن وفى اليوم الأخرر.. على أن المدهش أن إعلان بر وقداسة النفس المجاهدة الخاشعة وتمجيدها وتكليلها فى اليوم الأحير سيكون، على العكس، علنيا: "يجازيك علانيةً" (مرت ٦٠ : ١٠ ، ١٠) عندما "يجتمع أمامه جميع الشعوب" (مت ٢٠ : ٣٢).



## دعوة للاتضاع

وهذه الدعوة يتقدم بها طرفان: الأول، من السماء، هو المتضع الحقيقي وحده، الرب الإله الذي بإرادته ترك عرشه "صائراً في شبه الناس.. وضع نفسه وأطاع حتى الموت موت الصليب (في ٧:٧، ٨). فهو الوحيد الذي ينطبق عليه أنه "وضع نفسه" فعلاً وفي اتضاعه نزل من ارتفاع المجد الذي لا يستقصى إلى قاع الضعف البــشري وهوانه (دون خطية الناس).

والمتقدم بالدعوة الثاني ، من الأرض، امرأة وُهبت أن تحتوي الرب الإلــه فيهــا متحسداً منها، ومع هذا الاختيار المتفرّد لم تنتفخ أو تتعالى على سائر البشر، ولم تتنكر لحقيقتها كمترجية للخلاص مع سائر المنتظرين، وأنه، وهي أم الإله – ثيئوطوكوس – لا تزال رفيقة المزدرى وغير الموجود.

المفارقة .. أن العالم عرف عن الاتضاع من صاحبة الدعوة قبل أن يعرف من صاحب الدعوة. أي عرف من "الزمني" قبل أن يعرف من "المولود قبل كل الدهور"!

#### عن العذراء المتضعة

عندما جاء ملء الزمان كي يتجسّد الابن اختار من بين كل النساء في بيت داود مريم التقية النقية المتضعة، وأهّلها اتضاعها كي تصير حواء الثانية أم الخليقة الجديدة. وإذا كان كبرياء حواء وعصيالها هو الباب الذي ولجت منه الخطية والموت إلى كل البشر، فإن اتضاع مريم كان الباب الذي عَبَرَ منه خلاص البشرية ونوالها الحياة الأبدية. وهكذا باتضاعها وطاعتها صحّحت مريم موقف حواء ورفعت رأس كل النساء اللاتي نُسبت إليهن في القديم كل نقيصة وصرن منذ التجسّد يفتخرن بالمن نساء من نفس جنس العذراء أم الله.

وبشارة الملاك وتحيته لها وإعلانه ألها وحدت نعمة عند الله، وألها ستحبل وتلد ابن الله (لو ١: ٣٠و٣٥)، كل هذا لم يُغيِّر موقفها من نفسها ألها أَمَة السرب (لو ١: ٣٨). وأكثر من ذلك، ألها لما عرفت من الملاك بأن نسيبتها أليصابات حُبلي في الشهر السادس، قامت وذهبت بسرعة إلى الجبال إلى مدينة يهوذا لزيارة أليصابات وقنتها وحدمتها لثلاثة شهور، وفي تسبحتها بحَدت الله الذي "نظر إلى اتضاع أمته... ورفع المتضعين" (لو ١: ٤٨ و ٥٢).

وهكذا قبل أن يولد المسيح واضعاً نفسه أدنى من كل المتضعين، وقبل أن يُعلِّم عن الاتضاع وإنكار الذات، مارست العذراء هذا الاتجاه المسيحي بحقِّ أمومتها للمخلِّص والمعلِّم، وواصلته في حياة الرب؛ فعاشت كل حياتها في الظل، متوارية خلف ابنها سيد الكل، حتى أن الإنجيل لا يذكرها إلاَّ مرات قليلة أبرزها عند البشارة والمسيلاد ودخول الهيكل بالطفل، ثم وهي تبحث عن ابنها الصبي، وعند الصليب، ومع أحداث القيامة ويوم الخمسين.

#### عن المسيح المتضع

وقد كان دخول المسيح بالجسد إلى العالم، ليُخلِّصه من الموت، من باب الاتضاع بأن "أخلى نفسه آخذاً صورة عبد" (في ٢: ٧)، ومارسه بأصدق من كل الناس؛ فاختار صغرى مدن يهوذا لتكون محل ميلاده، وامرأة فقيرة من عامة الناس لتكون أُمَّا له، ومذوداً

للبهائم ليولد فيه، إذ لم يكن له موضع في المترل (لو ٢: ٧). وفي طفولته كان نموذها للطاعة: "خاضعاً لوالديه" (لو ٢: ١٥)، وكدح ليحصل على طعامه فعمل نجاراً مساعداً ليوسف (مت ١٣: ٥٥، مر ٢: ٣). وقبل أن يعتمد من يوحنا الذي قال إنه لا يستحق أن يحل سيور حذائه، واختار تلاميذه من بسطاء الناس، وخلال أيام خدمته لم يكن له أين يسند رأسه (مت ١٨: ٢٠)، لو ٩: ٥٨)، ولا هو امتلك مالاً (مت ١٧: ١٧، ٢كو ٨: ٩). واحتمل إهانات أقربائه الذين قالوا إنه مختلًّ (مر ٣: ٢١). ولم يُقابل العنف أو الإساءة بالإساءة (١ بط ٢: ٣٢). وقد حاول البعض أن يرجموه (يو ٨: ٩٥؛ ١٠: ١٣)، أو يلقوا به من فوق الجبل (لو ٤: ٩٠)؛ ولكنه لم يعرف الانتقام مؤكّداً أن "ابن الإنسان لم يأت ليهلك أنفس الناس بل ليُخلِّص" (لو ٩: ٥١)، وأحكّل مواجهاته مع العالم حتى الصليب، حيث غلب العالم ورئيسه عندما اختطف من يده الإنسان ومصيره وأنقذه من الموت بموته وقيامته. وإذا كان الرب قد دان الكتبة والفرِّيسيين الذين قاوموه إلاَّ أنه ظل دوماً مترفِّقاً بالخطاة وقلبه فائض بالجنان على النفوس التي أذلَها الشيطان.

وفي ليلة آلامه، ومشهد الصليب في الأُفق، فَعَلَ ما لم يتصوَّره حتى أقرب تلاميذه: قام عن العشاء وخلع ثيابه وحلس على الأرض وابتدأ يغسل أرجل تلاميذه التي غطَّاها تــراب الطريق (يو ١٣: ٥)، مُقدِّماً درساً مُذهلاً في التنازل والاتضاع من أجل المحبة.

وخلال محنة المحاكمات والاقتراب من الصليب، قَبلِ صامتاً الشتائم والتعييرات من أدني الناس وكبارهم (إش ٥٣: ٧)، كما احتمل إنكار بطرس له والتخلّي عنه والعالم يُحاصره، ولكنه قَبلِ دموع توبته وشدَّده وأرسله لرعاية حرافه. وفي النهاية: "وضع نفسه وأطاع حتى المُوت، موت الصليب" (في ٢: ٨).

## الاتضاع في التعليم الكتابي

+ منذ بداية الخليقة هناك قانون إلهي: "يُقاوم الله المستكبرين، أما المتواضعون فيُعطيهم نعمة" (يع ٤: ٢٦، ١ بط ٥: ٥). فالشيطان و جنوده سقطوا بكبريائهم من النعمة، ومثلهم طُرِد آدم وحواء من الجنة. ورجال الله الأوائل كانوا نماذج في الاتضاع أمام الله. فإبراهيم خليل الله (يع ٢: ٣٣) يخاطب الله قائلاً: "شرعت أكلم المولى، وأنا تراب

ورماد" (تك ١٨: ٢٧). وموسى يقول لله: "مَن أنا حتى أذهب إلى فرعـون وحتى أُخرج بني إسرائيل من مصر. لستُ أنا صاحب كلام... بل أنا ثقيل الفم واللسان" (خر ٣: ١١؛ ٤: ١٠). وداود المنتصر يصف نفسه أنه "كلب ميت وبرغوث واحــد" (١صــم ٢٤: ١٠). وأيوب المبتلَى يقول: "ها أنا حقير، فماذا أُجاوبك؟ وضعتُ يدي على فمي" (أي ٤٠: ٣).

+ ويتبدَّى الاتضاع في تعليم المسيح ورسله ساطعاً متجلِّياً وسط سائر الفضائل. ففي صدر الموعظة على الجبل جاءت كلمات الرب تطويّب المتضعين: "طوى للمساكن بالروح، لأن لهم ملكوت السموات" (مت ٥: ٣). كما أن الرب قدَّم نفــسه نموذجـــاً للاتضاع، وحث الجميع على اتِّباعه: "تعلُّموا مني، لأبن وديع ومتواضع القلب، فتجدوا راحة لنفوسكم" (مت ١١: ٢٩)، ونبَّه الناس إلى اختيار المكان الأخير: "مستى دُعيست ف اله في الموضع الأخير"، مؤكِّداً أنَّ "مَنْ يضع نفسه يـــرتفع" (لو ١٤: ١٠و١١). وفي توجيهه لتلاميذه المتنافسين على المكان الأول أقام في وسطهم ولـــداً وحذَّرهم: "إن لم ترجعوا وتصيروا مثل الأولاد فلن تدخلوا ملكوت السموات. فمَــنْ وضع نفسه مثل هذا الولد، فهو الأعظم في ملكوت السموات" (مت ١٨: ٣و٤). وفي ختام مَثَل الفرِّيسي والعشار، حيث تمتَّع العشار المتضع برحمة الله وغُفررَت خطاياه دون الفرِّيسي المتفاحر ببرِّه، كان التعليم: "لأن كل مَن يرفع نفسه يتضع، ومَن يضع نفسه يرتفع" (لو ١٤:١٨؛ ١٨: ١٤). وجعل الرب إنكار الذات حجر الزاوية في البناء الروحي وتبعية الرب: "إن أراد أحد أن يأتي ورائي، فلينكر نفسه ويحمل صليبه ويتبعني" (مت ١٦: ٢٤)، "إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض وتَمُتْ، فهي تبقى وحدها. ولكن إن **ماتت تأتى بثمر كثير"** (يو ١٢: ٢٤). وبعد أن غسل الرب أرجل تلاميذه أوصــاهم أن يفعلوا مثله مُبيِّناً أنه: "ليس عبد أعظم من سيده، ولا رسول أعظم من مُرسله" (يو ١٣:

+ وفي تعليم الرسل يقع الحثُّ على الاتضاع في الصدارة:

"فتواضعوا تحت يد الله القوية لكي يرفعكم في حينه" (١بط ٥: ٦)؛ "فالبــسوا كمختاري الله القديسين المحبوبين أحشاء رأفات، ولُطفاً، وتواضعاً، ووداعة، وطول

أناة" (كو ٣: ١٢).

بل إن القديس بولس، رسول الأمم العظيم، لا يرى نفسه أمام برِّ المسيح إلاَّ أحد الخطاة، بل أولهم، فيكتب أن "المسيح يسوع جاء إلى العالم ليُخلِّص الخطاة الذين أولهم أنا" (١ قي ١: ١٥)، ويصف نفسه أنه "أصغر الرسل"، بل إنه ليس أهلاً لأن يُدعَى رسولاً، لأنه اضطهد كنيسة الله، وينسب العمل كله لنعمة الله "ولكن بنعمة الله أنا ما أنا.. ولكن لا أنا بل نعمة الله التي معي" (١ كو ١٥: ٩و ١٠).

## ولماذا الاتضاع؟

ليس غريباً أن يُطوِّب الرب المتضعين ويجعل إنكار الذات أساس السلوك المسيحي. فالاتضاع يعني اكتشاف الإنسان لحقيقة نفسه، وإدراك عجزه وقلة حيلته أمام المرض والمحن والموت، وأنه تراب ورماد، وأن حياته بخار يظهر قليلاً ثم يضمحل (يعع ٤:٤١)، وأنه بدون الله واهب الحياة لا يقدر على فعل شيء. وأنه ضعيف ويُخطئ، وأن أي فعل طيِّب يعمله ينتسب مباشرة إلى الله صانع الخيرات ومصدر كل بر، وأنه محدود القوة والمعرف والأيام، وأن أحداً لا يملك حياته أو مواهبه أو فضائله أو صحته أو ماله أو جماله أو نسبه، وأن أحداً لا يستطيع وحده أن يفعل البر أو ينتصر على الخطية. هي كلها عطايا الله الغني. وهكذا يُترجم الاتضاع إلى إنكار الذات أي عدم الاعتداد بالنفس وإخلائها، كي يصير الله هو المهيمن على الكيان دون منازع. وهكذا جعله الرب شرطاً أولياً لتبعيته، إذ بدونه ترفض النفس تبعية آخر، وبدونه لن تقبل حمل الصليب أي التألم من أحل المسيح، أو احتمال التجارب الداعمة للإيمان أو الجهاد ضد ميول الجسد. ومن هنا المسيح، أو احتمال التجارب الداعمة للإيمان أو الجهاد ضد ميول الجسد. ومن هنا ويكون الاتضاع هو المفتاح للدخول إلى سائر الفضائل.

على أن الأسباب التي تجعل الاتضاع الجوهرة الثمينة التي ينشد كل مؤمن أن يقتنيها، والتي تجعل كبرياء الإنسان تنكُّباً عن طريق الحق وقصوراً عقلياً وعمى روحياً، أكثر من أن تُحتوى؛ ونورد فيما يلى أهمها:

+ فكيف يتعالى أحد على آخر، وكل البشر سواءً، فهم جميعاً إخــوة مــن أب واحد وأُم واحدة؟

- + وكيف ينسى الإنسان مهما ارتفع أنه في ساعة لا يعرفها سوف يواريه التراب وسيعود هو في نهاية الأمر إلى تراب؟
- + وكيف نتجاهل أن "تعلَّموا مني" (مت ١١: ٢٩)، أي تمثَّلوا بي وسيروا على نهجي في الاتضاع، وأن ليس التلميذ أفضل من المعلِّم بل يكفي التلميذ أن يكون كمعلِّمه (مـــت ٤٠ او ٢٥)؟
- + يكفي أن الله الذي يُقاوم المستكبرين هو قريب من المتضعين والمنكسري القلوب، يُخلِّصهم ويشفيهم ويجبر كسرهم (مز ٣٤: ١١٤ ١٤٧: ٣، لو ٤: ١٨)، ويُعطيهم نعمة (يع ٤: ٦، ١بط ٥: ٥). كما أن مَن يتضع يرتفع، فالانحناء للدحول من الباب الضيق إلى الطريق الكرب هو السبيل المؤدِّي إلى الحياة الأبدية.
- + وإن دخول المسيح إلى بحده كان من باب الاتضاع "لكنه أخلى نفسه آخداً صورة عبد، صائراً في شبه الناس. وإذ وُجدد في الهيئة كإنسان، وضع نفسه وأطاع حتى الموت، موت الصليب. لذلك رفَّعه الله أيضاً، وأعطاه اسماً فوق كل اسم، لكي تجثو باسم يسوع كل ركبة مِمَّن في السماء ومَن على الأرض ومن تحت الأرض" (في ٢: ٧-١٠).
- + وإن العذراء المتضعة رُفعت إلى السماء، وصارت في الكنيسة الــشفيعة الأولى، ويجيء ذكرها في مقدمة مجمع القديسين: "وبالأكثر القديسة المملوءة مجداً العــذراء كل حين والدة الإله القديسة الطاهرة مريم التي ولدت الله الكلمة بالحقيقة".

## الاتضاع نبع الفضائل

يُجمع القديسون على أن الاتضاع هو نبع الفضائل، أي أنه أساس قيام سائر الفضائل

ونموها:

+ وفي المقام الأول، فإن ممارسة محبة الله والقريب، وهي أولى وأعظم الوصايا وكما يتعلَّق الناموس كله والأنبياء (مت ٢١: ٣٦-٣٩، مر ١٢: ٣٠و ٣١، لـو ١٠: ٧٧)، والتي يصفها معلِّمنا بولس الرسول بأنها رباط الكمال (كو ٣: ١٤) وتكميل الناموس (رو ١٣: ١٠)، هي مهمة مستحيلة دون اتضاع النفس وإنكار الذات. فلا يمكن للمنحصر في ذاتـــه أن يهتم بآخر، فضلاً عـن أن يحبه ويبذل نفسه مــن أجله (يو ١٥: ١٣). والذي لا تشغله محبة الآخر الذي يبصره، كيف يقدر أن يحب الله الذي لم يبصره، كيف يقدر أن يحب

+ كما أن اتبًاع الرب والإيمان به يقتضي إدراك أن النفس خاطئة ومحتاجة إلى المخلّص، وهكذا تنجذب إلى برِّه وقداسته. هكذا رأينا بطرس في لقائه الحاسم مع الرب. فبعد صيد السمك الكثير، صرخ بطرس قائلاً: "اخرج من سفينتي يا رب لأبي رجل خاطئ" (لو ٥: ٨)، ولأنه كان صادقاً في شعوره فقد ترك كل شيء وتبعه. وبدون هذا الشعور بالاحتياج الذي يُغذيه الاتضاع يظل الإنسان تائهاً يتخبط في الظلام وتفلت منه فرص التوبة والنجاة.

+ وبدون الاتضاع يعسر على الشخص الخاطئ أن يعتذر أو يطلب المغفرة، لأنه يظل دوماً باراً في عيني نفسه. كما يتعذر - حتى على المؤمن - أن يسامح أو يغفر وينسى إن لم يكن الاتضاع أصيلاً في بنيانه الروحي.

+ الاتضاع هو أساس العبادة المقبولة. فصلاة العشار المنسحق المعترف بخطيئته، دخلت إلى محضر الله ونال الغفران. وطاعة الوصية أمامها العقبات إن لم تــستند إلى قوة الله، والصوم وما يتضمنه من تعفُّف وتقشف ونسك وتوبة وانسحاق وجهــاد وصبر لا ينجح إلاً بالاتضاع.

+ بغير الاتضاع تُختزل العبادة كلها في ممارسات شكلية مظهرية تخلو من الحب والالتزام ولا تقصد غير إرضاء الناس والذات، فتتضخم ويـــزداد الشعور بـــالبر الكاذب. وعملياً فــإن عبادة بــدون اتضاع هي في الحقيقة تُكرِّس البُعْد عن الله.

- + الاتضاع مطلوب كي نشعر باحتياجنا لكلمة الله ومعرفتها ودراستها واللهج فيها بما يؤدِّي إلى النمو في معرفة الله وأصول الحياة الروحية. فالمكتفون المعتزُّون بمعرفتهم، الضانُّون بوقتهم على قراءة الكلمة، يحرمون أنفسهم من نور معرفة الله ويفقدون في مسيرة حياتهم السراج والسياج.
- + الاتضاع هو أساس الخدمة المثمرة الناجحة التي تقصد مجد الله، وفيه لا يصير البذل من أجل الآخرين عبئاً ووهقاً، وإنما بركةً وفرحاً. وكل جهد يؤول حتماً إلى "تعب المحبة" الذي لا يُنسى قدَّام الله (عب ٦: ١٠).
- + وفي الاتضاع تُقبل الآلام من أجل المسيح دون تذمُّر أو دمدمة: "أألخير نقبل من عند الله، والشر لا نقبل" (أي ٢: ١٠). ويصير احتمال الاضطهاد بسبب الإيمان أمراً واحب الطاعة: "إن كانوا قد اضطهدوني فسيضطهدونكم" (يو ١٥: ٢٠)، وتصير كل الوصايا التي تتطلَّب التغصُّب وضبط النفس قابلة للتنفيذ بكل رضى، ومعها ينمو الصبر والاحتمال وطول الأناة وبطء الغضب.
- + وكما علَّمنا القديسون: فلا يقهر إبليسَ ومؤامرته ضدنا، والحروب التي يستغل فيها ضعف حسدنا؛ غير اتضاعنا، الذي يعني أننا قد وضعنا كل ثقتنا واتكالنا، لا على أنفسسنا وتقوانا، وإنما على الذراع الرفيعة لإلهنا الغالب دوماً القادر وحده أن يصلب فينا كل الأهواء والشهوات (غل ٥: ٢٤).
- + وفي الحياة الزوجية، فإن الاتضاع هو عماد التآلف، وفيه ينضبط الغيضب ويتأصَّل التسامح وتصير النفس قادرة على الغفران: "كما غفر لنا المسيح" (كو ": "١)، ونسيان الإساءة كأن لم تكن، فتتوطد العلاقة وتنمو المحبة مع كل يوم. وعلى العكس، فعندما يغيب الاتضاع يتوارى الاحتمال ويحل الشقاق، ومع كل يوم يتعمَّق الاختلاف ويسود التباعد ويتهدد العلاقة الانميار.
- + وفي الجانب السلوكي، فإن الاتضاع هو الأرض الخصبة لنمو العديد من الصفات التي تجمِّل النفس وترتقي بها. فتتسم نفس المتضع بالوداعة واللطف والهدوء، وبالحلم وضبط النفس، وبالاحتشام في المظهر وبالتجرُّد وبساطة الحياة، والنفور من الطمع والترف وتعظُّم

المعيشة، وسهولة التعامل مع الغير واكتساب حبهم، وإذا مال إلى المرح ففي غير ابتذال أو صخب. والمتضع دائماً يُقدِّم غيره، ويتجاهل المديح والكرامة، ويقبل النقد والتوجيه باتساع قلب. وفي وقت التجارب والآلام يعرف أن يشكر الله لا أن يشكو ويئن ويندب حظه، وهو لا ينحصر في همومه الذاتية، بل هو مستعد دوماً لمساندة المتضايقين وتعزيتهم فينال التعزية هو أيضاً.

+ وإذا كان الاتضاع يبدأ بإدراك قصورنا وضعفنا وخطيئتنا أمام كمال الله وقوته وقداسته، فإن نمونا فيه يُديم علينا نعمة الله، ويُعمِّق شعورنا بأن حضور الله في حياتنا هو سرتقدُّمنا وانتصارنا.

## كيف نبلغ إلى الاتضاع؟

ولا نقصد كيف نتخذ هيئة الاتضاع (فما أسهل التظاهر بالتقوى – ٢ ي ٣: ٥)، لأن الاتضاع كالسجود ينبغي أن يكون بالروح والحق. وهو لن يأتي بالاستماع أو القراءة عنه، وإنما باختباره وممارسته. ومظاهر المتضع الخارجية إذا كانت حقيقية، هي ثمار فعل روحي باطني (وليس فعلاً ذاتياً) يعمله الروح القدس (غل ٥: ٢٢)، ولن نناله إلا عندما نطلبه منه بتوسُّل شديد. وأول ما سوف يعمله الروح هو أن يُسلِّط نوره على حياتنا، فنكتشف قصورنا ومحدوديتنا وعجزنا، ونتعرف على نقائصنا وعيوبنا ونقاط ضعفنا وكبريائنا المستترة خلف ستار الرياء والزيف.

وسوف يتعيَّن علينا أن نقبل خطة الله لتحطيم كبريائنا بكل وسيلة يختارها سواء بالألم أو المرض أو التجارب أو الخسائر، ليُنْهي بالتوبة وتسليم الحياة اعتمادنا على ذواتنا أو علي غيرنا أو على العالم وأشيائه، ويُحوِّل ثقتنا إليه كضابط للكل وقادر على كل شيء.

وسيسندنا في التغلُّب على كبريائنا، التمثُّل بالرب: "ناظرين إلى رئيس الإيمان ومُكمَّله يسوع" (عب ١١: ٢٩)، وإلى حياة قدِّيسيه: "تمشَّلوا بإيماهُم" (عب ١١: ٧)، متحوِّلين من حياة يُقاومنا فيها الله إلى حياة نتمتع فيها بنعمة الله ومساندته (يع ٤: ٦)، ويصير الاتضاع عنصراً أصيلاً في كياننا الروحي ينمو ويتعمَّق كل الحياة.

#### ملاحظات أخبرة

+ لكي نستكمل صورة هذه الفضيلة المحورية في حياة المؤمنين، نرى لزاماً أن نشير إلى أن الاتضاع لا علاقة له بصغر النفس، أو ضعف الشخصية، أو غياب الطموح والتقدُّم، أو الانسحاب من الحياة، أو التردُّد في أداء الواجب وحدمة العالم؛ فهذه أمراض نفسية واحتماعية يبرأ منها الروحيون المختبرون للإيمان المسيحي.

+ وبالأولى، فالاتضاع، تلك النعمة الإلهية التي يدعونا الرب إليها، لا علاقة له بسلوك ضعاف النفوس من الجُبن والتخاذل والهروب من المواجهة مع العالم المقاوم. وإذا كان من الطبيعي أن يكون المتضع هادئاً محتملاً في الأحوال العادية، إلا أنسه في مثل هذه المواقف فإنه - مستنداً إلى قوة الله ومساندة النعمة - يتخلّى عن هدوئه واحتماله، يدفعه التزام الإيمان مستخدماً ما أودعه الله فيه أيضاً من غيرة وصرامة وحسم.

وها هو الرب، وهو يُحاكَم وفي طريقه إلى الصليب، يقف صامداً قوياً أمام حلاً ديه وصالبيه ولا يتفادى الموت، وعلى نهجه كان إيليا أمام أخآب (١مل ١٨: ١٨ ٢٠: ٢٠- ٢٤)، والمعمدان في مواجهة هيرودس (مت ١١: ٤، مر ٦: ١٨)، وبولس في أريوس باغوس وأمام قائد المئة والوالي فستوس والملك أغريباس (أع ٢٢ و ٢٥ و ٢٦)، وسائر الشهداء ساعة الموت.

+ كما أن الاتضاع لا يتعارض مع الكرامة الإنسانية والدفاع عنها أمام مَن يريد سحقها، كأولاد لله وخليقته الأثيرة، ولا يُنافي قول الحق والدفاع عنه دون خوف، وإن كان سيضمن أيضاً أن يشهد المؤمن للحق ضد نفسه هو إذا انسبق في زلة ما؛ كما سيضمن ألاً يقترن دفاعه عن الحق بالتهجُّم أو عثرات اللسان.

+ وهو لا يتنافى مع قيام المؤمن بمهام الرئاسة والقيادة والحُكْم والقضاء والتربيسة والتأديب وحماية المجتمع والدفاع عن الوطن. ولكن في هذه كلها يبقى أميناً ولن يستخدم سلطانه لحسابه هو، ولن يتجاوز وصية الله، ولن ينسى أنه أيضاً تحت قيادة الله وسلطانه وتأديبه: "عالمين أن سيدكم أنتم أيضاً في السموات، ولسيس عنده

#### مُحاباة" (أف ٦: ٩).

#### \* \* \*

هذه دعوة للاتضاع من الرب وأمه العذراء.

وإذا كان الكتاب يقول إن: "مَن لا يحب لم يعرف الله، لأن الله محبة" (1يــو ٤: ٨)، فإنه يمكن القول أيضاً إن مَن لا يتضع لم يعرف الله، لأن الرب وضــع نفــسه وطلب أن نتعلَّم منه الوداعة واتضاع القلب، فنجد راحة لنفوسنا.

ولنسلِّم نفوسنا لعمل الروح متقدِّمين بثقة إلى عرش النعمة: "كي ننال رحمـــة ونجـــد نعمة، عوناً في حينه" (عب ٤: ١٦).



# حياة الشكر

لا شكَّ أن تقديم الشكر لله هو أحد أركان الحياة الروحية في العهدين القديم والجديد\* ، وهو علامة الإيمان الحيّ وتسليم الحياة لله، كما أنه مؤشر على نمو الشركة مع الله صانع الخيرات.

## المسيح يعلّمنا

ها هو السيد أيام بحسُّده كان يُمارس هذا الاتجاه مُقدِّماً الشكر لــــلآب في كـــل مناسبة، فيقول: "أهدك أيها الآب رب السماء والأرض، لأنك أخفيت هــــذه عـــن

<sup>\*</sup> احتفالات الشكر تقليد إنساني قديم بدأه المصريون واليونانيون والصينيون الأوائـــل ابتـــهاجاً بوفرة المحصول. وكإن المصرون يقدمون احتفالهم في الربيع لإله الزراعة والخصِب من Min.

وفي القرون المتأخرة تم إحياء احتفالات الشكر في أمريكا الشمالية وبدأها المهاجرون الإنجليــز (١٦٢١)، وفي ١٧٨٩ اعلن الرئيس حورج واشنطن يوم ٢٦ نوفمبر (وفيما بعد صـــار الخمـــيس الرابع من نوفمبر) عيداً قومياً للشكر، وانتقل بعدها إلى كندا (وإنما يُحتفل به في أكتوبر).

ورغم ما يصاحب الاحتفال بعيد الشكّر من طقوس في الطعام (مثلّ الديك الرومي وغيره) إلا أنه يتميز باحتماع كل أفراد العائلة معاً والاشتراك في صلاة شكر لله على نعمه الكثيرة.

<sup>ُ</sup> وسُيكون توجُّهاً صائباً أن تتبنى كنيستنا في المهجر هذا العيد بفكرته النبيلة كممارسة تقوية وأن تضفى عليه بخبرتما الأبائية لمسة روحية أعمق تتجاوز دائرة الطعام والشراب والرواج التجاري.

الحكماء والفهماء وأعلنتها للأطفال" (مت ٢٥:١١). فالشكر هنا لأن ملكوت الله يقترب، وها هو المخلّص بين الناس، وها هو الرب يكشف أسراره للبسطاء الذين قبلوه.

وفي معجزة إشباع الجموع (مت ٣٦:١٥، مر ٢:٨، يو ٢:١١)، وعند تأسيس سر الإفخارستيا (مت ٢٧:٢٦، لو ٢٧:٢٢)، فإن الرب "شكر وبارك". وعند إقامة لعازر رفع يسوع عينيه إلى فوق قائلاً: "أيها الآب، أشكرك لأنك سمعت لي" (يو ١١:١١). فالمسيح يدعونا أن نشكر الله على عطاياه السابقة واللاحقة: "مراهمه لا تزول، هي جديدة في كل صباح" (مرا ٣:٢٢و٣٣). وبعين الإيمان نرى استجابته الآتية، حتى ولو تأخرت، وحتى لو كانت بالرفض. فالله المحب يرفض من طلباتنا ما لا يُناسبنا، أو ما كان منها ضدًّا لنا ونحن لا ندرى.

## وكلمات الكتاب تعلّمنا

فالوحي الإلهي على لسان كاتب المزامير يحثنا أن "احمدوا الرب لأنه صالح، لأن الأبد رحمته" (مز ١:١٣٦). ومعلِّمنا بولس الرسول عندما أخذ خبراً "شكر الله أمام الجميع، وكسَّر، وابتدأ يأكل" (أع ٢٧:٥٣). وقد كتب إلى أهل فيلبِّسي يقول: "لا تحتموا بشيء، بل في كل شيء بالصلاة والدعاء مع الشكر، لتُعلم طلباتكم لدى الله" (في ٤:٢)، كما كتب أيضاً إلى أهل أفسس يقول: "شاكرين كل حين على كل شيء في اسم ربنا يسوع المسيح، لله والآب" (أف ٥:٢٠). فالصلاة تكون مع الشكر، واللقمة تؤكل مع الشكر، وأن يكون الشكر كل حين وعلى كل شيء.

ولا يفتاً بولس الرسول يقدم الشكر لله على اختياره وعلى مساندته لخدمته وعلى قبول الأمم للإيمان "وأنا أشكر المسيح يسوع ربنا الذي قوَّاني، أنه حسبني أميناً، إذ حعلني للخدمة" (١٣)، "أشكر إلهي بيسوع المسيح (في كل حين) من جهة جميعكم أن إيمانكم يُنادَى به في كل العالم" (رو ١:٨، ١كو ١:٤، ١تسس ١:١)، "أشكر إلهي عند كل ذكْري إيَّاكم" (في ١:٣)، "نشكر الله وأبا ربنا يسوع المسيح كل حين، مُصلِّين لأحلكم، إذ سمعنا إيمانكم بالمسيح يسوع" (كو ١:٣و٤). فخادم

الله يشكر الله الذي اختاره للخدمة، وهو إذ يشعر بعمل الله في خدمته يُقدِّم شكراً لله الذي يُخلِّص ويُبارك ويُنمى ويستخدم خدمته وإمكاناته القليلة، فيُثمر بها الكثير.

## والكنيسة تُعلِّمنا

فصلاة الشكر هي بداية كل الصلوات، سواء أكانت صلوات السواعي، أو القـــدَّاس (الحافل بكلمات الشكر)، أو سائر الأسرار، وحتى عند الصلاة على الراقدين. فـــالنفوس المؤمنة التي أسلمت قلبها لله، والتي تثق في محبة الله وكمال تدبيره وأن كل ما يعمله هـــو للخير، تُقدِّم له الشكر على كل حال.

و"التسبحة" وهي تفيض بآيات الشكر، تتغنَّى بها الكنيسة مُسبِّحة مع الملائكة، الذين رآهم القديس يوحنا واقفين حول العرش ساجدين قائلين: "البركة والجحد والحكمة والشكر والكرامة والقدرة والقوة لإلهنا إلى أبد الآبدين" (رؤ ٢:٢١)، ويُشاركهم الشكر أيضاً الأربعة والعشرون قسيساً قائلين: "نشكرك أيها الرب الإله القادر على كل شيء" (رؤ ١٧:١١).

## والتقاليد والأعراف تُعلِّمنا

فمن التقاليد القبطية أن الشخص بعد أن يتناول طعامه يقول: الحمد الله. كما أن كثيرين في المجتمع القبطي (والمصري عموماً) عندما يُقدَّم لهم شكرٌ على حدمة ما، يتعفَّفون عن قبوله بقولهم: "لا شكر على واجب" أو "الشكر الله"، باعتبار أن الأمر من قبل ومن بعد يعود إلى الله، فهو الذي أعطى وسمح ودفع إلى فعل الخير، وهر بالتالي من يستحق الشكر.

وفي المجتمعات المتحضرة صارت كلمة الشكر تلقائية بعد كل عمل أو حدمة أو لفتة مهما كان حجمها. إن كلمة الشكر تعني أن النفس رقيقة المشاعر قد التقطت فعل الخير وأدركته. ونحن مدينون بكلمة أو التفاتة الشكر أمام أية بادرة للخير. والذين صار شكر الله عندهم قانون الحياة، يسهل عليهم شكر الآخرين على خدمتهم وأتعابهم، صغرت أم كبرت.

#### مجالات الشكر

غن نشكر الله على العطايا والنّعم التي يُشاركنا فيها كل البشر فإنه "يُشوق شمسه على الأشرار والصالحين، ويُمطر على الأبرار والظالمين" (مت ٤٥:٥)؛ وذلك مثل نعمة الحياة، الطبيعة من حولنا المسخّرة لخدمتنا، الصحة، المواهب، النجاح، السلامة، العائلة، المال، الطعام، الملبس... إلخ. وفي هذا يُنبّهنا الله قائلاً: "لا تهتموا قائلين: ماذا نأكل، أو ماذا نشرب، أو ماذا نلبس؟ فإن هذه كلها تطلبها الأمم " (مت نأكل، أو ماذا نشرب، أو ماذا نلبس؟ فإن هذه كلها تطلبها الأمم " (مت ٢١٣و٣).

ولكننا كمؤمنين لنا عطايانا الخاصة التي هي أعظم بما لا يُقاس؛ مثل: نعمة الخلاص والعفران والحياة الأبدية، الحياة بالإيمان، هبات الروح القدس، كلمة الله، نعمة العبادة والتسبيح، خدمة المسيح والتبشير باسمه والتألم والموت من أجله. كل هذا بما يجعل لحياتنا قيمة حقيقية تتجاوز بحرد الوجود، فنردِّد مع صاحب المزمور: "باركي يا نفسسي الرب ولا تنسي كل حسناته. الذي يغفر جميع ذنوبك. الذي يشفي كل أمراضك (الروحية والحسدية). الذي يفدي من الحفرة (التجربة) حياتك. الذي يُكلِّلك بالرحمة والرأفة. الذي يُشبع بالخير عمرك، فيتجدَّد مثل النسر شبابُك" (مر ٢١١٠٣).

#### لماذا الشكر؟

الشكر لله هو ردّ فعل طبيعي لنفس مؤمنة تُدرك أنها بالله تحيا وتتحرك وتوجد (أع ٢٨:١٧)، فتشكره على عطاياه التي لا تُستقصَى.

والشكر هو علامة الإيمان بأن الله صالح لا يصنع إلا خيراً "كل الأشياء تعمل معاً للخير للذين يحبون الله" (رو ٢٨:٨)، كما أنه ضابط الكل الذي "لا يدعنا نُجرَّب فوق ما نستطيع بل سيجعل مع التجربة أيضاً المنفذ" وذلك بعد تحقيق قصد الله (١كو ١٣:١٠). ومن هنا فإن شكرنا في التجارب والضيقات والآلام هو علامة طاعتنا وتسليمنا لمن هو موضع رجائنا، وثقتنا في حُسن تدبيره وصدق مواعيده. كما أن شكرنا لله على القليل كما نشكره على الكثير هو علامة اكتفائنا: "إن كان لنا قوت وكسوة فلنكتف بهما" (١ ق ٢:٨)، وأن سرَّ الغنَى الحقيقي هو حضور الله في حياتنا.

وشكر الآخرين على ما يقدِّمونه لنا من خير هو بنوع ما شكرٌ لله في شخص هؤلاء الذين دبرقم نعمة الله لخدمتنا ومساعدتنا. وفيما يتعلَّق بنا فعلينا أن نصنع الخير ونقدِّم المساعدة دون أن ننتظر شكراً من أحد. فالخدمة مُقدَّمة لله: "بما أنكم فعلتموه بأحد إحوتي هؤلاء الأصاغر، فبي فعلتم" (مت ٢٥٠:٥)، والله ليس بظالم حتى ينسى تعب المحبة مهما كان ضئيلاً: "مَن سقى أحد هؤلاء الصغار كأس ماء بارد... إنه لا يضيع أجره." (مت ٢٥:١٠).

وإذا كان الشكر يُبهج قلب الله، إذ يرى أولاده المحبين يُبدون امتناهُم لعطاياه ورعايته لهم كل الأيام، فإنه لمما يحزن قلب الله أن تتجمد مشاعر الإنسان الذي ينال العطية، ويفوته أن يمجِّد الله؛ حتى أن الرب بعد ما شفى البُرص العشرة و لم يرجع منهم غير واحد وكان سامرياً لله عمرياً لله، تأسَّف في قلبه قائلاً: "ألم يوجد من يرجع ليُعطي مجداً لله غير هذا الغريب الجنس؟" (لو ١٨:١٧). فالشكر فضيلة رائعة، بينما الجحود والإهمال تراجع عن إنسانية الإنسان وتباعده عن الله مصدر كل حير.

إن الاستخفاف بعطية الله، وأسوأ منه التذمُّر وعدم الرضا، هـو إعـلان عـن الانفصال عن الله وفقدان الثقة في مواعيده. ونتيجته المحتومة حياة قلقـة لا تعـرف الراحة وتُعاني التعاسة التي تعكسها على مَن حولها. وأمامنا موقف أيـوب وموقـف امرأته، فبينما استطاع أيوب \_ بقبوله كل ما سمح به الله لـه \_ أن ينجـو بنفـسه متماسكة صابرة شاكرة، عابراً وادي الآلام، حتى نال عاقبة صبره وشُكره؛ كانـت امرأته عبئاً عليه، بتذمُّرها واحتجاحها وانتقادها لكل ما جرى، فلم تحصد إلاً علقماً.

وها هو الرب بذراعه الرفيعة ينقذ بني إسرائيل من العبودية ويُخرجهم من مصر، ولكن تذمُّرهم كان سبب غضب الله ونبيه موسى. فقد رأوا فيما صنعه الله مــؤامرة لإماتتهم: "هل لأنه ليست قبور في مصر أحذتنا لنموت في البرية؟" (حــر ١١:١٤)، "لماذا أصعدتنا من مصر لتُميتنا وأولادنا ومواشينا بالعطش؟" (حر ٢:١٧). وحتى لمــا دبَّر الله لهم المنّ والسلوى طعاماً لهم يتجدَّد كل يوم على مدى السنين، قالوا: "كرهت أنفسنا الطعام السخيف" (عد ٢١:٥). وكانت عاقبة غلاظة القلب والرقبة ورفض تدبير الله وإهانته، هلاكاً لكل من خرج من أرض مصر خلال سنوات التيه الأربعين، ولم يدخل كنعان منهم سوى يشوع وكالب وأجياهم التالية.

### بركات حياة الشكر

إن نفس الله ترتاح في القلوب الطائعة الشاكرة دوماً، والتي ألقت كل رجائها على الله أصل وجودها. وكلما التزمت النفس بالشكر، سواء فاضت عليها البركات والأفراح، أم حاصرتها الآلام والتجارب؛ كلما تمتعت بعناية الله ورعايته وحمايت وبركاته أضعافاً "لأنه تعلَّق بي أُنجِّيه. أُرفِّعُه لأنه عرف اسمي. يدعوني فأستجيب له. معه أنا في الشدة. أُنقذه وأُمجِّده، من طول الأيام أشبعه، وأريه خلاصي" (مر ١٤٤١-١٦).

ومن ناحيتنا فإن حياة الشكر تملأ النفس بالفرح، لأننا أرضينا الله بالتفاتنا وتقديرنا لعطاياه، ولأن نعمة الله سندتنا فلم تسمح للتجربة أن تفصلنا عن محبة الله؛ بــل صــرنا بالتجربة أقرب إلى الله؛ وتصاعد يقيننا أن الله لا يفعل إلا الخير، وأننا موضع اهتمامه، ومن هنا يحل السلام الواثق منتظراً موعد الرب. وهذا بالتالي يُحبط عمل الشرير الذي يريد أن يمتلئ القلب بالتذمر والجحود والاستهانة بعطية الله.

إن الله صانع الخيرات يستحق شكرنا، وإن كان لا يحتاجه. فليضئ روح الله حواسنا الداخلية لتُدرك إحسانات الله كل الحياة، ولنجعل من كل يوم عيداً للشكر.



## الحياة في النور

..وظلال الصليب في الأفق، استودع الرب تلاميذه كلماته الأخيرة، منبهاً إلى الآلام الدامية الآتية وحاثًا إياهم على الاستعداد للتعامل مع المتغيرات الخطيرة السي ستداهمهم بعد قليل "قد أتت الساعة ليتمجد ابن الإنسان.. وأنا إن ارتفعت عن الأرض أجذب إلى الجميع.. النور معكم زماناً قليلاً بعد. فسيروا في النور ليلا يدرككم الظلام.. مادام لكم النور آمنوا بالنور لتصيروا أبناء النور" (يو ٢٢:١٢)، ٣٥، ٣٥).

وما قاله الرب لتلاميذه مرتبطاً بأحداث الصليب يصلح أن ننتبه إليه مرتبطاً بحياتنا نحن في هذا العالم فالزمان الباقي لكل إنسان مهما طال هو قليل وكالبخار يظهر قليلاً ثم يضمحل، والفرص مهما تعددت هي محدودة، ومن الحكمة والتزام الإيمان الإنصات إلى صوت الرب للحياة في النور، أي فيه هو نور هذا العالم، وأن نتحصن ضد الظلام، وأن نتبه لئلا يحتوينا كما انخدع غيرنا.

وهذه قراءة متأنية للتفرس في كلمات الرب التي سجلها لنا القديس يوحنا.



## (١) " النور معكم زمانا قليلا بعد" (يو١١: ٥٥)

الرب، في حديثه إلى تلاميذه، يشير إلى نفسه بأنه "النور" الذي سيمضى بعد قليل ويترك العالم. وقد أشار المعمدان من قبل عن المسيح أنه " النور الحقيقى الذي ينير كل إنسان" (يو ١: ٩). والرب صرح أكثر من مرة أنه " نور العالم" (يسو ٨: ٢١، ٩: ٥) وكررها في الحديث الذي نحن بصدده (يو ٢١: ٤٦). كما ذكر عنه معلمنا القديس بطرس أنه " دعانا من الظلمة إلى نوره العجيب" (١ بط٣: ٩). وكما هو ينير السموات (رؤ ٢٢: ٤)، ٥) فهو ينير العالم وكل من يؤمن، الذين سماهم أبناء النور (يو ٢١: ٣٦).

## (٢) " فسيروا في النور ما دام لكم النور لئلا يدرككم الظلام" (يو١٢: ٥٥)

والمعنى الظاهر من سياق الحديث لتلاميذه أن الظلام، الذى سيدهمهم عما قريب، هو غياب المسيح، سواء انفصاله عنهم بدخوله دائرة الآلام والصليب والموت، أو بصعوده إلى السماء بالجسد بعد أسابيع من قيامته. فهو يوصى تلاميذه أن يظلوا ملتصقين به ما بقى من أيامه على الأرض متمتعين بنوره وإرشاده الإلهى ونعمته المغيرة للحياة قبل أن يغيب عنهم.

وقد يعنى الظلام أيضاً بالنسبة للتلاميذ الاضطهاد والضيقات الآتية عليهم وحصار العالم لهم قبل أن يقتادهم إلى الموت.

وبالنسبة لنا نحن المؤمنين فالظلام الذى يتهددنا قد يكون التجــــارب والحـــروب الروحية وميول الجسد والاضطهاد بأنواعه وفى النهاية الموت بكل طريق.

ودوام سيرنا في النور يكفله الإيمان الحيى، ومحبة الله والقريب، والالتصاق بوصية الله التي هي "مصباح" (أم ٢: ٣٣) و"سراج" (مز ١١٥)، وهي "مضيئة تنير العينين عن بعد" (مز ١١٠)، وهي "حياة أبدية" (يو٧: ٥٠). فمعرفة كلمة الله تطرد الظلمة وتعطى استنارة وإفرازاً وتنبه الضمير وتحفظ من التعثّر. كما إنسا في شركة الصلاة والعبادة نلتقي بمصدر النور فيفيض علينا سلاما وتطهيرا لأركان القلب المظلمة. وبالاتحاد بالجسد والدم تلتحم النفس التائبة برئيس الحياة الذي يزيل بقع الظلام من ثوب النور. وتظل الكنيسة لنا أيضاً نبعا للنور، فهي بيت الصلاة

والأسرار والتعليم والتعزية وشركة المؤمنين، وسُمى برجها بالمنارة لأنها للمؤمنين كالفنار للسفن وسط أمواج البحر المتلاطمة. وهذا كله يحفظ نفوسنا من أن يدركها ظلام الهموم والتجارب وخداع الشهوة ومحبة هذا العالم. وحتى إذا جاءت ساعة ظلمة الموت، فلن تكون للسائرين في النور مفاجأة صاعقة تزلزل الكيان، كما هو الحال مع الأشرار الذين يستترون في الظلام طويلا حتى تداهمهم ساعة الموت كلص " أما أنتم أيها الإخوة فلستم في ظلمة حتى يدرككم ذلك اليوم كلص"(١٠س٥: ٤)، أما لأبناء النور فإن ساعة الموت لن تكون إلا ساعة الانطلاق إلى النور الأبدى.

والطبيعى أن المؤمن الحقيقى يحيا فى النور ويحبه، ويقبل التأديب الذى ينقذ مسن الموت، ويسير فى الحياة مفتوح العينين متفاديا كل العثرات والعقبات وظلمة الخطية. وعلى العكس فالخاطئ متستر ويحتمى بالظلام متفاديا النور الذى يكشف عيوبه "لأن كل من يعمل السيئات يبغض النور ولا يأتى إلى النور لئلا توبخ أعماله" (يو٣: ولكن النتيجة المؤسفة أنه يفقد الطريق ويضيع منه الهدف، وكالأعمى دون مرشد يضل ويتعثر لأنه "لا يعلم إلى أين يذهب" (يو١١: ٥٥). وبينما يحسب، وهو يتسلل ملتحفا بالظلام، أنه ينجو من الدينونة، سيقع حتما تحت طائلة الدينونة ويفقد فرصة الحياة إن لم يستجب لنداء الخلاص وينهض من ظلمة الخطية القاتلة للنفس، مقتديا بالابن الضال الذى لما اكتشف بؤس حاله "قام وجاء إلى أبيه" (لو١٥: ٢٠) تائبا فوجد الأحضان المفتوحة وعاد إلى النور. ومعلمنا بطرس يصف من ينسى تطهير خطاياه السالفة أنه " أعمى قصير البصر"، ومن ثم فهو يحثنا أن نجعل دعوتنا واختيارنا ثابتين " لأنكم إن فعلتم ذلك لن تزلّوا أبدا لأنه هكذا يقدم لكم بسعة دخول إلى ملكوت ربنا ومخلصنا يسوع المسيح الأبدى" (٢بطا: ٩-١١).

## (٣) "مادام لكم النور آمنوا بالنور لتصيروا أبناء النور" (يو١٢: ٣٦)

الذين يؤمنون بالنور، أى بالنور الحقيقى ملك الدهور، وبالحياة فى النور، يصيرون " أبناء النور"، فيضيئون مثله هنا وهناك (فى الأبدية)، وإنما بفارق ما. فالمؤمنون على الأرض هم "نور العالم"، يعكسون نور السيد للناس كما يعكس القمر نور السيم الذى فنستضئ به " فليضئ نوركم هكذا قدام الناس" (مته: ١٦).. ونور المسيح الذى

يعكسونه هو الحياة الجديدة التي يفصح عنها المحبة الشاملة والإيمان الحيى والسلوك بحسب الإنجيل " لكى يروا أعمالكم الحسنة" (مت٥: ١٦). أمَّا في الأبدية فإنسا " نصير مثله" (١يو٣: ٢) أى ننير نحن أيضاً كالشمس بنوره الذي فينا "حينئذ يصضئ الأبرار كالشمس في ملكوت أبيهم" (مت١٣: ٤٣) كما سطع نور الرب يوم التجلى (مت١٧: ٢).

(٤) " أنا قد جئت نورا للعالم حتى كل من يؤمن بى لا يمكث فى الظلمـــة" (يو٢١:١٦)

يحفل الكتاب بالآيات التي تربط النور بالحياة الجديدة والظلمة بالخطية:

" كنتم قبلا ظلمة أما الآن فنور فى الرب" (أفه: ٨)؛ " فلنخلع أعمال الظلمة ونلبس أسلحة النور" (رو٣١: ١٢)؛ "جميعكم أبناء نور وأبناء فهار. لسنا من ليل ولا ظلمة" (١٣سه: ٥).

ولأن طبيعة النور أنه لا يمكن أن يجتمع والظلمة " لا شركة للنور مع الظلمة"، وبالتالى فالحياة المسيحية ليس فيها ظلمة البتة. فلا يمكن أن يجتمع البر والإثم، ولا أن يتفق المسيح مع إبليس، أو أن يتوافق هيكل الله مع الأوثان (٢كو٦: ١٤-١٦) " إن قلنا أن لنا شركة معه وسلكنا في الظلمة نكذب ولسنا نعمل الحق" (١يو١: ٦).

من هنا فالحياة فى النور تتضمن توحد القلب واستقامة السلوك وعدم العرج بين الفرقتين (١مل٨١: ٢١). كما أن البقاء فى النور يستدعى السهر والانتباه والتدقيق والاستعداد الدائم للقاء الرب. وحتى إن تعثّر المؤمن بمؤامرة العدو فسبيله هو النهوض السريع والرجوع بالتوبة إلى رحاب النور.

على أن إبليس لا يعدم وسيلة لتزييف الحياة الروحية بالرياء والادعاء، فقد لا تجدد دعوته للانقلاب على الإيمان، والانسحاب الكامل من النور، والسلوك في الشر، قبولا من كثرة المتدينين، ولكن قد يرتاح البعض إلى حياة الرياء المزدوجة التي يحاولون فيها إرضاء العالم والاستمرار في تدينهم الشكلي، وهي محاولة محكوم عليها بالفشل فلن يقدر أحد أن يخدم سيدين كما قال الرب (مت٢:٦٢)، وهذه الثنائية هي أكثر الأمراض الروحية انتشاراً (وهي التي تفرز حالات حيانة المسيح التي تصدمنا بين الحين والحين وتُحزن قلب الرب وكنيسته). وفي الثنائية يصير قلب المتدينين الشكليين لهبا مستباحا لكل

التيارات، ويغطون انحرافهم بقشرة من الممارسات الآلية يجتهدون بها إلى إسكات صوت ضمائرهم، أو سعيا لإرضاء من حولهم، دون أن يهمهم إرضاء الله أو يشغلهم مصيرهم وخلاص أنفسهم. هؤلاء مهما قالوا هم ينكرون الإيمان ويخونون سيدهم متعثرين في الظلمة، ولا نجاة لهم ولا سبيل إلى الحياة الأبدية بغير توقفهم عن ريائهم وتحديد قلوبهم بتوبة حقيقية شاملة تصحح مسار الحياة وتنقلهم من الظلمة إلى النور (أفه: ٨، ١ بط٢: ٩).

(٥) " إن سمع أحد كلامى ولم يؤمن فأنا لا أدينه لأنى لم آت لأدين العالم بــــل لأخلص العالم "(يو٢:١٤٧).

الرب هنا يؤكد على ما قاله من قبل " لأنه لم يرسل الله ابنه إلى العالم ليدين العالم بل ليخلص به العالم" (يو٣: ١٧).

هذه هي إذاً فرصتنا للحياة الجديدة، والسير في النور، والتمتع برفقة المخلص الطيب ونحن هنا على الأرض. نعم. فالنور معنا زمانا قليلا. والحياة لن تدوم وعما قليل ستجتاحنا ظلمة الموت. فحياتنا الحاضرة رغم قصرها وضيقها هي فرصة متسعة للخلاص. والآن (أي اللحظة الحاضرة) هو فقط الذي لنا، أما الماضي فلا نقدر أن نستعيده بعد أن ولي وغاب في أعماق الزمن، والمستقبل ليس في أيدينا بعد، وهو بدوره يتحول بالتتابع إلى لحظة حاضرة يطويها الزمان ولا تعود. ومن هنا يهتف معلمنا القديس بولس " هوذا الآن وقت مقبول. هوذا الآن يوم خلاص" (٢ كو٦).

وعلى المؤمن أن يمسك باللحظة الحاضرة لأن "الآن" ساعة الخلاص والغفران والتصحيح والتوبة والرجوع بعد التعثر. فالدينونة مؤجلة إلى اليوم الأخير. وحتى مجيئه الثاني يبقى الرب لنا النور الهادى، قوتنا وتسبحتنا، المحامى والشفيع، والصديق الحب الألزق من الأخ (أم١١٤). وفي هذا يكتب معلمنا القديس بولس مؤكدًا على مساندة الرب " آمين هو الرب الذى سيثبتكم ويحفظكم من الشرير والرب يهدى قلوبكم إلى محبة الله وإلى صبر المسيح" (٢٢س٣: ٣).

#### 张 张 张

إن المؤمنين مدينون بحياتهم لمن حاء نورًا للعالم (يو١٢: ٤٦). فهو الذي يفيض عليهم بنوره فيعكسونه على العالم برا وقداسة وحبا وحدمة وبذلا واحتمالا. وهــو الذى يسيّج حولهم لئلا تغمرهم ظلمة هذا الدهر. وفي أوقات الضعف يأتى لُينهض ويشدد ويقيم وينتشل من مراغة الحمأة إلى دائرة النور.

ولكن ستظل لأبناء النور التزاماتهم مادام لهم النور:

## (١) أن يؤمنوا بالنور (يو١١: ٣٦)

أى أن يلتصقوا به ويعلنوه للعالم لا أن يخفوه أو يخجلوا منه " لا يمكن أن تخفى مدينة موضوعة على جبل. ولا يوقدون سراجاً ويضعونه تحت المكيال بــل علــى المنارة فيضئ لجميع الذين في البيت" (مته: ١٤، ١٥).

## (٢) أن يعيشوا في النور (يو ٢ ١ : ٥٥)

ساهرين صاحين، فالنور يتصل به الصحو والسهر بينما يرتبط الظلام بالليل وهذا يرتبط به النوم (١ تس٥: ٧)، والنوم يرمز إلى الإهمال والاستسلام والتراخي والكسل والفتور والضعف " لسنا من ليل ولا ظلمة فلا ننم إذن كالباقين بل لنسسهر ونصح لابسين درع الإيمان والمحبة وخوذة هي رجاء الخلاص" (١ تس٥: ٥، ٢، ٧).

## (٣)أن يترجوا النور الأبدى

أى أن يتطلعوا دوما لوطنهم السماوى " منتظرين الرجاء المبارك وظهور مجد الله العظيم ومخلصنا يسوع المسيح" (تى ٢: ١٣). ويصير بلوغ الحياة الأبدية والحياة في النور الأبدى هدفا لا يغيب " ولا يكون ليل هناك ولا يحتاجون إلى سراج أو نور شمس لأن الرب الإله ينير عليهم "(رؤ ٢٢: ٥).

#### \* \* \*

ومرة أحرى .. " النور معكم زمانا قليلا بعد .. فسيروا مادام لكم النور لئلا يدرككم الظلام".

# الميل الثاني

بتحسُّد الرب بدأ عهد الله الجديد مع الإنسان الذي تنبَّا عنه ارميا النبي قبل مجيء الرب بأكثر من ستة قرون قائلاً: "ها أيام تأي يقول الرب وأقطع مع بيت إسرائيل ومع بيت يهوذا عهداً جديداً، ليس كالعهد الذي قطعته مع آبائهم يوم أمسكتهم بيدهم لأخرجهم من أرض مصر حين نقضوا عهدي فرفضتهم، يقول الرب؛ بل هذا هو العهد الذي أقطعه مع بيت إسرائيل بعد تلك الأيام، يقول الرب: أجعل شريعتي في داخلهم، وأكتبها على قلوبكم، وأكون لهم إلها وهم يكونون لي شعباً" (إر ٣١: ٣١-٣٣، عب ٨: ٨- ١٠ ؛ ١٠ : ١٩ و١٧).

وقد قدَّم المسيح في تعليمه عهده الجديد مع الإنسان وأعدَّه لقبوله وممارسته بالولادة الجديدة الممنوحة له بخلاص الرب. وهكذا يحيا وصاياه ويُنفِّذها بإرادة مقدسة تنحاز للخير وترفض الشر، وإيمان يُغيِّر بالتوبة الإنسان الباطن كل يوم ويدفعه للنمو في آفاق الروح، ساعياً إلى هدف أسمى لا يغيب يؤكِّده "الوعد الذي وعدنا هو به: الحياة الأبدية" (ايو ٢: ٢٥).

على أن العهد الجديد ليس مقطوع الصلة بالعهد القديم. و لم يأت الرب لينقضه، بل ليُكمِّله بعد أن أدَّى الناموس مهمته كمؤدِّب (غل ٣: ٢٤)، وبعد أن أتاح التدبير الإلهي للإنسسان نوال النعمة للحياة بحسب وصايا المسيح والتمتُّع بالحياة الجديدة مع الله "لا تظنوا أني حئتُ لأنقض الناموس أو الأنبياء. ما جئتُ لأنقض بل لأُكمِّل" (مت ٥: ١٧).

## "قيل لكم (للقدماء)... وأما أنا فأقول لكم"

لكي نفهم وصية الرب عن الميل الثاني، فلنقرأ هذه الأجزاء من موعظتــه علـــي الجبل:

"قيل لكم عين بعين وسنٌّ بسنِّ (١)، أما أنا فأقول لكم: لا تقاوموا الشر، بــل مَــن لطمك على خدِّك الأيمن فحوِّل له الآخر أيضاً. ومَن أراد أن يُخاصمك ويأخذ ثوبك، فاترك له الرداء أيضاً. ومَن سخَّرك ميلاً واحداً، فاذهب معه اثنين. مَن سألك فأعْطه، ومَن أراد أن يقترض منك فلا ترُدَّه. سمعتم أنه قيل: تحب قريبك (٢) وتُبغض عدوَّك (٣)، وأما أنا فأقول لكم أحبُّوا أعداءكم. باركوا لاعنيكم. أحسنوا إلى مُبغضيكم، وصلُّوا لأجل الذين يُسيئون إليكم ويطردونكم (لإيقاف دائرة العنف والكراهية والانتقام)" (مت ٥٠ ٨ -٤٤)، لو ٢ ٧ - ٣٠).

ويُكمِل القديس بولس في نفس الاتجاه: "لا يغلبنَك الشر (أي يــستولي عليــك ويجعلك تقابله بالشر، فهو هنا قد انتصر عليك)، بل اغلب الشر بالخير (أي انتــصرْ على الضعف والخضوع لنوازع الانتقام والسلوك حسب أهل العالم، واحتم في النعمة ضد تيار الشر بفيض من الخير والإحسان وقوة المحبة)" (رو ١٢٢).

## بين الناموس الطبيعي وناموس المسيح

<sup>(</sup>١) "وإن حصلت أذية، تُعطي نفساً بنفس، وعيناً بعين، وسنًّا بسن، ويداً بيد، ورحلاً برحل، وكيًّا بكيّ، وجرحاً بجرح، ورضًّا برضّ " (حر ٢١: ٣٣و ٢٤).

<sup>17 : 18 7 (1)</sup> 

<sup>(</sup>٣) استطراد من تعليم الربيين وليست من الوصايا.

(١) في أولى مراحل التاريخ الإنساني، قبل الوصايا العشر والناموس، أودع الله في الإنسان ناموساً طبيعياً هو "فجر الضمير". ومع ذلك، حتى على مسستوى العائلة، رأينا قايين يغتاظ جداً من أحيه هابيل، وفي الحقل يقوم عليه ويقتله، لأن الله قبل قربان هابيل ورفض قربانه (تك ٤: ٣-٨)؛ ورأينا عين حام الخائنة تقتحم حصوصية أبيه نوح (تك ٩: ٢٢)؛ ورأينا رفقة تحابي ابنها يعقوب وتجعله يُخادع أبيه إسحق لينال البركة بدلاً من عيسو الأخ الأكبر (تك ٢٧: ٥- ٢٩)؛ ورأينا عيسو بالتالي يحقد على يعقوب أحيه ويتعقبه ليقتله (تك ٢٧: ٤١)؛ كما رأينا إخوة يوسف يحسدونه ويطرحونه في البئر ويكذبون على أبيهم من جهته (تك ٣٧: ١٤)؛ الموته وي دفاعه عن إحوته قتل المصري الذي كان يضرب العبراني، فكان انتقامه ساحقاً (حر ٢: ١١و٣١).

فالإنسان خائف ومتوجِّس من أخيه، متربِّص به، وربما يستبق إلى الهجوم، وهو في انتقامـــه هذا مرتاح الضمير، ويحسب أنه انتصر، وإن كان في الحقيقة صار عبداً لنوازعه، مديناً لعـــدوِّه لأنه نال منه أكثر مما يستحق.

(٢) ثم أتى فجر الإعلانات الإلهية، وهو "ناموس العهد القديم"، ومحوره العدل لا الانتقام. فتحب قريبك، ومَن يعتدي عليك تقتص منه بالضبط: فالعين بالعين، والسن بالسن، وهكذا. وإن كان هذا القانون يحقِّق العدل ويردع مَن يبدأ بالعدوان، إلاَّ أنه يجعل مَن يقتص أسير الضعف، مغلوباً من بغضته لعدوِّه، فقد أرضَى نزعة الثأر فهو وعدوُّه يستويان.

(٣) وبعد ألفي عام، يُشرق على العالم نور الإعلانات الإلهية "ناموس المسيح وعهده الجديد"، تُعلنه "النعمة" بعد أن أدَّى "الناموس" مهمته، لينتقل الإنــسان إلى مرحلة أخيرة كــ "خليقة جديدة في المسيح" (٢ كو ٥: ١٧)، تنعم بناموس محــوره الحب، وبقوة المحبة التي يثمرها الروح القدس في المؤمن، يسمو فوق انفعالات الغريزة الجسدية المادية بالانتقام، ويصبح القريب كل البشر، ويصير مِن ضمن هموم المــؤمن كيف يستأسر العدو والمعتدي لطاعة الحق.

## دوافع السلوك في ناموس المسيح

ها هو الرب يُقدِّم حيثياته:

(١) "لكي تكونوا أبناء أبيكم الذي في السموات" (مــت ٥: ٥٥). فــنحن "أولاد الله" (١يو ٣: ٢)، وهذا هو قانون أبناء العهد الجديد الذين لابد أن يتمايزوا عن الإنسان الطبيعي الذي لم يولّد من فوق: "إن لم يَــزِدْ بــرُكم علــى الكتبــة والفرّيسيين لن تدخلوا ملكوت السموات" (مت ٥: ٢٠)، "لأنه إن أحببتم الـــذين يجبونكم، فأيُّ أحر (فضل) لكم؟ أليس العشّارون (الخطاة) أيضاً يفعلون ذلــك؟ وإن سلّمتم على إخوتكم فقط، فأيُّ فضل تصنعون؟ أليس العــشّارون أيــضاً يفعلــون هكذا؟" (مت ٥: ٢٤و٤)، لو ٦: ٣٢)، "وإذا أحسنتم إلى الذين يُحسنون إلــيكم، فأيُّ فضل لكم؟ فإن الخطاة أيضاً يفعلون هكذا. وإن أقرضــتم الــذين ترحــون أن تستردوا منهم، فأيُّ فضل لكم؟ فإن الخطاة أيضاً يُقرضون الخطاة لكي يستردوا منهم المنْل. بل أحبوا أعداءكم، وأحْسنوا وأقرضوا وأنتم لا ترجُون شيئاً" (لو ٦: ٣٣-

(٢) ولأننا ينبغي أن نتمثَّل بأبينا السماوي في رحمته: "الْمُنْعِم على غير الشاكرين والأشرار. فكونوا رحماء كما أن أباكم أيضاً رحيم" (لو ٦: ٣٥و٣٦).

(٣) ولأننا يجب أن نسعى للكمال قدر طاقتنا كأولاد الله الكامل "فكونوا أنتم كاملين كما أن أباكم الذي في السموات هو كامل" (مت ٥: ٤٨).

## "مَن سخَّرك ميلاً، اذهب معه اثنين"

هذه الوصية في ظاهرها تُخاطب المؤمن، ولكن في جوهرها يُنفَّذها المسيح في المـــؤمن، وهو الذي يُكافئ ["فيكون أجركم عظيماً، وتكونوا بني العليّ" (لو ٦: ٣٥)].

وأمامنا هذا النموذج الذي سجَّله ثلاثة من الإنجيليين. فهو ينير ذهننا لنفهم هـذه الوصية:

"وفيما هم خارجون، وحدوا إنساناً قيروانياً اسمه سمعان. فسخّروه ليحمل صليبه (صليب المسيح) " (مت ٢٧: ٣٢)؟

"فسخُّروا رجلاً مجتازاً كان آتياً من الحقل، وهو سمعان القيرواني أبو ألكسندرس

وروفس، ليحمل صليبه" (مر ١٥: ٢١)؟

"ولما مضوا به أمسكوا سمعان رجلاً قيروانياً كان آتياً من الحقل، ووضعوا عليـــه الصليب ليحمله خلف يسوع" (لو ٢٣: ٢٦).

فسمعان من حيث لا يدري أمسكوا به ووضعوا عليه الصليب دون أن يستأذنوه، فحمله مُسخَّراً وسار به وراء مخلِّص العالم حتى الجلحثة. والمسيح يريد أن يضع نفسه في هذه الوصية: فمن سخَّرك ميلاً – أي حمَّلك صليباً – اعْتَبرِ أنه صليب المسيح، وأن تذهب معه ميلين، أي تحمل صليبك وصليبه (صليب المسيح)، والمسيح يتقدَّمكما. وهذا ينقل التسخير من الشخص الذي يُكلِّفك إلى شخص المسيح، فيُحرِّد الفعل من السُّخرة والعبء إلى إطاعة صوت الوصية ومحازاة الرب المُفرِحة. وهكذا تتحوَّل السُّخرة إلى عمل إرادي مُحبَّب يجلب السرور من أحل المسيح؛ تصير فيه سيّداً متطوِّعاً – لا عبداً طائعاً – فتفعل كسيّدك: "الذي من أجل السرور الموضوع أمامه، احتمل الصليب مُستهيناً بالخزي، فجلس في يمين عرش الله" (عب ١١: ٢). ولقد صار "السير ميلاً آخر" ogo the extra mile تعبيراً شائعاً في عالم اليوم، ويُقصد به: بذل الجهد المضاعف، وتنفيذ ما هو أكثر من التكليف، واحتمال الآخر ويُقصد به: بذل الجهد المضاعف، وتنفيذ ما هو أكثر من التكليف، واحتمال الآخر.

كما صار التطوُّع أو حدمة المجتمع المجانية volunteering اتجاهاً حــضارياً لــه أصوله المسيحية في وصايا المسيح، خاصة وصية الميل الثاني.

## روح الميل الثاني في الحياة والخدمة

هذه علامة فارقة للمسيحيين الحقيقيين حاصةً حدَّام الله في أي مجال، في الكنيسة أو في العالم. وهي تعبير عن غِنَى المسيحية وكمالها وفيض عطائها النابع من حب وسخاء المخلِّص الذي وضع نفسه من أجل كل من "هُم بعد خطاة" (رو ٥: ٨).

فروح الميل الثاني هي تجاوز الحدود العادية إلى ما هو فائق، ومنها التأهُّب والمبادأة، وطول الأناة، والاحتمال بغير حدٍّ، وإتقان الأداء بغير رقيب ودون انتظار

المكافأة. وبالأَوْلَى هي تتنافَى مع الكسل والتثاقُل والتردُّد والتسويف والإهمال، وباقي هذه القائمة الشريرة. وهذه بعض تطبيقات الوصية:

(١) الاستعداد الدائم والمبادرة لتنفيذ أي حدمة وتلبية النداء سريعاً والإقبال على مساعدة الآخرين دون أن يُطلب منَّا ذلك، متمثّلين بالرب الذي تقدَّم منَّا ودفع ثمـن خلاصنا قبل أن نؤمن؛ وهو الذي دعا تلاميذه، ونادى زكًا، وسأل السامرية، وبادر مريض بركة بيت حسدا والأعمى منذ ولادته، وانحنى وغسل أرجل تلاميذه، واقترب من تلميذي عمواس وفسَّر لهما نبوَّات الكتب، وهو الواقف على الباب يقرع (رؤ ٣: من).

(۲) تنفيذ تكليفات الأسرة أو مسئول الخدمة (أو العمل) بسرور (۲كو ۹: ۷)، لا عن اضطرار، ودون مقارنة مع جهد الآخرين؛ فمرثا كانت تؤدِّي خدمة مطلوبة بالفعل، ولكنها انتقدت مريم التي جلست عند قدمي يسوع تسمع كلامه وكانت موضع رضاه (لو ۱۰: ۳۹). فالذي يذهب الميل الثاني لا يليق به أن يلتفت إلى أداء غيره.

(٣) الخدمة الحقيقية لا تعرف الراحة. والخادم المُخْلِص لخدمته لا يكفُّ عن متابعة مخدوميه وافتقادهم واحتمال الأتعاب من أجلهم، مدفوعاً بمحبته لإلهه ولهم.

(٤) احتمال الأهل وزملاء العمل والخدمة (حتى الذين يضيقون بنا) كما يحتملنا الله ويغفر لنا: "محتملين بعضكم بعضاً، ومُسامحين بعضكم بعضاً إن كان لأحد على أحد شكوى. كما غفر لكم المسيح هكذا أنتم أيضاً" (كو ٣: ١٣)، "وكونوا لطفاء بعضكم نحو بعض، شفوقين مُتسامحين كما سامحكم الله أيضاً في المسيح" (أف ٤: ٣٢).

(٥) الإقبال على حدمة الفقراء بسخاء زائد في العطاء. وهذه كلمات الرب: "أعْطُوا تُعْطَوْا، كيلاً جيداً مُلبَّداً مهزوزاً فائضاً يُعْطُون في أحضانكم" (لو

7: ٣٨)، وهذه كلمات معلَّمنا بولس الرسول عن الرب: "في كل شيء أريتكم أنه هكذا ينبغي أنكم تتعبون وتَعْضُدُون الضعفاء، متذكِّرين كلمات الرب يسوع أنه قال: "مغبوطٌ هو العطاء أكثر من الأَخْذ" (أع ٢٠: ٣٥)، وواثقين "أن الله ليس بظالم حتى ينسى عملكم وتعب المحبة التي أظهرتموها نحو اسمه، إذ قد خدمتم القديسين وتخدمولهم" (عب ٢: ١٠).

(٦) الاهتمام بالآخر، خاصة الضعيف والمريض والمُعاق واليتيم والغريب، سواء في مجال الأسرة، حيث ينبغي على المسيحي الملتزم أن يهتم أولاً بالوالدين والـشيوخ والمرضى، بما قد يتطلَّب السؤال والزيارة والرفقة والتعليم والتمريض وصُنع الـسلام والانتقال بالمحتاج حيث يتطلَّب الأمر؛ أو في مجالات العمل المختلفة، فمعاملة المدرس والأستاذ المسيحي لطلابه، والطبيب المسيحي لمرضاه ومساعديه، والمهندس المسيحي لعماله، والمحاسب والمحامي والموظف المسيحي لعملائه، لابد أن تتسم بروح الميل الثاني بتقديم أفضل معاملة وحدمة، هي الآن إحدى سمات الدول المتحضرة، دون أن يتعارض هذا بالطبع مع إعمال القانون وتوجيه المقصرين وعقاب المخالفين وحف طحوق المجتمع. فالهدف في النهاية هو تجديد الإنسان.

(٧) إن روح الميل الثاني ينبغي أن تصبغ حياة المسيحي في أي مجتمع يحتاج إلى الكرازة بالمسيح. فهذا هو المدخل لتقديم المسيح المخلّص والخادم المُحِب. وليس أفعل في النفس وفي المجتمعات غير المؤمنة من أن تُعامَل على مستوى ناموس المسيح.

#### \* \* \*

يسندنا في تنفيذ وصايا المسيح، وضمنها هذه الوصية "الميل الثاني"، عمل نعمة الله التي تجعل وصايا الرب "ليست ثقيلة" (١يو ٥: ٣)، بينما للإنسان الطبيعي هي أوهام لا يمكن تحقيقها في الواقع العملي. ومُعلِّمنا يعقوب يحث مَن تعوزه حكمة أو موهبة أن "يطلب من الله الذي يُعطي الجميع بسخاء ولا يُعيِّر، فيسيعطَى له"

(يع ١: ٥). وسوف تتولَّى نعمة الله تدريب النفس على الإنصات لصوت الإنجيل والخضوع لتوجيه الروح، وإنارة التوبة كنهج حياة يقتلع محبة الذات وتفضيل الراحة، مع تسليم الحياة كي يمارِس المسيح والروح القدس الساكن فينا تنفيذ وصاياه دون عائق. ولكن يبقى المسيح أولاً وأخيراً مثالنا الذي نتبع خطواته (١ بط ٢: ٢١)، فهو الذي غلب الكراهية بالحب، وهو الذي أطاع حتى الموت، وهو الذي طلب الغفران لصالبيه وهو مُعلَّق على الصليب.

وهذه هي وصية المسيح، وهذه هي قوة تنفيذها.



# الصوم المسيحي

ربما كانت نقطة البداية في أمر الصوم أننا ليس فقط نتبع وصية الرب وإنما نقتفي خطاه إذ صام أربعين يوماً وأربعين ليلة.

ومن هنا يتخذ الصوم الأربعيني موقعه الأول بين الأصوام الكنسية، لأنه الصوم الذى صامه الرب "عنا"، بعد مشهد المجد غير المسبوق فى الأردن واستعلان الشالوث الأقدس، وتقديم الرب إلى البشرية الحمل الذى يرفع خطية العالم (يو ١: ٢٩)، وقبل بدء حدمة الرب الجهارية فى الطريق الصاعد إلى الجلجئة عبوراً بظلمة القبر إلى إشراقة القيامة.

وسوف نلاحظ أن صوم الرب كان فى البرية، وبعده كانت التجربة من إبليس، وبعد التجربة كان الرب مع الوحوش (مر ١: ١٣) التى جاءت تأتنس وتحتمل فى خالقها. والمغزى هنا أن حياتنا مهما كان جمالها ونعيمها الخارجي هي برية موحشة نتعرض فيها للتجارب من إبليس وأعوانه من البشر الذين ربما كانوا أشد شراسة من وحوش البرية. والصوم يعدنا لهذا الجهاد الموضوع أمامنا (عب ١٢).

وإذا كان الرب قد صام نائباً عنا، أى لحسابنا، فنحن الذين تبعناه أوْلى بأن نسير على نهجه (١ بط ٢: ١٢)، شاكرين له هذا التوجيه الإلهي. فالله هو ضابط حياتنا العارف بخبايا نفوسنا ومصادر القوة ونقاط الضعف فيها. ولأن السقوط الأول كان خضوعاً لإغراء الحية القديمة – إبليس – (رؤ١١: ٩)، والتلهف على الأكل مما نهي الرب عنه، فقد علمنا السيد أن الانتصار على ميول الجسد يبدأ بالتوجه إلى مصدر الحياة وواهبها وإحضاع الجسد لقيادة الروح القدس.

واستخدم الرب "الخبز" باعتباره عماد القوت (حيى أن المصريين يسسمونه "العيش")، والذي يسعى إليه الناس لضمان الحياة، منبها أن ضمان الحياة لحيس في الخبز (البائد) وإنما في معطى الخبز والحياة "أنا هو الخبز الحي المذي نول مسن السماء.. إن أكل أحد من هذا الخبز يجيا إلى الأبد" (يو ٢: ٥١)، وأن توقفنا عن أكل الخبز وممارسات الجسد الأخرى لبعض الوقت إعلان على أننا نجيا بالإيمان غير خاضعين لأمور الجسد "ليس بالخبز وحده يحيا الإنسان"، وتوجيه الحياة نحو المصادر الأصيلة "بل بكل كلمة تخرج من فم الله" (تث ٨: ٣، مت ٤: ٤، لو ٤: ٤) بدءاً وانتهاء بالرب يسوع نفسه "الكلمة" (يو ١: ١، ١٤) و"كلمة الحياة" (١ يو ١: ١). وهذا التمرد على حاجات الجسد (وهي الأدوات التي يتسلل منها السشيطان إلى حياتنا) يقود إلى التمرد على "رئيس هذا العالم" (يو ٢١: ١١) الذي يخترق حدران حياتنا من خلال نقاط الضعف وأولها الحاجة إلى الطعام والمال والجنس والقوة وغيرها وغيرها، بحيث يصير الله لنا الكل في الكل "للرب إلهك تسجد وإياه وحده تعبد" (مت ٤: ١٠) دا، ك ١٠).

#### سمات الصوم المسيحي

لا تنفرد الحياة المسيحية بالصوم. فمنذ وصية الله إلى آدم بالصوم "من جميع شجر الجنة تأكل أكلاً، وأما شجرة معرفة الخير والشر فلا تأكل منها" (تك ٢: ١٦)، وكل العبادات تتضمن الصوم. وهو وإن اتفق جزئياً في الشكل (الامتناع عن الطعام لفترة ما) إلا أن الصوم المسيحي يختلف في فلسفته ومعناه بقدر ما تختلف ضروب العبادة المسيحية عما في غيرها.

(۱) فالصوم المسيحى ككل ألوان العبادة هو عمل من أعمال الإيمان بشخص المسيح المخلص ومحبته ولحسابه. وهو تعبير عن الحياة الجديدة التي تبررت بدم المسيح وتقدست بالروح القدس، وهذه الأعمال تنتسب للرب أكثر مما تنتسب إلينا "لأنسا عمله مخلوقين في المسيح يسوع لأعمال صالحة قد سبق الله فأعدها لكي نسسلك فيها" (أف ٢: ١٠). وارتباط الصوم بالإيمان هو الذي يجعل له قيمة ويقبله الله كرائحة بخور، فتفيض علينا مراحمه وننال النصرة في التجارب.

ومحبتنا للمسيح هي التي تجعلنا نقبل راضين كل ألوان الحرمان والجهد حتى ضعف الجسد وبذله كأننا نكمل نقائص شدائد المسيح في أجسادنا (كو 1: ٢٤). فلا فائدة من صوم شكلي بدون إيمان وبدون حب وبدون شركة في المسيح.

(۲) والصوم المسيحى ليس فريضة يصير إتمامها غاية فى حد ذاتما وتضاف إلى رصيد أعمال الصائم "أنتم أيضاً متى فعلتم كل ما أمرتم به فقولوا إننا عبيد بطالون لأننا إنما عملنا ما كان يجب علينا" (لو۱۷: ۱۰). فعبادتنا هى تعبير عن حبنا لله وهى فى ذاتما فرصة للقاء مع الله والتوحد معه، وهى من ثم ليست ديناً تُطلب عنه مكافأة.

(٣) الحياة المسيحية تشمل الجسد والروح معاً "أم لستم تعلمون أن جسدكم هو هيكل للروح القدس.. فمجدوا الله فى أجسادكم وفى أرواحكم التى همى لله" (١كو٦: ٢٠)، "الجسد للرب والرب للجسد" (١كو٦: ٣١). عندما ينحصر اهتمام الإنسان فى حسده وحده يصير عدواً لله ويموت "فالذين هم فى الجسد لا يستطيعون أن يرضوا الله" (رو ٨: ٨).. وخطة الله أن يشترك الجسد والسروح كلاهما فى عبادته، وأن يتحملا الآلام معاً لأجله، كما يتمجدان معاً فى مجئ السرب "الذى سيغير شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (فـ٣: ٢١)

وكما أنه فى الصلاة يُرفع الذراعان أو ينحنى الرأس أو يركع الجسد أو يسسجد، وتئن الروح فى الداخل، ففى الصوم ينقطع الجسد عن الطعام ثم يأكل القليل من الأطعمة النباتية ويتوازى معه فى الباطن التعفف وضبط الفكر والحواس والكلام

- والنسك والاختلاء وإنكار الذات. وهكذا يتم التوازن بين الجسد والروح، وتنضبط حركات الجسد ويأخذ الروح مكان القيادة.
- (٤) الصوم إعلان أن النفس قد رفضت عبوديتها للقمة العيش والمال والعالم بأسره وألها تدرك أن حياتها هي في اتباع كلمة الله والاتحاد بالمسيح "الخبز الحي" في الإفخارستيا، ومن هنا اقتران الصوم بالتوبة والتناول وقراءة الكلمة حروجاً من العالم وتطلعاً إلى الأبدية.
- (٥) الصوم لا يغفر الخطايا ولا يستطيع، فغفران الخطايا هو بدم المسيح وحده، ولكن الصوم يبدو متناغماً مع حالة التوبة والتوسل وحمل الصليب واستدرار مراحم الله فيتحنن ويغفر لنا خطايانا التي دفع ثمنها مسبقاً مخلص العالم بدم صليبه.
- (٦) الصوم يبدو إعداداً للنفس لتلّقى نعمة روحية، كما هو الحال عند بدء خدمة معينة (كما فعل المسيح مثالنا قبل بدء خدمته، وكما يفعل الآباء الأساقفة والكهنة عند سيامتهم). وهو يسبق الأعياد وممارسة سرى المعمودية والتناول ورسامة الإكليروس؛ ويذكر سفر الأعمال (أع ١٤:٣٠٢) أن الرسل كانوا يصومون قبل اختيار الخدام أو إرسالهم.
- (٧) الصوم على عكس الصلاة لا يقف وحده، وهو وحده محدود الفائدة. ربما قاد الشعور بالجوع إلى الالتفات إلى حاجات الفقراء. ولكن بدون الفكر الروحى ربما قد يؤدى إلى التفكير في الطعام وربما اشتهائه (كما يفعل الجسديون الذين يأكلون في اليوم السابق على بدء الصوم فيما يسمونه "الرفاع" وهو في الأصل رفع ما يؤكل في غير الصوم ما تشتهيه أنفسهم تعويضاً مسبقاً عن حرماهم القادم، وينشغلون بالطعام أكثر من اهتمامهم بالصوم). ولكن الصوم يصلح رفيقاً منسشطاً لممارسات روحية أخرى. فإن اقترنت به الصلاة صارت أكثر حرارة وخسشوعاً، فالجسد ضعيف ولكن الروح نشيط (مت٢٦: ٤١، مر١٤ (٣٨)، كما قد يقترن بالتوسل والتوبة وطلب المغفرة (كما فعل أهل نينوى على سبيل المثال)، والسسجود والميطانيات.

#### تصحيح لفاهيم خاطئة

لو أجرينا اليوم استقصاءً عاماً بين مؤمنينا لوجدنا أن نسبة من يمارسون الصوم أكثر بكثير ممن صارت الصلاة عنصراً أصيلاً في حياقهم الروحية.

و لاحظنا أنه من الممكن أن نجد صائمين لا يصلّون، بينما محبو الـــصلاة يقبلــون على الصوم.

ولو واصلنا استقصاءنا لنعرف أسباب زيادة الصائمين عن المصلين لكان من ضمنها رؤية الأولين أن الصوم ممارسة هينة يسهل أداؤها دون جهد يذكر (وأحياناً تتم لا إرادياً بتغير قائمة الطعام في البيت)، وهي تجعلهم يتصلون بشكل ما "بالدين" دون أن يتحملوا عبء التوبة وتبعالها. (وإذا كانت الصلاة أيضاً يمكن أن تتحول إلى تلاوات من الشفاه، فإن الصلاة الحقيقية تتطلب التزاماً إيمانياً وقلباً موحداً وممارسة للتوبة، أو حتى استعداداً لها، فضلاً عن تخصيص زمان للتفرغ للصلاة).

وفي الحقيقة أن ما جاء في السطور السابقة عن الصوم يعبر عن فهم حاطئ واحتزال لقيمة الصوم الروحية مما يقتضى مناقشة هذه القضية. ذلك أن فهم الصوم على أنه انقطاع مؤقت عن الطعام أو — وهو الأكثر شيوعاً — أنه تناول أطعمة نباتية (قد لا تختلف كثيراً عن الأطعمة الأحرى)، فقط، هو إهدار لقيمة الصوم. وممارسته في هذا الإطار لا جدوى منها، وربما استساغ البعض المأكولات النباتية أو اعتبرها مفيدة صحياً أو كنظام غذائي يخفض الوزن — وهذا كله لن يفيد الحياة الروحية شيئاً. ولو كان مجرد أكل البقول يحول القلب أويغير السلوك أو يهب الحياة الأفضل يكون المسيح قد مات بلا سبب (وعلى العكس فإن البعض ينال ثمار الصوم — حتى ولو سُمح له بتناول بعض الأطعمة الدسمة لأسباب صحية — طالما التزم بروح الصوم من توبة وضبط ونسك وغيرها).

حقيقة الأمر أن الصوم ممارسة روحية صعبة تحتاج إلى عمل النعمة لئلا يتحول إلى بحرد عادة أو أداء آلى لا يحركه الإيمان. فالقفز إلى الصوم بينما النفس تحيا حياة عالمية، ودون قاعدة روحية في نفس مؤمنة اختبرت الخلاص وتجاهد في محبة الله

بالصلاة والتوبة وتجتهد في معرفة كلمة الله واختبارها في الحياة اليومية، وتسسعى إلى بيت الله بالتسبيح وشركة القديسين والاشتراك في عشاء الرب الإفخاريسسي، هو خطوة سابقة لأوانها. بل ربما أنشأ رضي زائفاً عن النفس يعوق توبتها. فقد كان الفريسي صائماً ولكنه افتقد اتضاع الصائم وانحناءه وحاجته إلى الغفران فلم ينا شيئاً، بينما العشار لم يكن صائماً ولكنه تقدم بروح الصائم المنكسر الشاعر بخطيئته والمترجى الغفران فترل إلى بيته مبرراً.

كما أن الصوم يحتاج إلى كل وعينا ومثابرتنا لكى يؤتى ثماره. فالـــذى يــصوم دون أن يفطن إلى أنه صائم وأن صومه تعبير عن إيمانه لن يلتفت إلى صـــوم اللـــسان والحواس والفكر، ولن يشعر بالانسحاق والتذلل، ولن يضبط إقباله على الطعام بعـــد فترة الصوم، ولن ينتبه إلى فتور صلاته أو سطحيتها أو أنه لم يقرأ كلمة الله أو أنه لا يخفل كثيراً بالوجود في بيت الرب.

## \* \* \*

## ويبقى أن نشير إلى الملاحظات التالية:

(١) أن الصوم ممارسة تحتاج إلى وقت كى تتأصل ثماره فى حياة الصائم. فالأصوام الطويلة (مثل الصوم الأربعينى) ثمارها أوفر. كما أن مضى السنين فى حياة الفضيلة والتوبة وممارسة الصوم يجعلها جزءاً أصيلاً من توجُّهات المؤمن، فيصير التعفف هو قانون الحياة ، ليس فقط بالنسبة إلى الطعام – أقوى الاحتياجات – وإنما أيضاً الانتصار على المكيفات والعادات الرديئة وسائر الميول الجسدية المنحرفة.

فاللسان ينضبط فلا يندفع ولا يثرثر ولا تتساقط منه الأخطاء، حريصاً على كلام البنيان، وربما لجأ الإنسان إلى الصمت بدل الجدل العقيم، كما يبطئ الغضب وتتضع النفس، وتنضبط الإرادة والحواس والسلوك في الفرح والحزن.

والعلاقات الزيجية هي الأخرى لا تصير فرصة للجسد وجموحه وإنما تعبر عن الحب في الوقت المناسب في غير ما إفراط. والمال تتصاغر قيمته وتصير القناعة قرين التقوى ويصبح العطاء السخى فرحاً وبركة. ويتراجع حب الترف والمسرات العالمية

والاهتمام بالزينة الخارجية وتنتعش زينة الروح الوديع الهادئ (١بط ٣: ٣-٤). وهكذا يصير الصوم حياة بأكملها تتخلل كل جوانب السنفس وبحال لممارسة الفضائل الروحية من صلاة وخلوة وهدوء وتأمل ورحمة.

- (٢) **الأصوام القصيرة تتناسب أكثر مع التوسل** وطلب تدخل الله في التجارب أو عند مفترق الطرق أو الاختبارات المصيرية، وقد تشترك جماعة في صوم كهذا لمساندة من هم في احتياج كتعبير عن المحبة الأخوية وشركة الجسد الواحد.
- (٣) كلام المسيح في الموعظة على الجبل عن الصوم (والصلاة والصدقة) يبدو منصباً على الصوم الفردى الذي يلجأ إليه العابد ابتغاء تحنن الله وتدخله لحل مشكلة أو للنصرة في الحرب الروحية. وهو يدين التظاهر والإعلان الله يعسل العبادة مقدمة للناس، وإنما هي بالإيمان مقدمة إلى الله وحده الذي يسرى في الخفاء والذي سيجازي كل واحد كما سيكون عمله.
- (٤) أن قسر الناس على الصوم بالتهديد والحرمان من التناول ليس هو السبيل الإنجيلي لمعرفة المسيح. وإنما بنشر المعرفة بالمعنى الحقيقي للصوم وعلاقته بالجهاد ضد الخطية والمساعدة على التغلب على مصاعب ممارسته.. وعندما يصير الإنسان روحياً ممارساً للتوبة يمكن أن يصوم كل الأصوام دون ضغط بل بتلقائية ودون تذمر.

#### ☆ ☆ ☆

إن الصوم (وكل العبادة) دعوة للبنين للــوجــود مــع الله واختبــار محبتــه والتمتع بشركته وفيض عطاياه وتذوق الأبدية هنا على الأرض... فمن لا يلبي؟..

## أنسى . . ولا أنسى

## لا أنسى ٠٠

كما أن الله لا ينسى وعوده والتزاماته، ولا رعايته لخليقته إنساناً وحيواناً ونباتاً وجماداً، ولا ينسى توسلات الصارخين إليه، ولا ينسى تعب المحبة، ولا ينسى عمل الإنسان خيراً كان أم شراً، بل جعل يوماً للدينونة لمحازاة كل واحد كما يكون عمله، فكذلك علينا أيضاً الكثير الذي سيتحتم أن نذكره ولا ننساه أبداً:

#### (١) لا أنسى عمل المسيح وفداءه

الذى به أنقذين من الموت الأبدى وأعطانى أن أعيش فى النور، وأتذكر حبه لى حتى الموت الدامى فأحبه من كل قلبى، وأضع كل ثقتى ورجائى فيه، وأتبعه كل الحياة لأنه فيه راحيى " تعالوا إلى يا جميع المتعبين والثقيلى الأحمال وأنا أريحكم" (مت ١١: ٢٨).

## (٢) لا أنسى حياتي الأبدية وأننى لست من هذا العالم

فأمارس حياتي الأمينة هنا كمواطن سماوي أبدى لا تستولى عليه إغراءات الزمان الحاضر، ولا ينهار تحت آلامه وتجاربه، متمسكاً بالطريق الضيق الذي قادني إليه الرب

لأنتقل من الظلمة إلى النور (١ بط٢: ٩)، ومستنداً إلى الصليب الذي سقطت عنده أثقالي و خطاياي.

- " هذا هو الوعد الذي وعدنا هو به الحياة الأبدية " (١يو ٢: ٢٥)؛
- " لأن ليس لنا هنا مدينة باقية لكننا نطلب العتيدة " (عب١٠: ١٤)،
- " ونحن غير ناظرين إلى الأشياء التى تُرى بل إلى التى لا تُرى لأن التى تُرى وقتية أما التى لا تُرى فأبدية " (٢ كو٤: ١٨).

## (٣) لا أنسى وعود الله فأصدقها وأستند إليها ولا أنسى وصية الله فأطيعها وألتزم يها

.. وأسترشد بنورها مكتشفاً حوانب قصورى وضعفى، وأتعزى بها كل الحياة " احترزوا من أن تنسوا عهد الرب إلهكم الذى قطعه معكم " (تث٤: ٢٣)،

" يا ابني لا تنس شريعتي. بل ليحفظ قلبك وصاياى " (أم٣: ١)،

" سراج لرجلى كلامك ونور لسبيلى.. لا أنسى كلامك... أما شريعتك فلم أنسها... لو لم تكن شريعتك تلاوتى لهلكت حينئذ فى مذلتى... إلى الدهر لا أنسى وصاياك لأنك بما أحييتنى "(من مز ١٩).

#### (٤) لا أنسى إحسانات الله

لا أسمح بأن تتحول عطايا الله وإحساناته أمراً واقعاً عادياً فأفقد الانبــهار بمــا وشكر الله عليها في كل يوم. وحتى في أوجاعي وآلامي أتحسس يد الله التي تسمح بما كي أتنعم بحضور الله فيها:

" باركى يا نفسى الرب وكل ما فى باطنى ليبارك اسمه القدوس. باركى يا نفسى السوب ولا تنسى كل حسناته. الذى يغفر جميع ذنوبك. الذى يشفى كل أمراضك. الذى يفدى من الحفرة حياتك . الذى يكللك بالرحمة والرأفة. الذى يشبع بالخير عمرك فيتجدد مثل النسر شبابك" (مز١٠٠ دا - ٥ وما بعده).

#### (٥) لا أنسى أمور ضعفي

نحسن صنعاً إذ نتذكر أمور ضعفنا وأخطاء حياتنا الماضية وسجل اعترافاتنا الحافل لتكون أمامنا في كل حين، لكى نتضع ونحذر ونتفادى السقوط فيها من حديد، ولكى نزداد حرصاً وسهراً عالمين أن الخطية " طرحت كثيرين جرحى وكل قتلاها أقوياء " (أم ٧: ٢٦)، ولكى نؤكد لأنفسنا أن سر انتصارنا لا يكمن فينا وإنما في قوة القدير ضابط الكل الذي يسير بجانبنا، فيتضاعف اتكالنا على الله.

ولكن علينا أن نحذر ونتحفظ من أن نجعل خطايانا السابقة التي تُبنا عنها كأنما ماثلة دوماً أمام الله وهو الذى غفرها، أو أن تعطلنا عن النمو الروحى، أو تقـف حائلاً دون تقدمنا لخدمة الله.

ومعلمنا القديس بولس لم ينس يوماً أنه بجهل في عدم إيمان كان مجدفاً ومفترياً ومضطهداً لكنيسة الله بل وسجل ذلك على نفسه في رسائله (١ كو١٥: ٩، غــل١: ١٣، ١٣)، وأمام الشعب وقــضاته (١ع٢٢: ٤، ٥، ١٩، ٢٠، ٢٦: ١٠) ولكنه لم يسمح لماضيه أن يعوقه عن تبشير اليهود إخوته والكرازة باسمالمسيح للأمم حتى أقصى المسكونة شاهداً لنعمة الله التي افتقدته فغــيرت مجرى حياته.

## (٦) لا أنسى خبراتى السابقة مع الله

عندما تواجه داود أمام جليات العملاق، استعاد خبرته السابقة عندما أنقذته العناية الإلهية من الأسد والدب (١صم١٠: ٣٤-٣٧)، فأيقن من انتصاره هذه المرة أيضاً. وعلينا أن نتذكر دوماً خبراتنا السابقة مع الله في التجارب والمحن التي تمر بنا، وليس كأننا نلتقيها لأول مرة، فيمتلئ قلبنا يقيناً من انتصار النعمة لنا في التجربة التالية وإن اشتدت فالله هو الله "يبقى أميناً لن يقدر أن ينكر نفسه" (٢تي٢: ٣٢).

## (٧) لا أنسى اختبارات الآخرين

فالعاقل الحكيم من اتعظ بغيره، فيتبع الخبرات الجيدة ويتجنب النكسسات السق قادت إلى السقوط أو الهلاك.

فى مواقف الحياة، فلنتعلم الأمانة والصمود من دانيال والفتية، والعفة من يوسف، والتوبة بعد الانكسار من داود وبطرس، والخدمة الباذلة من بولس. ولنأحذ العبرة من امرأة لوط (لو١١٧: ٣٣) التي أحبت العالم فأدركها الهلاك الذي لم تكد تنجو منه (تك٩١: ٦)، وعيسو الذي احتقر البكورية وباعها بالتافه القليل و لم يجد للتوبة مكاناً رغم الدموع (تك٥٦: ٢٩–٣٤، عب١: ١٦، ١٧)، ويهوذا الذي خان وباع لأن تطلعاته لم تتجاوز الحاضر إلى الملكوت وتأخر رجوعه وضاع رجاؤه ففقد كل شئ (مت٢٧: ٥، أع١: ١٨):

" وهذه الأمور حدثت مثالاً لنا حتى لا نكون نحن مشتهين شروراً كما اشتهى أولئك... وهي كتبت لإنذارنا نحن الذين انتهت إلينا أواخر الدهور. إذاً من يظن أنه قائم فلينظر أن لا يسقط" (١ كو ١٠: ٦، ١١، ٢).

### (٨) لا أنسى محبتى للقريب

وصية محبة القريب هي الوجه الآخر لوصية محبة الله، وعلى المومن ألا ينسسي مسئوليته تجاه القريب، أي كل من تضعه النعمة في طريق حياته: الصديق والعدو، القريب والبعيد، والفقير واليتيم والغريب والضيف. والرب في وصاياه الأخيرة يحثنا أن نطعم الجائع، ونسقى العطشان، ونزور المريض، ونأوى الغريب، ونأتي إلى السجين، ونعتبر كل هؤلاء إخوته الأصاغر. وأن أية حدمة نقدمها (أو لا نقدمها)، لواحد مرن هؤلاء فكأننا قدمناها (أو لم نقدمها) له هو (مت ٢٥: ٤٠، ٥٤). والوحي الإلهي يوصينا " لا تنسوا إضافة الغرباء لأن بها أضاف أناس ملائكة وهم لا يدرون " ومذكّراً بضيافة إبراهيم لثلاثة رحال حملوا له البشارة .عيلاد إسحق وهم كانوا ملائكة) (تك ١١ ١٠ ١٠)، ويضيف " ولكن لا تنسوا فعل الخير والتوزيع لأن بذبائح مثل هذه يسرّ الله " (عب ١٠ ٢٠)، ويؤكد على مسشاركتنا للمتالين

والمضطهدين " اذكروا المقيدين كأنكم مقيدون معهم والمذلّين كأنكم أنتم أيضاً في الحسد" (عب٣٠: ٣).

## أنسى ٠٠

يقال إن الإنسان سُمّى إنساناً لأنه ينسى. والنسيان فى الأساس من نعم الله: فالحزن (خاصة الحزن لفقد الأحباء أو الحسائر الكبيرة)، يمكن أن يقتلنا لو بقى بنفس قوته. ومن هنا جاء القول إن كل شئ يولد صغيراً ثم يكبر مع الزمن إلا الحزن الذى يولد كبيراً ثم يتضاءل بمرور الأيام ولا يبقى منه غير الذكرى. كما أن الهموم والضيقات وتقلبات الدهر والذكريات الأليمة وحتى العداوات (بين الأشخاص وبين الدول) تُنسى بمضى الزمن وتتوارى فى أحداث الحياة التى لا تتوقف ومع لمسات النعمة الرحيمة التى تسمح أيضاً بالأفراح والفرج بعد الضيق.

على أن هناك أموراً ينبغى أن نقسر أنفسنا قسراً على نسيالها إرادياً من أجل سلامنا النفسي من ناحية، وانسجاماً مع وصايا الإنجيل من ناحية أخرى، نذكر هنا بعضها:

## (١) أنسى ما هو وراء وأمتد إلى ما هو قدام

مرة أخرى نتوقف أمام قصة امرأة لوط الأليمة التى بددت اللحظات الثمينة المتاحة للنجاة وصرفتها في التأمل في الماضي. وبدلاً من أن تتقدم إلى الأمام وتنسشغل بمستقبل أفضل توقفت متحسرة على آثار وخرائب الماضي المخزى، وبقى عمود الملح القائم في سهول البحر الميت إلى الأبد رمزاً وتحذيراً للذين لا ينسون ما هو وراء. وبولس نفسه رغم كل ما بلغه يقول "ليس أبي قد نلت أو صرت كاملاً... أنا لست أحسب نفسي أبي قد أدركت ولكن أفعل شيئاً واحداً إذ أنا أنسى ما هو وراء وأمتد إلى ما هو قدام " (ف٣: ١٢-١٣).

وإذا اتبعنا نهج القديس بولس فهذا يتطلب أن ننسى أعمال برّنا شاكرين نعمة الله التي استخدمتنا (١ كوه١٠: ١٠)، بل وننسى حتى خبرات النجاح الماضية ونتطلع إلى غيرها..

وألا نكتفى بما أدركناه بل ننمو إلى ما هو أرحب وأرفع اختباراً. قد لا يجوز ذلك فيما يتعلق بقوة الجسد وأمور الصحة فهذه قد تتراجع بالمرض أو بحكم السن، وهناك أعضاء ما يتلف منها لا يتجدد، أما في مجال الروحيات فالآفاق متسعة لا نماية لها: " إلى قياس قامة ملء المسيح " (أف٤: ١٣) " إلى كل ملء الله " (أف٣: ١٩).

وبالأولى أن ننسى مواقف الفشل السابقة، والإخفاقات فى تنفيذ الوصية، ولنجاهد فى التقدم إلى الأفضل استناداً إلى نعمة الله ومعونته وشعارنا " أستطيع كل شئ فى المسيح الذى يقوينى " (ف٤: ١٣)، وأن ننسى الخبرات السبيئة والخاطئة السابقة التى تكمن أحياناً فى الذاكرة فالتخلص منها يحفظ النفس من العثرة والفكر من الشوائب. من التلوث، والتوبة المتواترة الجادة تؤدى إلى طرح الماضى وتنقية الفكر من الشوائب.

### (٢)أنسى الإساءة وتعديات الآخرين

فبعض النفوس قد تغفر الإساءة ولكن لا تنساها. على أن الغفران الحقيقى لابد أن يقترن بنسيان الإساءة أى إسقاطها إلى غير رجعة دون اختزالها لاستدعائها أو التذكير بها.

نعم .. إن كبرياء الإنسان يجعل من نسيان الإساءة أمراً عسيراً بالفعل. ومن هنا فالحاجة ملحة لمساندة النعمة. كما تساعدنا عليه حقيقة أننا لن نتمتع بالغفران دون أن نغفر للآخرين " اغفروا يغفر لكم" (لو 7: ٣٧) " فإنه إن غفرتم للناس زلاقهم أيضاً أبوكم السماوى وإن لم تغفروا للناس زلاقهم لا يغفر لكم أبوكم أيضاً زلاتكم " (مت 7: ١٥، ٥٠)، مر ١١: ٢٥، ٢٠).

وعلينا أن ندرك أن كلنا تحت الضعف ومعرضون للتجربة، ومسامحتنا للآخــرين تشجعهم هم أيضا على الغفران متى جاء الوقت فتنكسر حلقات الكراهية وتنتــصر الحبة. ولا شك أن من ينسى الإساءة سريعاً يحتفظ بصفاء نفسه وينجو مــن فكــر الانتقام ويظل متمتعاً بسلام الله وأمنه.

### (٣) أنسى سقطات الآخرين ونقائصهم

.. كى لا أنزلق إلى إدانتهم قولاً أو فكراً أو قلباً، أو احتقارهم والاستهزاء بهم، أو عقد المقارنات بيني وبينهم (كما فعل الفريسي مع العشار – لو١١: ١١) ويتراجع سهرى وحذرى ولا أنتبه إلى عيوبي، وربما تخلت عنى النعمة فأتعرض لهجمات العدو وأتجرع ذات الكأس؛

بل أصلى من أجلهم كى يحررهم الله كما حررنى. وأصلى من أجل نفسى لـــئلا أنزلق إلى ما سقطوا فيه " أيها الإخوة إن انسبق إنسان فأخذ فى زلة ما فأصــلحوا انتم الروحانيين مثل هذا بروح الوداعة ناظراً إلى نفسك لئلا تُجرب أنت أيــضاً " (غلة: ١). " ولماذا تنظر القذى الذى فى عين أخيك وأما الخشبة التى فى عينك فلا تفطن لها "(مت٧: ٣، لو٢: ٤١).



إلهنا المحب هبنا نعمتك كي نظل دائماً ندكر عملك من أحل خلاصنا واحساناتك المتحددة كل صباح، وألا ننسى انتماءنا إلى الملكوت السماوي، والالتزام بوصاياك ووعودك، وممارسة مجتنا للقريب بكل فرح، لأن هذا كله يتجاوز قدراتنا، ولأننا في حياتنا الجسدية لا نستطيع أن نرضيك (رو ٨:٨)؟

وهبنا يا إلهنا نعمتك كي نستطيع أن ننسى ما هو وراء سواء كان ذلك حبرات نجاحنا أو مواقف فشلنا ونكساتنا، فالأولى قد تعطلنا عن التقدم أكثر والثانية تجبطنا وتعثرنا وتزرع اليأس في قلبنا؛ ولكي ننسى أيضاً إساءات الآحرين متمثلين بغفرانك لصالبيك حتى إذا غفرنا تغفر لنا زلاتنا؛ ولا تسمح أن تشغلنا زلات الآحرين وعيوبهم عن إدراك نقائصنا ونواحي الضعف فينا، كي تتحنن علينا وتنقينا لنمتد دوماً إلى ما هو قدام.

آمین یا رب ... اسمع واستجب.

# المسيحي في مجتمع مضاد

ماذا ينبغي أن يكون رد فعل المسيحي على الذين يرفضون المسيح ويرفضونه هــو بالتالي ؟

كيف يتصرف بإزاء ضعف المحبة أو الفتور أو الإهمال أو أحياناً الكراهية الصريحة؟ وماذا بإزاء اغتصاب حقوقه أو افتقاده المساواة لأنه مسيحى؟

تعالوا نقرأ هذا الجزء من انجيل لوقا (٥١:٩-٥٦) الذي يسجل حواراً بين الرب وتلميذيه يعقوب ويوحنا :

"وحين تمت الأيام لارتفاعه ثبّت وجهه لينطلق إلى أورشليم وأرسل أمام وجهه رسلاً. فذهبوا ودخلوا قرية للسامريين حتى يعدّوا له. فلم يقبلوه لأن وجهه كان متجهاً نحو أورشليم. فلما رأى ذلك تلميذاه يعقوب ويوحنا قالا: يا رب أتريد أن نقول أن ترّل نار من السماء فتفنيهم كما فعل إيليا أيضاً. فالتفت وانتهرهما وقال: لستما تعلمان من أي روح أنتما. لأن ابن الإنسان لم يأت ليهلك أنفس الناس بل ليخلّص. فمضوا إلى قوية أخرى"

فالتلميذان، وقد هالهما أن يرفض السامريون سيدهم وألا يسمحوا له بدخول قريتهم، طلبا العقاب والانتقام، وسألا الرب إن كان يريد أن يطلبا أن تترل عليهم نار من السماء فتفنيهم. واحتاج التلميذان أن يذكّرهما الرب بحقيقتهما: أهما محتلفان عن غيرهما طالما أهما يتبعانه وقال لهما معاتباً منتهراً: "لسستما تعلمان من أي روح أنتما". فهما ومعهما كل المسيحيين خليقة جديدة أعطيت وصية حديدة "أن تحبوا بعضكم بعضاً" (يو ١٣:١٥، ١٥:١٥) وأن يحبوا أعداءهم ويباركوا لاعنيهم ويحسنوا إلى مبغضيهم ويصلوا لأجل الذين يسيئون إليهم ويطردولهم. فلا أجر لنا إن أحببنا الذين يحبوننا، ولا فضل لنا إن سلمنا على إخوتنا فقط. وعلينا أن نتمثل بأبينا السماوي في رحمته وكمال محبته فهو يشرق شمسه على الصالحين والأشرار كما يُمظر على الجميع أبرار وظالمين" (مت٥:٤٤ - ٤٨)، لو٢: ٢٧، ٢٥ - ٣٦).

ومن ناحية أخرى فقد أكّد الرب لتلميذيه أن طبيعة رسالته تتنافى مع الانتقام والعقاب إذ هي تقصد الانقاذ من الهلاك "لأن ابن الإنسان لم يأت ليهلك أنفس الناس بل ليخلص" (لو ٩٦:٥٥).

وفي مناسبة تالية ورداً على سؤال متعلق بوصية محبة القريب، سرد الرب مثل السامري الصالح الذي بيّن فيه أن القريب هو كل الناس الذين تضعهم الظروف في طريقي.. أصدقاء كانوا أم أعداء. وعلى المسيحي أن يكون كسيده الذي ترك محده وأخلى نفسه (في ٢:٧)، وحمل خطية كثيرين وشفع في المذنبين (أش ٣٥:٦١)، ومات لأحل الجميع (٢ كوه:١٥).

ونظن أن المجال الذي نحن بصدده يتسع لموقف آخر بين الرب وتلميذيه القديس بطرس، والبستان يعج بجنود الهيكل حاءوا في جنح الظلام للقبض على يسوع. وكمتحمس تدفعه محبته لسيده استل بطرس سيفه وضرب عبد رئيس الكهنة فقطع أذنه. فقال له يسوع "رد سيفك إلى مكانه لأن كل الذين يأخذون بالسيف بالسيف يهلكون" (مت٢٦:١٥، ٥٢ ، يو ١١:١٨). فالمسيح لن يسمح أن تقوم حرب دفاعاً عنه أو انقاذاً له من الصليب بل هو يسير نحوه بخطوات ثابتة انقاذاً لكل الخطاة "ليس لأحد حب أعظم من هذا أن يضع أحد نفسه لأجل أحبائه" (يو ١٣:١٥).

ورغم أنه ليس وارداً أن يلجأ مسيحي حقيقي إلى استخدام السلاح رداً على من يرفعون عليه السلاح، فالاعتداء لا يبرر الاعتداء والعنف لا يبرر العنف. ولكن قول المسيح لبطرس موجه لأي مسيحي حماسته أكبر من إيمانه وغيرته أكثر من التزامه بالإنجيل. وهو أمر قاطع واحب الطاعة: رد سيفك (أو سلاحك أو عصاك أو حتى يدك) ولا تواجه بغير الكلمة. وقد يطلب المسيحي الشرطي أو يرفع دعواه إلى القاضي، وقد يتحقق العدل أو لا يتحقق، وقد يفقد المرء حياته ولكنه رغم كل شئ لن يغامر بخسارة نفسه.

#### **\* \* \***

كتبنا هذه الكلمات لأن هناك خطراً يتهدد المسيحي الذي يعيش في مجتمع يرفضه أو يقاطعه أو يسئ إليه بأي صورة من الصور، هو أن يترلق إلى التعصب والسلبية والانطواء أو العزلة وكلها صور من كراهية الآخر واستقالة صريحة من وصية المسيح.

فاعلم من أي روح أنت. ولا طريق أمامك غير الحب. فهذا هو طريق المسيح والانجيل. وإذا تسللت الكراهية إلى قلبك فقد هُزمت وتنكّرت لإيمانك. والحل عندها هو التوبة والرجوع وطلب مؤازرة النعمة "لا يغلبّنك الشر بل اغلب الشر بالخير" (رو ٢١:١٢)

واعلم أن الآخر ليس غريباً عنك.. إنه أخوك وقريبك. والمسيح قد مات من أجله أيضاً كما مات من أجلك (٢كو٥:٥١) لأن الله يحب العالم كله وليس المسيحيين فقط (يو٣:٣).

إنه تحدِّ. ولا سبيل غير أن تقبله مستنداً إلى النعمة. ومسئولية المسيحي الذي المتقدته نعمة الله وقادته إلى طريق الحياة أكبر من مسئولية غيره، وهو الذي يبشر بعهد حديد مع الله.

" من قال إنه في النور وهو يبغض أخاه فهو الآن في الظلمة" (١يو٩:٢)؛ "ومن لا يحب لم يعرف الله لأن الله محبة" (١يو٤:٨)

نعم .. لا طريق غير المحبة.

# شبياب خارج الأبواب

( محاولة لدراسة ظاهرة مقلقة )

" اخرج عاجلاً إلى شوارع المدينة وأزقتها إلى الطرق والسياحات وألزمهم بالدخول حتى يمتلئ بيتي" (لو11:12–77).

في ختام هذه المجموعة من المقالات التي تناولت حوانب من حياتنا الروحية، نلفت النظر إلى ظاهرة أخذت في التصاعد عام بعد عام وتنذر بتداعيات إن لم نتداركها واستمر تجاهلها فقد لا نستطيع حصارها وإحهاضها.

والظاهرة المقلقة التي نقصدها هي هذه الأعداد الكبيرة من الشباب من الجنسين يقفون خارج أبواب الكنائس وأسوارها، أثناء خدمة القداس والاجتماعات، والذين تتزايد أعدادهم خاصة في ليالى الأعياد السيدية (الميلاد والظهور الإلهي والقيامة). وتراهم في عالمهم الخاص لا يدرون بما يجرى في الداخل، ويقضون الوقت في أحاديث وضحكات (إلى أن ينتهى القداس أو الاجتماع) فيعودون من حيث أتوا.

وتشير هذه النفوس التائهة من الشباب الذين يقفون خارج الأبواب وظهرههم الى الكنيسة إلى تقصيرنا الكبير من نحوهم بينما يُفترض ألهم كنيسة المستقبل فإهمالهم هو إسهام منا مع العالم في محاصرة الكنيسة وإجهاض رسالتها الخلاصية وحجب نورها عن العالم الذي يتخبط في الظلام.

### أما عن الأسباب:

- (1) فلا شك أن أول الأسباب هو ضعف الرعاية العائلية انعكاسا لفتور الصلة بين الوالدين وأبنائهما في المجال الروحي، واقتصار الاهتمام على توفير المطالب المادية وحدمة رفاهية الحياة، بصورة مبالغ فيها أحيانا، يما يجعلها مصدرا إضافيا للبعد عن الله والانغماس في حياة الحسد.
- (٢) يضاف الى ذلك محدودية الرعاية الكنسية، ويبدو أن حدمة التربية الكنسية تتراجع تحت وطأة انشغال الكثير من حدام الشباب بالعمل لتلبية المطالب المادية (في ظروف اقتصادية غير مواتية) وبالتالى ندرة الخدام الباذلين أصحاب المواهب في حدمة الشباب، وهذه موضع شكوى الكثير من الآباء الكهنة، كما أنها مسشكلة مؤسسات شبابية كثيرة، كبيوت المغتربين والمغتربات فيها الحصاد الكثير ولكن الخدمة فيها تعشر لقلة الفعلة المؤهلين.
- (٣) فى الوقت الذى يحتاج الأولاد والبنات فى فترة مراهقتهم وما بعدها الى مساندة واهتمام خدامهم وخادماتهم لمساعدتهم على عبور هذه الفترة الحافلة بالمخاطر، يكون غياب الرعاية والافتقاد والقدوة نوعا من التخلى عن الواجب المقدس الذى يؤدى الى ابتعاد الكثيرين فى المرحلتين الإعدادية والثانوية عن الكنيسة وانسحاهم من حياة القداسة إلى صحبة السوء. بينما لو تمت رعايتهم كما ينبغى لارتبطت حياقم بشخص المسيح الذى يهبهم حياة النصرة فيجتازون مراهقتهم كأحد أغنى فترات حياقم بل وينخرط بعضهم فى فصول إعداد الخدام كما يحدث مع أقراهم الذين نعموا بالرعاية ليصيروا خداما للرب بدءا من الثانوية العامة أو الدراسة الجامعية وإلى نهاية الأيام.

(\$) رغم كل شئ فإن الخبرات الروحية التي عرفها هؤلاء أو بعضهم في أيامهم الأولى تظل تفعل فعلها. فتجدهم يمضون الى الكنائس من حين الى حين خاصة في المناسبات ولكنهم لبرودة محبتهم، باستمرار بُعدهم، فإهم لا يحتملون جو الصلاة ويتهربون من التوبة فيبقون خارج الكنيسة.

### فماذا عن الحلول؟

إذا نظرنا الى نصف الكوب المملوء لقلنا أن هؤلاء الشباب لا يزالون يحومون حول الكنيسة ويحتاجون إلى رعاية سريعة قبل أن يلحقوا بمن سبقوهم، ممن بقوا بعض الوقت خارج حدران الكنيسة، ولما لم يلتفت إليهم أحد تركوها بلا رجعة إلى أماكن يسكنها الخطر ويديرها رئيس هذا العالم. فهم كمن يلقى بنفسه في البحر احتجاجا على إهماله من ذويه:

- (۱) علينا أولاً أن نعترف بأننا إزاء مشكلة ملحة تتطلب حلاً وأن نقر بحق هؤلاء الشباب علينا في خدمتهم والسعى إلى إعادهم الى طريق الخلاص والتمتع بعشرة الله والجلوس تحت قدمى السيد. إن لهم حقا في المسيح كما نحن كما أنسا أفضل منهم ولولا أن افتقدتنا نعمة الله لكنا مثلهم تائهين في البرارى والقفار.
- (٢) علينا أن نستبعد من دائرة الحلول أية محاولة للتخلص من هؤلاء السشباب بمنع تواجدهم أو طردهم أو إساءة معاملتهم، ليتولد فينا الإحساس الكاذب بالقضاء على المشكلة، بينما نحن بذلك نضيف إلى صعوبتها بتبديد هؤلاء الشباب في التيه بعد أن كانوا على أبواب الكنيسة وكان المطلوب فقط دعوقم حتى يمتلئ البيت (لو١٤: ٣٣).

إن المسيح لم يأنف من مجالسة العشارين والخطاة بل نبهنا الى أنــه لم يـــأت إلا اليهم. ذلك أن الأصحاء لا يحتاجون إلى طبيب بل المرضى (مــــ٩: ١٠-١٣).

(٣) إن العبد الذي أرسله سيده الى شوارع المدينة وأزقتها للدعوة إلى عــشائه العظيم (لو ١٤) هو الأسقف والكاهن والشماس وحادم التربية الكنسية بــل وكــل مؤمن، ورعاية الشباب هي مهمة خطيرة تستحق أن يتخصص لها كاهن مؤهل ضمن كهنة كل كنيسة، وأن يضعها أمين الخدمة ضمن أولى اهتماماته، وأن يُكــرَس لهــا

مسئول شبابي أُعِدَّ إعدادا حيدا للاهتمام بالشباب وخدمتهم وحبهم وبذل نفسه من أحلهم.

(٤) إن الدور الذى تقوم به أسقفية الشباب فى خدمتهم بالكلمة المسموعة والمقروءة والمؤتمرات الدورية الكبيرة فى الداخل والخارج – على اتساع القارات هو موضع التقدير، وثمار هذا الجهد الكبير لا تخطئها العين. وهى لابد واعية لهذه الظاهرة ولكن الامكانيات لا تسعف – وهى تستطيع مع هذا أن تسهم مع المؤسسات العلمية الكنسية فى الحل بدراسة الحجم الحقيقى لهذه الظاهرة وتقصى أسباكها واقتراح الحلول المناسبة لها وتخصيص دورات تأهيلية لخدام السشباب وإثارة اهتمام الكنائس بخدمة الشباب وافتقادهم.

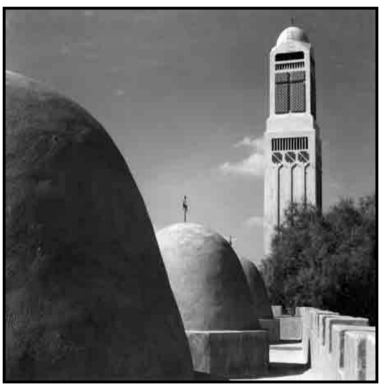
(٥) إن تنشيط نظام العضوية الكنسية وتحديد دائرة خدمة كل كنيسة سوف يكشف لنا عن الحصاد الكثير المتوارى والذى لم تطأ أقدامه الكنيسة، أو من فعل ذلك لبعض الوقت ثم توقف، أو من يأتى في المناسبات وحدها. وسيكون افتقاد هؤلاء واستعادهم الى أحضان النعمة اختطافا لهم من براثن المهلك. إن الكنيسسة ليست مسئولة فقط عن المنتظمين في الحضور اليها أو هؤلاء الواقفين بالأبواب أو خارج الأسوار، وإنما أيضاً عن هؤلاء الذين لا يأتون وهم أكثر جدا وفي حاجة إلى إنقاذ "الذي ليس بأحد غيره الخلاص" (أع٤: ١٢).

(١) هناك سبب شكلى ولكنه قد لا يخلو من أهمية وهو ضيق مساحات الكنائس عن استيعاب كل المصلين في المناسبات الكنسية الكبيرة (كالأعياد والجمعة العظيمة مثلا) (وإن كان لا يعوق الحريصين على الصلاة). وسوف يكون إسهاما في الحل وتفويت الفرصة على عدو الخير (الذي يضخم العقبات الصغيرة) بتدبير أماكن إضافية للصلاة في مثل هذه المناسبات مثل استخدام كل القاعات المناسبة (أو حيى إقامة خيمة) بحيث تتاح الصلاة للجميع. على أن يتم تخصيص شمامسة وحدام (وربما أحد الكهنة أيضاً) لدعوة الشباب خارج الأبواب والترحيب بهم للدخول الى هذه القاعات الإضافية التي إما أن تحوى دوائر تليفزيونية مغلقة أو حتى أن يقام فيها قداس مواز لخدمة القداس في الكنيسة الرئيسية. ولا شك أن هذا الاهتمام الرعوى من الكنيسة نحو هؤلاء الشباب سيؤتي ثمره ذو باناً لجليد الغربة والبعد، ونموا للشعور

بالانتماء وبداية لعلاقة صحية مع الكنيسة واندماجا في احتماعات الشباب بما وربما التحول إلى خدمتها كل الأيام.



يبقى أن نقول .. إن الخدمة الباذلة وتقديم القدوة وانحصار الهدف في دعوة الخلاص واقتياد هذه النفوس بالتوبة لأحضان السيد الفاتح وذراعيه لقبولهم وانقاذهم من العالم الشرير هو ما يحتاجه هؤلاء وهو ما ينبغي أن يكون غاية الكنيسة ومحور اهتمامها.





كتب صدرت من هده السسله:

الكتاب الأول: في السلوك المسيحي

التدين المضاد... ومقالات أخري

الكتاب الثاني: عن المسيح

يسوع المسيح الشفيع الكامل... ومقالات أخري

الكتاب الثالث: المسيح في حياة الكنيسة والخدمة

عثرة الصليب ... ومقالات أخري

الكتاب الرابع: شخصيات كتابية

١- القديس بطرس . . أول التلاميذ

٧- القديس بولس .. آخر الرسل

الكتاب الخامس: قضايا إيمانية

المسيح يعرفنا عن ذاته ... ومقالات أخري