(الطبعة الثانية)



# الكتاب الرابع

# شخصيات كتابية

(١) القديس بطرس .. أول التلاميذ

(٢) القديس بولس .. آخر الرسل

دكتور جميل نجيب سليمان

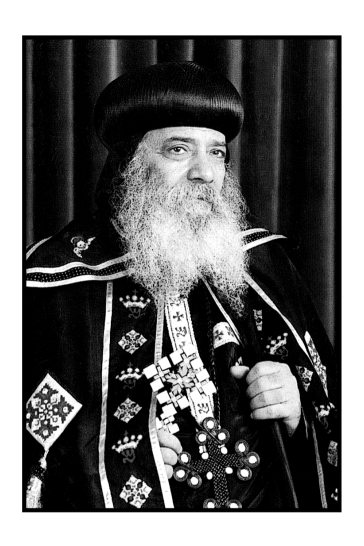
اسم السلسلة : نور الحياة

الكتاب الرابع: شخصيات كتابية

القديس بطرس .. أول التلاميذ القديس بولس .. آخر الرسل

المــــــــــؤلف : دكتور جميل نجيب سليمان gamilnsoliman@yahoo.com

ت: ۲۲۰۲۹۷٤٤



صاحب القداسة والغبطة (البابا شنووه الثالث بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية الـ (١١٧)

#### المحتويات

#### القديس بطرس ... قصة حياة نسجتها النعمة ،

- 11 من صيد السمك إلى صيد الناس
  - + البداية ١٢
  - + الرفيق القريب ١٤
  - + الصريح في الإيمان ١٦
  - + صاحب التساؤلات ١٨
    - + اندفاعات عاطفية ٢٠
  - + النكسة ورد الاعتبار ٢٣
    - + الوصايا الأخيرة ٢٦

#### ۲۹ - القديس بطرس يقود الكنيسة الوليدة ٢٩

- + القديس بطرس يأخذ المبادرة ٣٠
- + القديس بطرس يتوشح بالقوة فيتألق ٣١
  - + شهادة قوية ٣٣
  - + لا لخدمة السيدين ٥٥
    - + الآلام الأولى ٧٧
  - + الروح يساند بالمعجزات ٣٨

#### ٣ – خادم الأمم أيضاً ٣٩

- + إلى الأمم ٤٠
- + الرسولان بطرس وبولس ٢٤
  - \$ الكلمات الأخيرة ه،
    - + رسالتان ٢٦
    - ٥١ الجي المجد ٥١
    - + الشهيد ٥٢

#### القديس بولس ... آخر الرسل هه

- ۱ المسيح يختار تلميذه الثالث عشر ۷۰
- + شاول (بولس) يدخل التاريخ المسيحي ٥٨
  - + الرب يواجه شاول ٦١
  - + رواية القديس بولس عن تحوله ٦٥
    - 🕇 خدمة القديس بولس 🔻
      - + عودة إلى البدايات ٦٨
      - + كرازته ورحلاته ٧٢
      - + العودة إلى أورشليم ٧٧
        - + إلى روما ، ٩
      - + ما بعد سفر الأعمال ٩٤
      - + القديس بولس شهيداً ٩٨
  - 🌱 منهج القديس بولس في الخدمة 🔻 ١٠١
    - + لا أنا ... بل المسيح ١٠٢
    - \$ القديس بولس معلم الكنيسة ١١١
  - + الخلاص في رسائل القديس بولس ١١٢
- + الثالوث الأقدس في رسائل القديس بولس ١٢٤
- + مبادئ القديس بولس الروحية والاجتماعية
  - + في النظام الكنسى ١٤٧
  - 🧢 القديس بولس ينبئ عن المستقبل 1٨١
    - + اليهود والمسيح ١٨٢
    - + الجحئ الثاني للرب والقيامة الأخيرة ١٩٦

#### كلمة إلى القارئ

يضم هذا الكتاب الرابع من سلسلة الدراسات في كلمة الله "نور الحياة" ما نشرناه من مقالات عن حياة و حدمة شخصيتين كتابيتين أثّرتا تأثيراً بالغاً في مسار الكرازة بالخلاص، وكانا نموذجين فريدين في حمل الصليب وتبعية المخلص والإخلاص لرسالته، وقدما نفسيهما قدوة للمؤمنين وبذلا حياتهما حتى الدم من أجل عظم محبتهم للملك المسيح، وهما القديس بطرس، أول مَن اختارهم الرب من تلاميذه الاثنى عشر، والقديس بولس، آخر من اختارهم الرب من رسله والذي من ثم صار التلميذ الثالث عشر، اللذين جمعتهما معاً فايتهما الدموية في ذات الزمان والمكان حتى أن اسم كل منهما يستدعي الآخر.

وسنرى في حياة القديس بطرس كيف عملت نعمة الله في صياد السمك عديم العلم (أع ١٣:٤) ليصير الكارز الجبار الذي يسبي قلوب الآلاف لحساب مخلص العالم، وتمتد حدمته حتى عاصمة الامبراطورية روما ليصير أسقفها الأول وشهيدها المصلوب منكس الرأس.

كما تعكس حياة القديس بولس كيف احتوت نعمة الله تعصب الشاب الغيّور شاول ومناوأته لرسالة الخلاص ليصير هو نفسه أعظم المبشرين بالمسيح والذي حمل الكرازة من أورشليم إلى الأمم في سائر آسيا ومنها إلى أوروبا حتى عاصمة العالم القديم مبشراً وسجيناً فشهيداً. وخلال خدمته العظيمة كتب للكنائس وتلاميذه رسائله الأربع عشرة التي تشكل ما يقرب من ثلث أسفار العهد الجديد، خاصة إذا أخذنا في الاعتبار أن الجزء الأكبر من سفر الأعمال يوثّق لكرازة القديس بولس وأسفاره وجهاده.

ورغم ما يبدو من موضوع الكتاب أنه دراسة لاثنين من أعظم الرجال في حياة الكنيسة، إلا أننا لم نخرج عن هدف هذه السلسلة وهو دراسة كلمة الله "نور الحياة". فمرجعنا الرئيسي هو الأناجيل وسفر الأعمال والرسائل التي أخذنا عنها ما يتعلق بحياة وحدمة هذين الرسولين.

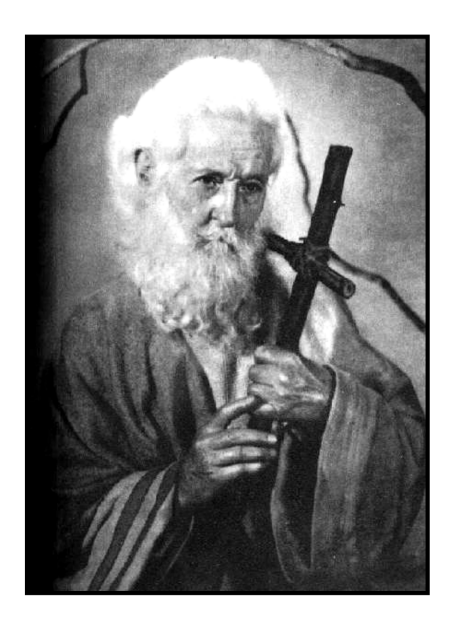
#### \* \* \*

وإذ قد نفدت الطبعة الأولى من هذا الكتاب، التي صدرت خلال صوم الرسل لسنة ٢٠٠٨، فنحن نقدم للقاريء، في صوم الرسل لهذا العام، هذه الطبعة الثانية التي تكاد تكون كتاباً آخر بما أُضيف إليها، فضلاً عن المراجعة الدقيقة من كل الجوانب، واستخدام وسائل الطباعة الحديثة و تغيير حجم الحروف تيسيراً على القاريء.

وإني أرجو أن يكون هذا الكتاب حافزاً لكل مؤمن، وخاصة الخدام، للتمثل بهذين الرسولين سلوكاً وخدمة كما تمثلا بالمسيح، كما أسأل الله أن يستخدمه لمحد اسمه وامتداد ملكوته بصلوات راعي الرعاة أبينا قداسة البابا أنبا شنوده الثالث وصلوات كل المنتظرين مجئ الرب.



# القديس بطرس .. قصة حياة نسجتها النعمة



## من صيد السمك إلى صيد الناس

- + البداية
- + الرفيق القريب
- + الصريح في الإيمان
- + صاحب التساؤلات
- + اندفاعات عاطفية
- + النكسة ورد الاعتبار
  - + الوصايا الأخيرة

#### البدايسة

للقديس بطرس مكانة متميزة في حياة السيد المسيح والكنيسة. فهو أول من اختاره الرب ضمن الاثنى عشر تلميذاً – أسباط العهد الجديد. وهو أكثر من ذكرته الأناجيل من تلاميذ الرب، وصاحب المواقف المتعددة خلال سنوات خدمة الرب، والمشارك في الأحداث، والمبادر إلى التساؤل لاستيضاح أحاديث الرب، وصاحب التعليقات الصريحة التي نال من وراء بعضها مديح السيد، ونال بسبب بعضها الآخر اللوم والتقريع. وكانت حياته غنية بالأحداث: فمن مجرد صياد عديم العلم أصبح أول التلاميذ، وهو أيضاً من ضعف فأنكره، ولكن الروح عمل فيه بقوة حتى صار المتقدم في الكنيسة الأولى، وواحداً من أكبر أعمدها ورسولاً معيناً "للختان"، وفي النهاية شهيداً للإيمان.

\* \* \*

عرف سمعان بن يونا عن الرب يسوع من شقيقه أندراوس الذي كان قد تبع يسوع مع رفيق له (يوحنا على الأرجح) فدعاهما الرب ليمكثا معه

طيلة اليوم فكان اللقاء الذى غيّر مسار حياقهما (يو ١: ٣٥-٤٠).. وهكذا أخبر أندراوس أخاه سمعان قائلاً له "قد وجدنا مسياً" (يو ١: ٤١). وكانت هذه بداية التعارف.

ثم جاء يوم الاختيار بعد ما استخدم الرب سفينة بطرس كمنبر لتعليم الجموع المتزاحمة على شاطئ حنيسارت. وبعد معجزة الصيد الكثير خرّ بطرس عند ركبتي يسوع قائلاً: "اخرج من سفينتي يارب لأني رجل خاطئ" (لو ٥: ٨)، ولكن فاحص القلوب دعاه هو وأخاه ورفيقيه ابني زبدى كي يأتوا وراءه ويصيروا صيادين للناس لشركة الحياة الأبدية (مت ٤: ١٩ - ٢٢، مو ١٠ - ٢٠، لو ٥: ١٠).

رأى الرب في بطرس إناءً مختاراً له، ورغم بساطة تكوينه لمس حبه وأمانته وشجاعته وإخلاصه وصدقه.

ومع رفاق مهنته، ترك بطرس سفينته ومتاعه وتبع السيد، مرافقاً إياه في جولاته في المجامع حيث كان يعلم ويشفى المرضى. وفي عظة الجبل كان بطرس مع إخوته التلاميذ حول الرب يسمع ويتعلم، ويرى معجزاته، وإخراجه للشياطين التي كانت تشهد للاهوته. ولما مرضت حماة بطرس بالحمى سأل الرب من أجلها فأتى الرب وشفاها، وشفى معها جموع المرضى الذين ملأوا البيت (مت ١٤ ٤١، ١٥)، مر ١١ ٢٩ - ٣١، لو٤: ٣٨، ٣٩).



#### الرفيق القريب

وقد اقترب بطوس من الرب كثيراً، وكان مبادراً متقدماً حتى أن اسمه (مع ابنى زبدى) يتردد أكثر من كل إخوته في الأناجيل.

+ فقد رافق الرب عند إقامته ابنة يايرس رئيس المجمع (مر ٥: ٣٧).

+ وعندما كانت سفينة التلاميذ في العاصفة تحاصرها الأمواج وحاءهم الرب ماشياً على الماء، طلب بطرس أن ياتي إلى الحرب ونزل من السفينة ومشى على الماء آتياً إلى يسسوع "ولكن لما رأى الريح شديدة خاف وإذ ابتدأ يغرق صرخ قائلاً يارب نحنى، ففى الحال مد يسوع يده وأمسك به وقال له يا قليل الإيمان لماذا شككت" (مت يسوع يده وأمسك به وقال له يا قليل الإيمان لماذا شككت" (مت شجاع ولكن إيمانه لم يكن في مسسوى شجاعته.

+ كما كان بطرس أحد شهود تجلى الرب في مجده على حبل تابور، ورأى هيئة الرب تتغير ووجهه يضئ كالشمس وثيابه تلمع كالنور، وشاهد

موسى وإيليا، وتكلم مع الرب منتشياً من بهاء المشهد قائلاً "يارب جيد أن نكون ههنا. فإن شئت نصنع هنا ثلاث مظال لك واحدة ولموسى واحدة ولإيليا واحدة".. وقد استودعه الرب مع ابنى زبدى سر هذا اليوم طالباً ألا يذاع إلا بعد قيامته (مت ١١٧: ١ - ٩، مر ٩: ٢-٩، لو ٩: ٢٨ - ٣٣). وبقيت أصداء ذلك الحدث تملأ جوانحه فأشار في رسالته الثانية كيف أنه عاين عظمة الرب "لأنه أخذ من الله الآب كرامة ومجداً إذ أقبل عليه صوت كهذا من الجد الأسنى هذا هو ابنى الحبيب الذى أنا سررت به. ونحن سمعنا هذا الصوت مقبلاً من السماء إذ كنا معه فى الجبل المقدس" (٢ بط ١: ١٧).

+ وعندما جاء جباة الضرائب (الدرهمين) إلى بطرس مطالبين الرب أن يدفع الجزية، بيّن الرب لبطرس ألهم كمواطنين معفّو فن منها (البنون أحرار) ولكن منعاً للعثرة طلب إليه أن يذهب إلى البحر وسيجد في فم أول سمكة يصطادها إستاراً "فخذه وأعطهم عنى وعنك" (مت ١٧: ٢٤ - ٢٧).

نعم كان الرفيق القريب في نظر **الرب** ونظر الناس.



## الصريح في الإيمان

+ عندما سأل الرب تلاميذه "وأنتم من تقولون إنى أنا" بادر بطرس بالقول "أنت هو المسيح ابن الله الحي" (مت ١٦: ١٦، مر٨: ٢٩، لو ٩: ٢٠) فطوّبه الرب مؤكداً أن لحماً ودماً لم يعلنا له هذا بل أبوه الذى فى السموات.. ثم كان قوله "وأنا أقول لك أيضاً أنت بطرس (كما سمّاه الرب) وعلى هذه الصخرة (أى إيمانه بالمسيح إلهاً) أبنى كنيستى وأبواب الجحيم لن تقوى عليها. وأعطيك مفاتيح ملكوت السموات فكل ما تربطه على الأرض يكون مربوطاً فى السموات وكل ما تحلّه على الأرض يكون محلولاً فى

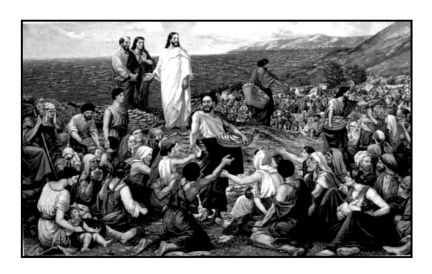
(+) بالطبع فلم يكن هذا إيمان بطرس وحده ولكنه كان يتكلم باسم إخوته.. كما أن سلطان الحل والربط لم يكن لبطوس وإنما لكل التلاميذ وخلفائهم كما أكده الرب في أكثر من مناسبة "الحق أقول لكم كل ما تربطونه على الأرض يكون مربوطاً في السماء وكل ما تحلونه على الأرض يكون محلولاً في السماء وكل ما تحلونه على الأرض يكون محلولاً في السماء (مت ١٨ : ١٨).

وفى لقائه مع تلاميذه بعد القيامة "نفخ وقال لهم اقبلوا الروح القدس.. من غفرتم خطاياه تغفر لله ومن أمسكتم خطاياه أمسكت" (يو ٢٠: ٢٢، ٣٣). ومن ناحية أخرى فإن أساس إيمان الكنيسة هو شخص المسيح "صخر الدهور" (إش ٢٦: ٤) وكما يقول القديس بولس "مبنيين على أساس الرسل والأنبياء ويسوع المسيح نفسه حجر الزاوية" (أف ٢: ٢٠).

السموات" (مت١٦: ١٨، ١٩).

+ وبعد معجزة إشباع الجموع (مت ١٤: ١٥ - ٢١، مرة: ٣٥ - ٤٤، لو ٩ : ١٦ - ١٧، يو ٦: ١٥ - ١٣) وحديث المسيح التالى عن نفسه (يو ٦: ٣٥ - ٥٨) أنه خبز الحياة النازل من السماء "والخبز الذي أنا أعطى هو جسدى الذي أبذله من أجل حياة العالم..." ويواصل "إن لم تأكلوا جسدى الإنسان وتشربوا دمه فليس لكم حياة فيكم. من يأكل جسدى ويشرب دمى فله حياة أبدية وأنا أقيمه في اليوم الأخير" رجع كثيرون ممن تبعوه إلى الوراء. فقال يسوع للاثني عشر "ألعلكم أنتم أيضاً تريدون أن تمضوا؟" فأجابه سمعان بطرس "يارب إلى من نذهب. كلام الحياة الأبدية عندك.. ونحن قد آمنا وعرفنا أنك أنت المسيح ابن الله الحي" (يو ٦ : ٢٧ - ٢٥).

مرة أخرى، ها هو بطرس يجهر بإيمانه بالمسيح ابن الله، رغم تردد البعض بل وتراجعهم. فهو نموذج النفس صريحة الإيمان المستقرة فى المسيح والتي لا تعرف لها إلهاً غيره.



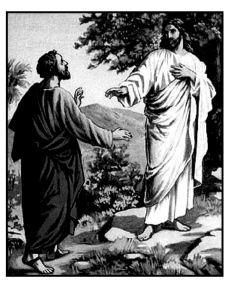
#### صاحب التساؤلات

كان بطرس متشوقاً للمعرفة. ولم يكن يخجل أن يظهر أنه لم يفهم ما سمعه من الرب فيطلب إيضاحاً. فكأنه يسأل نائباً عنا كلنا ليزيدنا الرب فهما. كما كان يسأل ليعرف ما يجهل. وهو نهج شخص صادق لا يعرف الادّعاء، ويملك شجاعة السؤال، فالسؤال الجيد هو مفتاح المعرفة الجيدة.

+ فعندما سأل بطرس الرب "كم مرة يخطئ إلى أخى وأنا أغفر له. هل إلى سبع مرات". فكانت إجابة الرب هى قانون المسيحى فى الغفران بلا حدود : "فقال له يسوع لا أقول لك إلى سبع مرات بل إلى سبعين مرة سبع مرات" (مت١١: ٢١، ٢١) . بل جعل الرب مبادرتنا إلى الغفران لمن يسيئون الينا شرطاً لنوال مغفرة الله "فإنه إن غفرتم للناس زلاقهم يغفر لكم أيضاً أبوكم السماوى وإن لم تغفروا للناس زلاقهم لا يغفر لكم أبوكم أبضاً زلاتكم" (مت ٢: ١٥، ١٥) مر ١١: ٢٥، ٢٦) "اغفروا يغفر لكم" (لو

+ وبينما كان يسوع يخاطب تلاميذه مشبّهاً إياهم بالعبيد الذين ينتظرون سيدهم وكيف ألهم سيطوّبون إذا وحدهم السيد ساهرين مستعدين حتى ساعة اللقاء، نرى بطرس يسأل "ألنا تقول هذا المثل أم للجميع أيضاً" فيواصل الرب شرحه لموقف كل من العبد الأمين والعبد الردئ (لو١٢: ٣٦ – ٤٨). كما يؤكد الرب على نفس المعانى ضمن أحاديثه الأخيرة قبل الآلام (مت ٢٤: ٢٢ – ٥١). نعم إن وصايا الرب هي للجميع .

+ كما يبدو سؤال بطرس التالى للرب أساسياً بالنسبة لكل مؤمن "ها نحن قد تركنا كل شئ وتبعناك فماذا يكون لنا؟" فيكون وعده الرب لتلاميذه ألهم في الجئ الثاني سيدينون أسباط إسرائيل. ويكون وعده لتلاميذه والجميع "وكل من ترك بيوتاً أو إخوة أو أخوات أو أباً أو أماً أو امرأة أو أولاداً أو حقولاً من أجل اسمى يأخذ مئة ضعف (مع اضطهادات) ويرث الحياة الأبدية" (مت ١٩: ٢٧ - ٣٠، مر ١٠: ٢٨ - ٣١، لو ١٨: ٢٨ - ٣٠). وعد الله قاطع وصادق "ليس أحد ترك.. إلا ويأخذ".

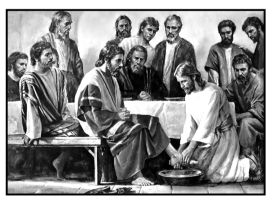


#### اندفاعات عاطفية

+ رغم حب بطرس الذى لا شك فيه للرب وصدق إيمانه به وإحلاصه غير المحدود لرسالته إلا أنه لم يكتشف الارتباط المباشر لإرسالية الرب ودعوته بالصليب الرابض في الأفق القريب. حتى أن الرب لما ابتدأ يظهر لتلاميذه أنه ينبغى أن يذهب إلى أورشليم ويتألم كثيراً ويقتل، أحذه بطرس إليه مندفعاً بعواطفه السطحية وحاثاً إياه أن يرفض هذا المصير "حاشاك يارب. لا يكون لك هذا"، فسمع من الرب ما لم يتوقع إذ قال له "اذهب عنى يا شيطان. أنت معشرة لى لأنك لا تحتم بما لله لكن بما للناس" (مت ١٦: ٢١ - ٢٣، مر ٨: ٣٠ – ٣٣).. وربما صدم بطرس هذا القول فقد كان يرى نفسه حسن القصد ولم يكن يتصور سيده الحبوب متألماً أو مقتولاً ومن هنا كان انفعاله. ولكنه فيما بعد عرف أن تفادى الصليب والموت هو لحساب الشيطان والموت وليس لحساب الإنسان وخلاصه.

+ يوم الفصح الأخير – ليلة الصليب – قام الرب عن العشاء وابتدأ يغسل أرجل تلاميذه.. ولكن بطرس توقيراً لسيده وتكريماً لم يحتمل (ولنذكر ذلك المشهد قبل ثلاث سنوات والمسيح في سفينة بطرس وبعد صيد السمك الكثير هتف بالرب: اخرج من سفينتي يارب لأبي رجل خاطئ – لوه: ٨) وقال للرب مستنكراً "أنت تغسل رجليّ؟... لن تغسل رجليّ أبداً"، ولما قال له الرب "إن كنت لا أغسلك فليس لك معى نصيب" اندفع بطرس في الاتجاه المضاد "ليس رجليّ فقط بل أيضاً يديّ ورأسي" وأتاح لنا هذا الحوار أن نسمع قول الرب "الذي قد اغتسل (المؤمن المعتمد الثابت في الرب) ليس له حاجة إلا إلى غسل رجليه (التوبة المتواترة كل الحياة) بل هو طاهر كله (فنحن إما مؤمنون متمتعون بخلاص الرب ولنا نصيب معه وإما أننا لسنا في الإيمان ولا يوجد طريق وسط بين الفريقين) (يو ١٣: ٤ – ١١).

+ وبعد أن تناولوا حسد الرب ودمه قال يسوع لتلاميذه كلكم تشكّون في هذه الليلة... فبادره بطرس قائلاً " وإن شك فيك الجميع فأنا لا أشك أبدا" فقال له يسوع "الحق أقول لك إنك في هذه الليلة قبل أن يصيح ديك (مرتين) تنكرني ثلاث مرات" ولكن بطرس نفي عن نفسه ذلك على الفور قائلاً "ولو اضطررت أن أموت معك لا أنكرك" (مت٢٦: ٣١ – ٣٥).



الموقف السابق يورده القديس لوقا فى إنجيله هكذا: وقال الرب "سمعان سمعان هوذا الشيطان طلبكم لكى يغربلكم كالحنطة ولكنى طلبت من أجلك لكى لا يفنى إيمانك... فقال له يارب إنى مستعد أن أمضى معك حتى إلى السجن والى الموت. فقال أقول لك يا بطرس لا يصيح الديك اليوم قبل أن تنكرنى ثلاث مرات أنك تعرفنى" (لو ٢٢: ٣١ – ٣٤).

كما يشير إليه القديس يوحنا في إنجيله كما يلى "فقال له سمعان بطرس يا سيد إلى أين تذهب. أجابه يسوع حيث أذهب لا تقدر الآن أن تتبعني ولكنك ستتبعني أخيراً. قال له بطرس يا سيد لماذا لا أقدر أن أتبعك الآن. إني أضع نفسى عنك. أجابه يسوع أتضع نفسك عنى؟ الحق الحق أقول لك لا يصيح الديك حتى تنكرين ثلاث مرات" (يو ١٣ : ٣٦ – ٣٨).

فبطرس هنا يندفع في تعهدات عاطفية كان إيمانه أضعف من أن يتحمل تنفيذها عندما جاءت الساعة.

+ لم تثبّط كلمات المسيح عزيمة بطرس أو تفتّر من حماسه بل بقي إلى حواره ورافقه مع ابنى زبدى فى بستان حشسيمانى (مست ٢٦: ٣٧، مر ١٤: ٣٣)، ولكن الجميع غلبهم الحزن فناموا وتخلوا عن سيدهم الذى نادى بطرس متألماً "يا سمعان أنت نائم، أما قدرت أن تسهر ساعة واحدة" (مت ٢٦: ٤٠، مر ١٤: ٣٧).. فالعواطف كانت قوية ولكن الجسد كان ضعيفاً لم يستطع المساندة.

+ وإذا كانت كلمات السيد لم تستطع إيقاظ التلاميذ من نومهم، فقد هبّوا على صليل السيوف وأصوات الجنود ورؤساء الكهنة وهم يقتحمون البستان. ورأى بطرس أنه قد حانت ساعة العمل فمد يده واستل سيفه فقطع أذن عبد رئيس الكهنة، ولكن الرب لم يدعها تمر وقال لبطرس "رد سيفك إلى مكانه لأن الذين يأخذون بالسيف بالسيف يهلكون" (مت٢٦: ٥٠ - ٥٠، مر ١٤: ٧٤، لو ٢٦: ٥٠) يو ١٨: ١٠، ١١). فالعواطف والانفعال دون قيادة الروح لا تصنع بر الله وإنما هي سير في الظلام وتخبط في الخطية.

#### النكسة ورد الاعتبار

بعد أن أمسكوا بيسوع، مضى به الجند إلى قيافا رئيس الكهنة، ولكن بطرس لم يترك سيده وإنما تبعه من بعيد وجلس خارج الدار بين الخدام لينظر النهاية. فجاءت إليه جارية تقول أنت كنت مع يسوع الجليلى "فأنكر قدام الجميع قائلاً لست أدرى ما تقولين"، وقام وخرج إلى الدهليز فرأته أخرى وقالت كالأولى "فأنكر أيضاً بقسم أنى لست أعرف الرجل"، وبعد قليل جاء من قال "حقاً أنت أيضاً منهم فإن لغتك تظهرك، فابتدأ حينئذ يلعن ويحلف الى لا أعرف الرجل. وللوقت صاح الديك. فتذكر بطرس كلام يسوع. فخرج إلى خارج وبكى بكاء مراً" (مت ٢٦: ٦٩ – ٧٥، مر ١٤: ٦٦ – ٧٧).

هكذا.. رغم تعهد بطرس بالموت من أجل المسيح، ورغم تحذير الرب له، فقد خانته شجاعته أمام جاريتين وأنكر معرفته "بالرجل"! وحلف ولعن.. ولكن ما أظهر صدق معدنه وشعوره بالذنب هو دموع ندمه وتوبته التي

فتحت الطريق لعودته.

ولابد أن نشير هنا إلى ما ذكره القديس لوقا فى إنجيله من متابعة الرب له رغم ما كان يجوز فيه وقتها، أنه بعد صياح الديك "التفت الرب ونظر إلى بطرس" (لو ٢٢: ٦١) مما جعله يتذكر كلامه فتنساب دموع أسفه على خيانة الحبوب.. شكراً للرب.

#### 0 0 0

لا نشك أن كبوة بطرس بإنكاره السيد ليلة آلامه قد كسرت قلبه وأبكته طويلاً. فقد شوّهت مسيرته الطويلة الأمينة مع الرب، وألقت بالظلال على موقعه بين إحوته.

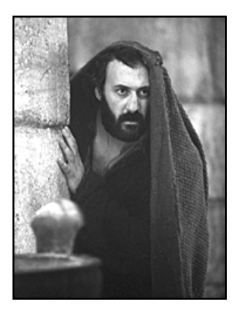
ولكن محبة الرب له ظلت دائمة ومكانته عنده لم تمتز فهو يعرف الهبات التي أودعها فيه، ويعرف الدور الذى ادخره له فى بناء الكنيسة. بل إنه قبْل أن يحذره من إنكاره له (لو ٢٢: ٣٤) أبقى له اعتباره وتقدمه بين التلاميذ أنه أمام تمديدات الشيطان طلب من أجله لكى لا يفنى إيمانه، وحمّله هذه الأمانة: "وأنت متى رجعت ثبّت إخوتك" (لو ٢٢: ٣٢).

وقد حرص الرب بعد قيامته أن يظهر لبطرس محبته فها هو الملاك يبلغ بطرس رسالة حاصة عن طريق المحدلية والمريمات "ولكن اذهبن وقلن لتلاميذه ولبطرس إنه يسبقكم إلى الجليل هناك ترونه" (مر١٦). كما ظهر الرب لبطرس يوم القيامة (لو ٢٤: ٣٤) ١ كو ١٥: ٥) قبل أن يلتقى بالتلاميذ.

ثم كان هذا اللقاء الخاص مع التلاميذ السبعة على بحيرة طبرية، وبطرس وزملاؤه يعودون إلى الصيد، ومن جديد يظهر لهم سلطانه ويكرر معجزة الصيد الأولى التي جعلتهم يتبعونه ليصيروا صيادى الناس، وهذه المرة لكى

يبشروا العالم كله، ثم يجعلها فرصة لحديث مع بطرس يلمس فيه قلبه بقوة، ويدعوه دعوة ثلاثية لرعاية خرافه ليمحو من قلبه الشعور بذنب إنكاره المثلث السابق ويكرمه في لهايته بأن يقبل شهادته من أجله في لهاية المطاف، مما شجع بطرس أن يتساءل - كعادته - عن مصير زميله يوحنا ولكن الرب بكل رقة يدعوه ألا ينشغل إلا بشئ واحد: أن يتبعه، ولنقرأ ما كتبه القديس يوحنا في هذا الصدد:

"يا سمعان بن يونا أتحبنى أكثر من هؤلاء. قال له نعم يارب أنت تعلم أنى أحبك. قال له إرع خراف.. إرع غنمى.. إرع غنمى.. لما كنت أكثر حداثة كنت تمنطق ذاتك وتمشى حيث تشاء ولكن متى شخت فإنك تمد يديك وآخر يمنطقك ويحملك حيث لا تشاء. قال هذا مشيراً إلى أية ميتة كان مزمعاً أن يمجد الله بجا. ولما قال هذا قال له اتبعنى.. اتبعنى أنت (يو ۲۱ : ۱۰ - ۲۲).



## الوصايا الأخيرة

كان من أولى مهام الرب بعد قيامته - في لقائه بجماعة التلاميذ - أن يجبر إيمانهم المتصدع ويثبته ويعمقه كي يصير قادراً على الصمود أمام العواصف العاتيسة القادمة عليهم، وليكون الرسل القدوة أمام الكنيسة في حمل الصليب والسمير وراء المخلص.

وبينما كان حضور الرب هيئته الإنسانية الظاهرة ولقاؤه المتكرر بتلاميذه تشديداً عملياً لإيماهم بالقيامة، إلا أنه جعل يذكرهم بما قاله لهم من قبل، وبما حاء في الكتب فاتحاً ذهنهم ليفهموا المكتوب عنه ليصير إيماهم مدعماً بكلمة الله (لو ٢٤: ٤٤ - ٤٦). كما أنار الرب معرفة تلاميذه بملكوت السسموات وأسرار الحياة الأبدية واستعلان الجحئ الأحير، وهذه صارت المصادر التي استند إليها الرسل في كتاباهم، وضمنهم بالطبع معلمنا القديس بطرس في رسالتيه،

#### ومعلمنا القديس يوحنا في رسائله، خاصة الأولى.

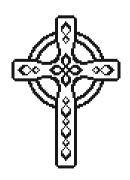


" وها أنا معكم كل الأيام إلي انقضاء الدهر"

(مت ۲۸:۲۸)

كما دعاهم الرب أن يكرزوا للعالم أجمع بالإنجيل، وأن يتلمذوا جميع الأمم ويعمد وهم باسم الثالوث الأقــدس مبتدئين من أورشليم فاليهودية والسامــرة وإلى أقصى الأرض، موصياً إياهم أن يقيموا في أورشليم انتظــاراً لموعــد الآب – الذي تحدّث عنه ليلــة آلامــه (يــو ١٤: ١٦، ١٧، ١٥: ٢٦، ١٦ ٢: ٧- ١٥) – وعندها سيُلبسون القوة من الأعالى متى حــل الــروح القدس عليهم، أي متى تعمدوا بالروح القدس (مـــت ٢٨: ١٨ – ١٩، مر ١٦: ١٥، ١٥، ١٥).

وفى لقائه الوداعى هذا أخرج خاصته إلى بيت عنيا، ورفع يديه وباركهم. وكانت آخر كلماته "وها أنا معكم كل الأيام إلى انقضاء الدهر" (مت ٢٨: ٢٠) وعداً أبدياً لكل مؤمن. ولما قال هذا ارتفع نحو السماء وأخذته سحابة عن أعينهم فسجدوا له، ورجعوا من حبل الزيتون إلى أورشليم بفرح عظيم، وصعدوا إلى عليتهم، ومعهم النساء (ضمنهن العذراء مريم وسائر المريمات) وإخوة الرب (لو ٢٤: ٥١ - ٥٣) أع ١: ٤ - ١٤). هؤلاء كانوا يواظبون بنفس واحدة على الصلاة والطلبة انتظاراً لموعد الآب.





# القديس بطرس يقود الكنيسة الوليدة

- + القديس بطرس يأخذ المبادرة
- + القديس بطرس يتوشح بالقوة فيتألق
  - + شهادة قوية
  - + لا لخدمة السيدين
    - + الآلام الأولى
  - + الروح يساند بالعجزات

### القديس بطرس يأخذ المبادرة

بقيامة الرب ولقائه الخاص بتلميذه الأثير بطرس ودعوته له لرعاية خرافه، استعاد القديس بطرس عافيته واسترد موقعه وسط إخوته. وها هو بعد أيام من صعود الرب يعرض على الجماعة (التي تجاوز عددها المائة والعشرين) أمر اختيار تلميذ بديلاً عن يهوذا الذي خان سيده، وبعدها عاد نادماً ورد الثلاثين من الفضة ولكن هذا لم يغيّر من خطة رؤساء الكهنة للتخلص من الرب، فمضى وخنق نفسه (مت ٢٧: ٥) وإذ سقط على وجهه انشق من الوسط وانسكبت أحشاؤه كلها. وأشار الرسول بطرس إلى ما جاء عن ذلك في المزامير "لتصر داره خراباً ولا يكن فيها ساكن وليأخذ وظيفته آخر" (مز ٢٥:٦٩).

والقديس بطرس هنا يستند إلى كلمة الله في دعوته لاختيار واحد من الجماعة ليصير شاهداً معهم بقيامة المسيح. وبعد الصلاة إلى الله كي يعين ويختار، ألقوا قرعة بين اثنين فوقعت على متياس "فحُسب مع الأحد عشر

رسولاً" (أع ١: ١٥ - ٢٦).

## القديس بطرس يتوشح بالقوة فيتألق

استقرت أمور الجماعة ووحدهم الصلاة والانتظار المبارك، فلما جاء يوم الخمسين كانوا معاً بنفس واحدة "وصار بغتة من السماء صوت كما من هبوب ريح عاصفة وملأ كل البيت حيث كانوا جالسين وظهرت لهم السنة منقسمة كألها من نار واستقرت على كل واحد منهم وامتلأ الجميع من الروح القدس وابتدأوا يتكلمون بألسنة أخرى كما أعطاهم الروح أن ينطقوا" (أع ٢: ١ - ٤).

كان اليوم عيداً لليهود، وقد اختار الرب هذه المناسبة لإعلان السيس الكنيسة حيث اجتمع في أورشليم اليهود والمتهودون الأتقياء من كل أمة تحت السماء. وبينما في القديم كانت بلبلة الألسنة سبباً في تشتت بناة البرج في بابل، صار التكلم بألسنة هنا سبباً في التئام كل الأمم "لأن كل واحد كان يسمعهم يتكلمون بلغته" (أع ٢:٢).

في ساعة واحدة بُشِّر العالم القديم بانفتاح السماء على الأرض وإعلان

الخلاص: من فارس وبلاد العرب وبين النهرين (العراق) إلى الشام وفلسطين ومصر وليبيا ثم إلى آسيا الصغرى وقبرص واليونان، وكريت وروما.

ووسط هذه الساعة الفاصلة بين عهدين، وقف القديس بطرس مع الأحد عشر متوشحاً بالقوة مستحضراً نبوة يوئيل في البداية ثم يبشر الجميع بيسوع الناصرى "الذى أقامه الله ناقضاً أوجاع الموت" (أع ٢: ٢٤) مؤيِّدا ذلك بنبوات داود "الذى سبق فرأى وتكلم عن قيامة المسيح" (أع ٢: ٣١).

كانت الكلمات قوية بفعل الروح القدس والذين سمعوها " تُخِسُوا في قلوهم وقالوا.. ماذا نصنع أيها الرحال الإحوة. فقال لهم بطرس: توبوا وليعتمد كل واحد منكم على اسم يسوع المسيح لغفران الخطايا فتقبلوا عطية الروح القدس" فقبلوا كلامه بفرح واعتمدوا، وانضم للكنيسة في ذلك اليوم نحو ثلاثة آلاف نفس (أع ٢: ٣٧ – ٤١)، فكانوا الباكورة المقدسة، فمع كل يوم كان الرب يضم إلى الكنيسة الذين يخلصون.

وبالنسبة للقديس بطرس، فبحلول الروح القدس يوم الخمسين انطوت الأركان الضعيفة في حياته وانفتحت فصولها المشرقة وتألقت. وكل ما بدا في شخصيته قبلاً من جوانب القصور حولته النعمة ليصبح جوانب قوته: فالاندفاع غير المنضبط صار جسارة لا تهاب التهديد والمحاكمات وحتى الموت، لا لحساب المذات وإنما لحساب المسيح، وتراجع استخدام القوة الجسدية والمادية إلى استخدام قوة الله المتاحة كل حين.



### شهادة قوية

کان حلول الروح القدس وقیادته للتلامیذ مذکّراً لهم بکل وصایا السید (یو ۱۶: ۲۲) وضمنها ألا یحملوا کیساً ولا مزوداً (لو ۱۰: ٤) و کان الرب لهم أسوة. ومن هنا فعندما دخل التلمیذان بطرس ویوحنا إلی الهیکل "الجمیل" فی بدایة النهار وسألهما الأعرج الجالس عند الباب صدقة قال له القدیس بطرس "لیس لی فضة ولا ذهب ولکن الذی لی فإیاه أعطیك". والذی له کان أثمن من الفضة والذهب، فقد کان قوة الله القادرة أن تحب الحیاة وتقیم العلیل: "باسم یسوع المسیح الناصری قم وامش"، وألهضه بیده الیمنی ففی الحال وثب ووقف و دخل معهما الهیکل وهو یسبّح الله (أع ۳: ۱ – ۸). وکانت معجزة مجدت الله وسط الشعب الذی تعود أن یری الرجل عند الباب یستعطی وهو أعرج منذ و لادته قبل أربعة عقود.

وإزاء دهشة الناس وجّه القديس بطرس أنظارهم بقــوة إلى شــخص المسيح رئيس الحياة، الذي بشر به الآباء بدءاً من موسى (تـــث ١٥:١٨ – ١٥

19، أع ٣: ٢٢، ٣٣)، والذى بجهالة قتلوه لكن الله أقامه من الأموات وبالإيمان به نهض هذا الإنسان صحيحاً "فتوبوا وارجعوا لتمحى خطاياكم لكى تأتى أوقات الفرج من وجه الرب" (أع ٣: ١٩).

وبسبب غضب الكهنة والصدوقيين وُضع الرسولان بطرس ويوحنا في السجن، ولكن لما أتوا بجما في الغد أمام حنان وقيافا أعلنا من حديد "إنه باسم يسوع المسيح الناصرى الذى صلبتموه أنتم، الذى أقامه الله من الأموات، بذاك وقف هذا أمامكم صحيحاً. هذا هو الحجر الذى احتقرتموه أيها البناؤون الذى صار رأس الزاوية. وليس بأحد غيره الخلاص. لأن ليس اسم آخر تحت السماء قد أعطى بين الناس به ينبغى أن نخلص" (أع٤:١٠).

وكانت مجاهرة الرسولين بطرس ويوحنا رغم بساطة مظهرهما وكونهما "عديما العلم وعاميّان" (أع ٤: ١٣) أقوى من أن تُواجَه. فلجأ رؤساء الكهنة والشيوخ إلى التهديد طالبين "أن لا يكلّما أحداً من الناس فيما بعد هذا الاسم... وأن لا ينطقا البتة ولا يعلّما باسم يسوع" (أع ٤: ١٨، ١٨). وكان الرد المتوقع من شهود أمناء وقلوب اختبرت محبة المسيح "إن كان حقاً أمام الله أن نسمع لكم أكثر من الله فاحكموا، لأننا نحن لا يمكننا أن لا نتكلم بما رأينا وسمعنا" (أع ٤: ١٩، ٢٠).

هذا هو الرسول بطرس الجديد الذى – بالروح – امتلأ بالقوة والجسارة وفارقه الضعف والخوف بلا رجعة.



## لا لخدمة السيدين

مع تأسيس الكنيسة وتزايد عدد المؤمنين بدأت تظهر احتياجات جديدة للخدمة فالمؤمنون يبيعون ما يملكون ويضعون المال عند أرجل الرسل وهؤلاء يوزعون المال حسب احتياج كل واحد، ورأى الاثنى عشر فيما بعد أن يخصص سبعة مملؤون من الروح القدس (أع ٦: ٣) لخدمة الموائد (أى رعاية الفقراء والأرامل) كي يتفرغ التلاميذ لخدمة كلمة الله ونشر بشارة الخلاص.

ولكن احتياجات الكنيسة المادية لم تضطرها أن تغض الطرق عن مصادر المال أو تجامل على حساب الحق، ولم تتعلم الكنيسة السياسة – التي هي فن الممكن – لأن دورها، كسيدها، هو أن تشهد للحق (يو ١٦: ١٨، ١٨: ٣٧). وبإحساس المسئولية عن نقاوة الكنيسة الوليدة اتخذ القديس بطرس من حنانيا موقفاً صارماً. فهذا الرجل لم يكن مؤمناً صادقاً، ومع هذا كان مضطراً أن يساير الاتجاه السائد بين المؤمنين، فباع حقله ولكنه احتجز جانباً من ثمنه ووضع الباقي عند أرجل الرسل (أع ٥: ١، ٢) فقدم مثالاً للمؤمن الذي يقدم

بيد ويسرق باليد الأخرى.

وقد كشف الروح القدس للقديس بطرس ادّعاء حنانيا وحداعه، ومن هنا كانت صرخة القديس بطرس " ياحنانيا لماذا ملأ الشيطان قلبك لتكذب على الروح القدس وتختلس من ثمن الحقل... أنت لم تكذب على الناس بل على الله" (أع ٥: ٣، ٤). فلما سمع حنانيا هذا الكلام وقع ومات. ولما جاءت سفيرة امرأته بعد ساعات وكذبت هي الأخرى كان مصيرها كزوجها.

فبطرس الرسول، باسم الكنيسة التي تحيا بالإيمان وتقتات بكلمة الله، يرفض المال الملوث بروح العالم. فقبول مثل هذه العطايا هو دعوة للحرام ليدخل إلى الكنيسة، وهتك للحدود بين النور والظلمة. وكانت تعرية فعلة حنانيا إعلاناً عن حيوية الكنيسة واقتيادها بروح الله وتمسكها بطريق إلهها الكرب وبابه الضيق المؤدى وحده إلى الحياة الأبدية.

وفى نفس الاتجاه كان موقف الكنيسة من سيمون الذى كان يعمل بالسحر ولكنه آمن واعتمد، ولكنه استمر على نهجه الأول فى أن المال يشترى كل شئ، فتقدم من الرسولين بطرس ويوحنا ومعه دراهمه طالباً أن يعطياه حق وضع اليد فيحل الروح القدس. وكان وقع ما طلبه سيمون صارحاً مهيناً مما جعل روح القديس بطرس تحتّد فيه وأطلق صيحته التي ظلت تدوّى فى مسامع الأجيال "لتكن فضتك معك للهلاك لأنك ظننت أن تقتنى موهبة الله بدراهم" (أع٨: ٩-٤٢).

وبعد بطرس الرسول، وعلى درب سيدها، عاشت الكنيسة كل القرون تنفر من تسلل إله المال إلى ساحتها. ونصت قوانينها على طرد كل من تسول له نفسه أن يعيد قصة سيمون القديمة أو من يقبل أن يكون شريكاً في هذه الجريمة التي سموها "السيمونية" على اسم الساحر القديم.

# الآلام الأولى

لم تكن مهمة الرسل سهلة، فمقاومة رؤساء الكهنة والصدوقيين لم تتوقف. وكان دخول الرسل السجن وخروجهم للكرازة مرة أخرى أمراً متكرراً. وفي بعض الأحيان كان خروجهم من السجن بأوامر عليا من السماء فيأتي ملاك الرب في الليل ويفتح أبواب السجن (أع ٥: ١٩)، وما أن يحل الصبح حتى يدخلوا الهيكل من جديد مواصلين تعليم الشعب (أع ٥: ٢١). وكان القديس وأحياناً كان يتم جلدهم قبل إطلاق سراحهم (أع ٥: ٤٠). وكان القديس بطرس كمتقدم بين التلاميذ أول من يُقبض عليه. كما قُبض عليه مرة وحده وربُط في سجنه إلى جنديين بسلسلتين إلا أن ملاك الرب حلّه من قيوده وأطلقه إلى الطريق حتى ظن ألها رؤيا (أع ١١: ٢ ٧ - ٩)، ولكن لما رجع إلى نفسه قال "الآن علمت يقيناً أن الرب أرسل ملاكه وأنقذين من يد هيرودس ومن كل انتظار شعب اليهود" (أع ١٠: ١١).

على أن تعدّد مرات الحصار لم ينل من إيمان التلاميذ وصمودهم على الجهر بالكرازة في الهيكل والبيوت، وحبّهم للرب جعلهم على العكس يفرحون بالتألم لأجله "وأما هم فذهبوا فرحين من أمام المجمع لأنهم حُسبوا مستأهلين أن يُهانوا من أجل اسمه" (أع ٥: ١٤) ، بل ومع تصاعد حدة الاضطهاد امتدت الكرازة إلى اليهودية والسامرة (أع ٨: ١).

## الروح يساند بالمجزات

وقد استمرت مساندة الروح القدس لخدمة القديس بطرس بمعجزات الشفاء. فبعد معجزة شفاء الأعرج في أورشليم كانت معجزة شفاء إينياس المفلوج منذ ثماني سنين في مدينة لُدة (أع ٩: ٣٢ – ٣٥)، فأعاد للأذهان شفاء الرب لمفلوج في كفر ناحوم في بداية حدمته (مت٩ : ٢ – ٨، مر٢: ١ – ٢١، لو ٥: ١٨ – ٣٦). بل "إلهم كانوا يحملون المرضى خارجاً في السشوارع ويضعو لهم على فُرُش وأسرة حتى إذا جاء بطرس يخيم ولو ظله على أحد منهم... وكانوا يبرأون جميعهم" (أع ٥: ١٥، ١٦). وأكثر من ذلك فإن الرسول بطرس أقام من الموت طابيثا (غزالة) حادمة القديسين والأرامل الرسول بطرس أقام من الموت طابيثا (غزالة) حادمة القديسين والأرامل فتمجد الله به كما تمجد، من قبل، في إيليا (امل ١٧: ١٧ – ٢٤) وأليشع وليس الذي أقام أفتيخوس (أع ٢٠ ، ٢٠)، ومِن بَعد، في الرسول بولس الذي أقام أفتيخوس (أع ٢٠ : ٩ – ٢٢).

أية قوة وهبها الروح لرسله البسطاء!. فيد بطرس الرسول تنهض الُقعَدين، بل إنه ينادى الموتى فيقومون، وظله – محرد ظله – إذا خيم على المرضى فإلهم يبرأون. كما كانت مناديل ومآزر القديس بولس هى الأحرى تشفى المرضى وتطرد منهم الأرواح الشريرة (أع ١٩: ١٢). فالله يستخدم

قديسيه لإظهار قوته وليساعد الكرازة باسمه وفي النهاية يؤول المحد الله.



# خادم الأمم أيضاً

- + إلى الأمم
- + بطرس وبولس

# إلى الأمم

وحّه القديس بطرس حدمته في البداية إلى حراف بيت إسرائيل الضالة (مت ١٠: ٦): "وتكونون لى شهوداً في أورشليم وفي كل اليهودية والسامرة" (أع ١: ٨). ثم حاءت الإشارة لكي تنطلق البشارة إلى أقصى الأرض.. إلى الأمم.

فها هو ملاك الرب يظهر لكرنيليوس قائد الكتيبة الإيطالية في قيصرية ويقول له "صلواتك وصدقاتك صعدت تذكاراً أمام الله والآن إرسل إلى يافا رحالاً واستدع سمعان الملقب بطرس" (أع ١٠: ١ – ٥). ثم كانت رسالة موجّهة إلى بطرس الذي غاب في رؤيا وإذا السماء مفتوحة وإناء متسع فيه كل حيوانات الأرض وطيور السماء وصوت يقول "قم يا بطرس اذبح وكُلْ.. ما طهره الله لا تدنسه أنت" (أع ١٠: ٩ – ١٦). وبدخول رسل كرنيليوس الثلاثة بدأت الرؤية تتضح.

فها هو الرب يدعو تلميذه بطرس لكرازة الأمم وقبولهم "قد أراني الله أن لا

أقول عن إنسان ما إنه دنس أو نحس". فقام بطرس ومضى إلى كرنيليوس الذى كان فى استقباله وسجد له. ولكن بطرس أقامه قائلاً: "قم أنا أيضاً إنسان" ثم ألهمه الروح أن يقول: "بالحق أنا أجد أن الله لا يقبل الوجوه. بل فى كل أمة الذى يتقيه ويصنع البر مقبول عنده... وأن الكلمة يسوع المسيح هو رب الكل" (أع ٢٤:١٠-٣٥).

وأعلن الرب قبوله للأمم بحلول الروح القدس على الحاضرين حتى ألهم تكلموا بألسنة كما حرى يوم الخمسين. حينئذ قال بطرس "أثرى يستطيع أحد أن يمنع الماء حتى لا يعتمد هؤلاء الذين قبلوا الروح القدس كما نحن أيضاً" (أع١٠: ٤٤ – ٤٧).

هكذا نرى القديس بطرس خادماً للختان وأيضاً للأمم، وذلك قبل أن يختار الله القديس بولس لهذه الخدمة الجديدة.



## الرسولان بطرس وبولس

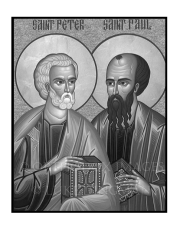
فى الوقت الذى وحّه فيه الروح القديس بطرس إلى كرازة الأمم، كانت عينا الرب الفاحصتان تلاحقان واحداً من مضطهدى الكنيسة، جاء ذكره فى الكتاب أول ما ذكر – يوم رجم اسطفانوس باكورة شهداء الكنيسة "والشهود خلعوا ثياهم عند رجلي شاب يقال له شاول.. وكان شاول راضياً بقتله" (أع٧: ٥٠، ٨ : ١). ووسط حماسه لمقاومة الإيمان الجديد واندفاعه لتهديد المؤمنين وقتلهم استوقفه الرب فى مشهد زلزله واختاره فيه ليكون رسولاً للأمم "وللوقت جعل يكرز فى المجامع بالمسيح أن هذا هو ابن الله" (أع ٩ : ٢٠).

بعد فترة من الاعتكاف في البرية - كما يذكر القديس بولس في مقدمة رسالته إلى أهل غلاطية عاد إلى دمشق. وبعد سنوات ثلاث صعد إلى أورشليم. في البداية لم ينجح شاول الذي صار اسمه بولس في الالتصاق بالتلاميذ، ولكن برنابا قدمه إليهم والتقى القديس ببطرس الذي مكث عنده خمسة عشر يوماً، كما التقى بالقديس يعقوب أحى الرب. وبعد أربع عشرة سنة احتمع بالقديس بطرس وسائر

التلاميذ حيث أعطوه يمين الشركة مع برنابا ليكرزا للأمم (غل ٢: ٩).

ويشير القديس بولس أن القديس بطرس رغم تعامله مع الأمم كان يُخفى ذلك أمام المؤمنين من أهل الختان. مما دعا الرسول بولس إلى لومه علناً في أنطاكية مؤكداً "أن الإنسان لا يتبرر بأعمال الناموس بل بإيمان يسوع المسيح.. لأنه إن كان بالناموس بر فالمسيح إذاً مات بلا سبب" (غل ٢: ١٦).

كان للقديس بطرس بلا شك هيبته بين جماعة التلاميذ المؤمنين وكان مع الرسولين يعقوب ويوحنا "المعتبرون ألهم أعمدة" (غل ٢: ٩)، ولكن لم تكن له أو لغيره حصانة أو عصمة تمنع مراجعته أو الاختلاف معه دون أن يفسد ذلك شركة المحبة والإيمان بالذى "ليس بأحد غيره الخلاص" (أع ٤: ٢١)، فلا يذكر الكتاب أن القديس بطرس غضب على القديس بولس أو قاطعه. بل أن القديس بطرس في لهاية رسالته الثانية يذكر القديس بولس بوصفه "أخاه الحبيب" (٢ بط ٣: ١٥)، ويشير إلى ما جاء في رسائله عن المجئ الثاني للرب وكيف يشكك فيه البعض من غير العلماء وغير الثابتين بتحريف ما يعسر فهمه منها. كما ظلت حدمتهما متكاملة حتى النهاية عندما قدما حياقهما معاً على مذبح الحب في روما.







# الكلمات الأخيرة

+ رسالتان

### رسالتان

بعد حوالى ثلاثين سنة من الكرازة فى أورشليم و اليهودية وخارجهما، مضى القديس بطرس فى نماية المطاف إلى روما وقت الاضطهاد النيرونى. ومن هناك كتب بأسلوبه الفريد رسالتيه إلى إحوته الذين تشتتوا من حراء الاضطهاد، فى بنتس وغلاطية وكبدوكية وآسيا وبيثينية، يعزيهم ويشجعهم على الصمود فى الإيمان والسلوك بالقداسة والتطلع إلى مجئ الرب.

وبينما هو ينتظر ساعته الأخيرة على الأرض قبل أن ينتقل إلى الجدد يترك كلماته الأخيرة للكنيسة، كما فعل أيضاً القديس بولس في رسالته الثانية لتلميذه تيموثاوس وهي آخر ما كتب من رسائله في سجن روما الثاني إلى الكنيسة.

وهاتان الرسالتان لم تكتبهما يد الصياد "عديم العلم" وإنما كتبهما السروح القدس بيد القديس بطرس، كما يشير القديس بطرس إلى ذلك في رسالته الثانية "لأنه لم تأت نبوة قط بمشيئة إنسان بل تكلم أناس الله القديسون مسوقين من الروح القدس" (٢ بط ١: ٢١)، ومن هنا حوت الرسالتان أسراراً عن الماضي

والمستقبل كما سجل مشاهد من نهاية العالم.

وحتى إن قيل أن القديس بطرس لم يكن يعرف اليونانية، وإنه من المحتمل أن تلميذه المحبوب القديس مرقس ["مرقس ابنى" (١ بطه : ١٣)] عاونه في الكتابة بهذه اللغة، فلم يكن أيٌّ من القديسيْن بطرس أو مرقس هو من كتب، "لأن لستم أنتم المتكلمين بل روح أبيكم الذي يتكلم فيكم" (مـــت ١٠).

ليس هنا مجال عرض الرسالتين وشرحهما بالتفصيل ولكننا فقط نشير إلى عناصرهما الأساسية وبعض الآيات المختارة المتعلقة بها:

# (أ) الحث على حياة القداسة ومحبة الإخوة إعلاناً عن إيمانهم وميلادهم الثانى (١) بط ١، ٢، ٤، ٢ بط ١):

"نائلين غاية إيمانكم خـــلاص النفــوس" (١ بط ١: ٩)؛

"نظير القدوس الذى دعاكم كونوا أنتم أيضاً قديــسين فى كــل سيرة" (١بط ١: ١٥)؛

"فسيروا زمان غربتكم بخوف عالمين أنكم افتديتم لا بأشياء تفنى بفضة أو ذهب.. بل بدم كريم كما من حمل بلا عيب ولا دنسس دم المسيح" (١بط١: ١٧ - ١٩)؛

"فأحبوا بعضكم بعضاً من قلب طاهر بشدة. مولودين ثانية لا من زرع يفنى بل مما لا يفنى بكلمة الله الحية الباقية إلى الأبد" (١بط ١: ٢٢، ٢٣)؟

"وكأطفال مولودين الآن اشتهوا اللبن العقلى العديم الغش لكيي تنموا به" (١ بط٢: ٢)؛

"كونوا أنتم أيضاً مبنيين كحجارة حية بيتا روحياً كهنوتاً مقدساً لتقديم ذبائح روحية مقبولة عند الله بيسوع المسيح" (١بط ٢: ٥)؟

"وأما أنتم فجنس مختار وكهنوت ملوكي أمة مقدسة شعب اقتناء لكسي

تخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب" (ابط ٢: ٩)؛

"كأحرار وليس كالذين الحرية عندهم سترة للشر بــل كعبيــد الله" (ابط ٢: ٦٦)؛

"الذى فيه (الفلك) خلص قليلون أى ثمانى أنفس بالماء الذى مثاله يخلصنا نحن الآن أى المعمودية" ( ابط ٣: ٢٠ ، ٢١)؛

"لتكن محبتكم بعضكم لبعض شديدة لأن المحبة تستر كثـرة مـن الخطايا" (١ بط٤: ٨)؛

"إلى الذين نالوا معنا إيماناً ثميناً مساوياً لنا ببر إلهنا والمخلص يسسوع المسيح" (٢ بط١: ١)؛

"قد وَهَب لنا المواعيد العظمى والثمينة لكى تصيروا بها شركاء الطبيعة الإلهية" (٢ بط١: ٤)؛

"وعندنا الكلمة النبوية وهى أثبت التى تفعلون حسناً إن انتبهتم إليها كما إلى سراج منير فى موضع مظلم إلى أن ينفجر النهار ويطلع كوكب الصبح فى قلوبكم" (٢بط١: ١٩)؛

"انموا في النعمة وفي معرفة ربنا ومخلصنا يسوع المسيح" (٢ بط ٣: ١٨).

(ب) التشجيع على قبول الألم تزكية لإيمانهم واقتداء بالمسيح وتطلّعاً إلى المجد (١ بط ٢، ٣، ٤، ٥):

"إن كنتم تتألمون عاملين الخير فتصبرون فهذا فضل عند الله **لأنكم لهذا** دعيتم. فإن المسيح أيضاً تألم لأجلنا تاركاً لنا مثالاً لكى تتبعوا خطواته"(ابط٢: ٢٠، ٢٠)؛

"إن تألمتم من أجل البر فطوباكم... لأن تألمكم إن شاءت مــشيئة الله وأنتم صانعون شراً فإن المسيح أيضاً تألم مــرة

واحدة من أجل الخطايا البار من أجل الأثمة" (١بط ٣: ١٤، ١٧، ١٨)؛ "فإذ قد تألم المسيح لأجلنا بالجسد تسلحوا أنتم أيضاً بمذه النية فإن من تألم في الجسد كُفّ عن الخطية" (١بط ٤: ١)؛

"كما اشتركتم فى آلام المسيح افرحوا لكى تفرحوا فى استعلان مجـــده أيضاً مبتهجين" (١بط ٤: ٩١)؛

"فإن الذين يتألمون بحسب مشيئة الله فليستودعوا أنفسهم كما لخالق أمين في عمل الخير" ( ابط ٤: ١٩)؛

"اصحوا واسهروا لأن إبليس خصمكم كأسد زائر يجول ملتمساً مــن يبتلعه هو. فقاوموه راسخين فى الإيمان عالمين أن نفس هذه الآلام تجرى على إخوتكم الذين فى العالم" (١ بط ٥: ٩،٨).

(ج.)وصايا للرعاة (١بط٥: ١- ٤) والرجال (١بط٣: ٧) والنساء (١بط٣: ١- ٦) والأحداث (١بط٥: ٥) والخدام (١بط ٢: ١٨ - ٢٥):

"ارعوا رعية الله.. لا عن اضطرار بل بالاختيار ولا لربح قبيح بــل بنشاط... ولا كمن يسود على الأنصبة بل صائرين أمثلة للرعية ومتى ظهر رئيس الرعاة تنالون إكليل المجد الذي لا يبلى" (١بط ٥: ٢ - ٤)؛

"كونوا ساكنين بحسب الفطنة مع الإناء النسائي كالأضعف معطين إياهن كرامــة كالوارثات أيضاً معكم نعمة الحياة" (١ بط٣ : ٧)؛

"ولا تكن زينتكن الزينة الخارجية.. بل إنسان القلب الخفي في العديمية الفساد زينة الروح الوديع الهادئ الذي هو قدام الله كثير الثمن" (١ بط٣ : ٣، ٤)؛

"لأن من أراد أن يحب الحياة ويرى أياماً صالحة فليكفف لسانه عن الشر" (١ بط٣: ١٠)؟

"أيها الأحداث اخضعوا للشيوخ وكونوا جميعاً خاضعين بعضكم لبعض

وتسربلوا بالتواضع لأن الله يقاوم المستكبرين وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة" (١ بط ٥:٥)؛

"أيها الحدام كونوا خاضعين بكل هيبة للسادة ليس للصالحين المترفقين فقط بل للعنفاء أيضاً ... فإن المسيح أيضاً تألم لأجلنا تاركاً لنا مثالاً لكي تتبعوا خطواته" (١بط٢:١٨، ٢١).

#### (د)إدانة المبتدعين الذين ارتدوا عن الإيمان وسوء مصيرهم (٢بط ٢):

"وإذ هم ينكرون الرب الذى اشتراهم يجلبون على أنفسهم هلاكاً سريعاً" (٢ بط ٢: ١)؛

"يعلم الرب أن ينقذ الأتقياء من التجربة ويحفظ الأثمة إلى يوم الدين معاقبين" (٢ بط ٢: ٩)؛

"لأهم إذا كانوا بعد ما هربوا من نجاسات العالم بمعرفة الرب والمخلص يسوع المسيح يرتبكون أيضاً فيها فينغلبون فقد صارت لهم الأواخر أشر من الأوائل. لأنه كان خيراً لهم لو لم يعرفوا طريق البر من أهم بعد ما عرفوا يرتدون عن الوصية المقدسة المسلمة لهم. قد أصابهم ما في المشل الصادق كلب قد عاد إلى قيئه وخريرة مغتسلة (ترجع) إلى مراغة الحمأة (التمرغ في الطين) " (٢ بط ٢ : ٢٠ – ٢٢) .

# (ه) التأكيد على مجئ الرب وإدانة المشكّكين والإشارة إلى بعض العلامات المصاحبة لنهاية العالم (٢ بط ٣):

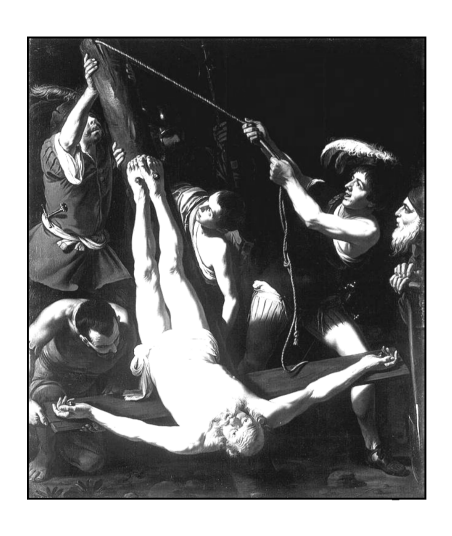
"أنتم الذين بقوة الله محروسون بإيمان لخلاص مستعد أن يعلن في الزمان الأخير" (١ بط ١ : ٥)؟

"وإنما نماية كل شئ قد اقتربت فتعقلوا واصحوا للصلوات" (١بـط ٤: ٧)؛

"إن السموات كانت منذ القديم والأرض بكلمة الله قائمة من الماء وبالماء.. وأما السموات الكائنة الآن فهي مخزونة بتلك الكلمة عينها محفوظة للنار إلى يوم الدين وهلاك الناس الفجار" (٢ بط ٣ : ٥ - ٧)؛

"لا يتباطأ الرب عن وعده... لكنه يتأنى علينا وهو لا يشاء أن يهلك أناس بل أن يقبل الجميع إلى التوبة ولكن سيأتى كلص فى الليل يوم السرب الذى فيه تزول السموات بضجيج وتنحل العناصر محترقة وتحترق الأرض والمصنوعات التى فيها. فبما أن هذه كلها تنحل أى أناس يجب أن تكونوا أنتم فى سيرة مقدسة وتقوى منتظرين وطالبين سرعة مجئ يوم الرب الذى به تنحل السموات ملتهبة والعناصر محترقة تذوب. ولكننا بحسب وعده ننتظر سموات جديدة وأرضاً جديدة يسكن فيها البر" (٢بط ٣: ٩ - ١٣).





فصلبوه منكس الرأس



# إلى المجد

+ الشهيد

### الشهيسد

أحيراً يتحقق لبطرس الرسول قول المسيح له عند بحيرة طبرية بعد قيامته "لما كنت أكثر حداثة كنت تمنطق ذاتك وتمشى حيث تشاء. ولكن متى شخت فإنك تمد يديك وآخر يمنطقك ويحملك حيث لا تشاء. قال هذا مشيراً إلى أية ميتة كان مزمعاً أن يمجد الله بحا" (يو ٢١: ١٨: ١٩).

وها هو القديس بطرس في روما والرب يُعْلمه بقرب رحيله كما ذكر هو في رسالته الثانية "عالماً أن خلع مسكني قريب كما أعلن لي ربنا يسوع المسيح أيضاً" (٢ بط ١: ١٤).

وكان حريق مدينة روما هو المحرك لوطأة الاضطهاد أن تسحق المسيحيين الذين الهموا زورا بالحريق. وكان نصيب القديس بطرس الموت صلباً على رابية الفاتيكان.

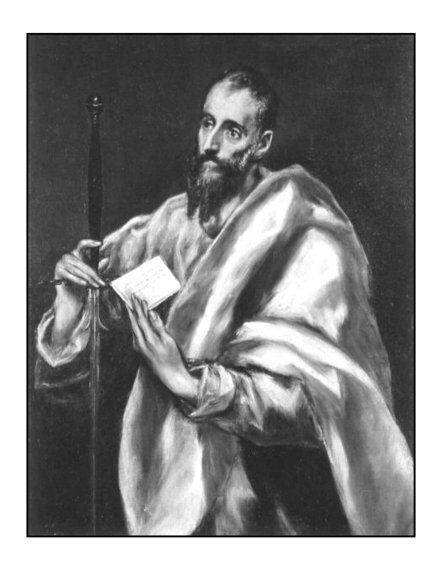
ولكنه ناشد جلاديه أن يصلبوه منكس الرأس فلم يكن يرى نفسه مستحقاً أن يموت كسيده. ولابد أن المؤمنين أخذوا حسد الشهيد ودفنوه في روما. وعلى حسده بنيت أكبر كاتدرائية في العالم "كنيسة القديس بطرس" في الفاتيكان. وهو مؤسس كنيسة أنطاكية، وكنيسة روما تعتبره مؤسسها، رغم أن القديس بولس سبقه إليها.

#### \* \* \*

هذا هو سمعان بطرس وقد حلقته النعمة من حديد في المسيح يسوع.

إنه هو هو الصياد الذى انحصر اهتمامه لسنوات في صيد السمك والحصول على لقمة العيش حتى أدركته العين الفاحصة للقلوب واختارته ليكون صياداً للناس. ورغم ضعفاته الظاهرة خلال خدمة السيد لكن اختيار الرب له كان صائباً فقد انطوى قلبه أيضاً على قدرة على الحب والالتزام والشجاعة والتصدى والمبادرة والقيادة. وهو وإن كان قد حُرّب مرة بالتخاذل وإنكاره السيد رغم التحذير فقد أدرك حاجته إلى القوة من فوق. وعندما أفاضها عليه الرب بحسب وعده تجلّت شخصيته الغنية وفجرّت النعمة كل قدراته مصقولة ممسوحة بالروح فصار القديس بطرس المتقدم في الكنيسة الوليدة، مبشر الآلاف بالمخلص، والصامد أمام عواصف الاضطهاد العاتية دون خوف، والسجين الذي تحلّ قيوده ملائكة السماء، وكاتب الرسائل المعزية للمضطهدين والمُحرّضة على حياة القداسة والمؤكّدة على مجئ الرب، والسائر راضياً مبتهجاً في طريق الآلام حتى الصليب من أحل من أحبه حتى الصليب، وصار يوم استشهاده مع رفيق الكرازة العظيم مبشر الأمم القديس بولس عيداً للكنيسة، فدمهما النازف علّم الشهادة للأجيال التالية لتبقى راية الإيمان مرفوعة حتى مجئ الرب لتمجيد قديسيه.

#### ... نعم.. إلها النعمة نسجت قصة حياته!



# القديس بولس .. آخر الرسل





# المسيح يختار تلميذه الثالث عشر

- + شاول (بولس) يدخل التاريخ المسيحي
  - + الربيواجه شاول
  - + رواية القديس بولس عن تحوله

# شاول ( بولس ) يدخل التاريخ المسيحي

يحدثنا سفر الأعمال أنه بعد صعود الرب مباشرة، رجع الرسل إلى أورشليم، وصعدوا إلى العلية، ومعهم "مريم أم يسوع"، والدائرة الضيقة من النساء والرجال الذين تبعوا الرب. وعكفوا على الصلاة والطلبة بنفس واحدة (أع١: ١٢-١٤).

وقبل أيام من الخمسين وقف القديس بطرس بجماعة التلاميذ، الــذين لم يتجاوز عددهم مائة وعشرين، عارضا عليهم اختيار تلميذ يكمل الاثني عــشر ويشهد معهم بقيامة الرب، بعد أن انسلخ عنهم يهوذا الإسخريوطي وحــان سيده وسيدهم وفقد كل شئ. ووقعت القرعة على متياس "فحُــسب مـع الأحد عشر رسولاً". ولما حل الروح يوم الخمسين "كان الجميع معاً بــنفس واحدة" (أع١: ١٥-٢٦، ٢: ١).

قى خطة الرب كان هناك ترتيب آخر، وعين الرب الفاحصة كانت قد التقطت بين عتاة المضطهدين للكنيسة الوليدة، ومن ناصبوا الرب العداء علنا هو ومن تبعوه، شاول الطرسوسي، ليكون ضمن الآخرين الذين صاروا أولين (مت١٩: ٣٠، ٢٠: ١٦، مر١٠: ٣١، لو٣١: ٣٠)، والتلميذ الوحيد الذي اختاره الرب في لقاء عاصف مزلزل غير مسبوق، وتعين من قبل سيده مبشرا للمسكونة يهودها وأممها، حتى انتهى به الأمر ليكون بولس رسول المسيح للأمم (أع٢٢: ٢١، غل٢: ٩)، وصوت الخلاص المدوّى للغرباء عن عهود الموعد (اف٢: ٢١)، الذين بالإيمان صاروا هم أيضاً رعية مع القديسين وأهل بيت الله (اف٢: ١٩)؛ كما صار رمزا لكل حادم وتلميذ يأتي من خارج السياق، أو من الدائرة المضادة، والحصان الرابح الذي يكتسح السباق من غير الأسماء المعروفة أو المستبعدة.

وإذا كان من ألقاب الأب البطريرك، في كل كنيسة، أنه ثالث عشر الرسل. فإن كل خادم حقيقي في أي كنيسة هو "التلميذ الثالث عشر" وهو ما يرمز إليه القديس بولس الذي استخدمه الرب في تغيير العالم، الذي احتاحه بكرازة حبّارة امتدت أكثر من ربع قرن، عابرا من أورشليم وآسيا الصغرى إلى أوربا، وفي القلب منها روما عاصمة العالم الوثني القديم، وقيل إنه بلغ إلى أسبانيا في أقصى الغرب التي ذكر في رسالته إلى رومية توقه إلى الذهاب إليها لتبشيرها (روه ١٠ ٤٤، ٢٨).

وإذا كان الرب في اختياره لتلاميذه الاثنى عشر إشارة يسهل التقاطها إلى أنه يرسى عمم أساس كنيسة العهد الجديد (أف٢: ٢٠)، بديلا عن الأسباط الاثنى عشر أعمدة العهد القديم، مؤكدا ذلك بقوله لهم قبل الصليب "أنتم الذين تبعتمونى، في التجديد متى جلس ابن الإنسان على كرسى مجده، تجلسون أنتم أيضاً على اثنى

عشر كرسيا تدينون أسباط إسرائيل الاثنى عشر" (مت١٩ ١٠ ، ٢٨، لو ٢٢ : ٣٠)، فإن بولس رسول الأمم والتلميذ الثالث عشر سيكون له موقعه فى اليوم الأخير عند إدانة رؤساء الأمم الذين اضطهدوا كنيسة الله ورأسها.

#### \* \* \*

تمضى أحداث ميلاد الكنيسة الأولى بحلوها ومرها، بالنجاحات، والمعجزات، بالحصار ودخول السجون، حتى قرب نهاية الأصحاح السابع من سفر الأعمال دون أن يأتي ذكر لبطلنا.

وبينما كان اليهود يرجمون إستفانوس شهيد الإيمان المسيحى الأول (سنة ٣٥م) ، يذكر سفر الأعمال (أع٧: ٥٨) "والشهود خلعوا ثيابهم عندر رحلى شاب يقال له شاول". وبعد أن رقد إستفانوس يذكر السفر أن شاول كان راضيا بقتله (أع٨: ١).

وهكذا يدخل شاول التاريخ المسيحى من باب العنف الدموى كشاب متحمس متطرف دينيا ينتصر لعقيدته ولا تقف أمامه عقبة في الدفاع عن إيمان آبائه.

ولكن بدءاً من الأصحاح التاسع من سفر الأعمال، وعدا معجزة إقامة طابيثا (أع٩: ٣٦-٤٣)، وقصة بطرس وكرنيليوس (أع١: ١٠، ١١: ٨) وسجن القديس بطرس (أع٢: ٣-١٩)، يبقى بطلنا في سفر الأعمال، وهو يكاد يملأه تماماً، ولا يتركه إلا إلى ساحة الإعدام في روما. وخلال هذه الفترة يصير المضطهد مضطهداً، ومثل مَنْ أذاقهم الويلات زمانا يعاني الآلام بأنواعها، ويسير بخطى ثابتة وراء سيده المصلوب حاملا صليبه، راضيا بالنهاية الدموية التي يتوجها إكليل البر

(۲تی٤: ۸).

# الرب يواجه شاول

#### (أ) خلفية الأحداث

فى أعقاب استشهاد القديس إستفانوس تصاعد الاضطهاد على كنيسة أورشليم "فتشتت الجميع فى كور اليهودية والسامرة ما عدا الرسل" (أع٨: ١). ولكن الذين تشتتوا لم يختبئوا رعباً وإنما "جالوا مبشرين بالكلمة" (أع٨: ٤). وهكذا أثمرت الضيقة امتدادا لملكوت الله حتى أن السامرة قبلت كلمة الله "ولما سمع الرسل الذين فى أورشليم أن السامرة قد قبلت كلمة الله أرسلوا إليهم بطرس ويوحنا.. حينئذ (بعد اعتمادهم) وضعا الأيادى عليهم فقبلوا الروح القدس" (أع٨: ١٤) ١٧).

وبعد ذلك كان إيمان سيمون وتوبته عن السحر (أع٨: ٩-٣١، ١٨-٢٥) وإدانة الكنيسة لاستخدام المال وسيلة لشراء المواهب (أع٨: ٢٠-٣٢)، وتبشير وزير خزانة كنداكة ملكة الحبشة واعتماده من فيلسبس (أع٨: ٢٦-

٣٩) وهكذا بلغت البشارة شرق القارة الأفريقية!.

وفى خطوة تالية أن "الذين تشتتوا من جراء الضيق الذى حصل بسبب استفانوس" احتازوا إلى فينيقية (لبنان، وبالتحديد الشريط السساحلي السذي يشمل عكا وصور وصيدا) وأنطاكية (السورية) وعبروا المتوسط إلى قسبرس "وهم لا يكلمون أحداً بالكلمة إلا اليهود فقط.. ولكن كان منهم قوم هم رحال قبرسيون وقيروانيون (١) (من تونس) الذين لما دخلوا أنطاكية كانوا يخاطبون اليونانيين مبشرين بالرب يسوع وكانت يد الرب معهم فآمن عدد كثير ورجعوا إلى الرب" (أع١١: ١٩ - ٢١).

#### (ب) شاول يتحرك

فى البداية، قبل أن تتسع دائرة البشارة، كان شاول، الغيور على دين آبائه "يسطو على الكنيسة وهو يدخل البيوت ويجرّ رجالا ونساء ويسلمهم إلى السجن" (أع٨: ٣).. أى أنه كان يهاجم البيوت ويلقى القبض ليس فقط على الرحال وإنما على النساء أيضاً ويدفعهم إلى أيدى قوات الأمن لتلقى بهم في السجون لارتدادهم عن دين الآباء إلى عقيدة جديدة يراها مضادة وزائفة.

و. عضى الأيام اكتشف شاول أن الخرق يتسع وأن الأمور تتسرب من بين يديه مما زاد فى حنقه بينما هو " ينفث قددا وقتلاً على تلاميذ السرب" (أع٩: ١)، وشرع فى تطوير خططه لملاحقة الذين تستنتوا فى مواقعهم الجديدة، وقرر نقل نشاطه إلى خارج أورشليم. من هنا فقد تقدم إلى رئيس الكهنة وطلب أن يعطيه رسائل توصية إلى الجماعات الموالية (المتطرفة) فى

<sup>(</sup>۱) من بينهم **سمعان القيْرواني** الذي حمل عن الرب صليبه فصار أول من اشترك في حمل الآلام مع المسيح وصار خادماً له فيما بعد مع **لوكيوس القيْرواني** (أع ١:١٣)، وولداه سمعان وروفس (مر٥/١:١٦)، والثاني ذكره القديس بولس في رسالته إلى رومية (رو٦،١٣١).

دمشق، وكان إذا وجد فى الطريق رجالا ونسساء يسسوقهم موثقين إلى أورشليم (أع٩: ٢).

#### (ج) الزلزال

لم يكن شاول يعرف أن زلزالاً ينتظره وهو يقترب من دمشق، المدينة ذات الألفي عام قبل الميلاد. كان قلبه ممتلئاً بالحماسة والرضا. كان يشعر وهو يستأصل شأفة أتباع المصلوب أنه يقدم حدمة لله [كما سبق الرب وصارح تلاميذه عشية يوم الصليب "تأتى ساعة يظن كل من يقتلكم أنه يقدم حدمة لله" (يو ١٦: ٢)].

"بغتة" وقعت الواقعة التي زلزلت كيانه (سنة ٣٥ أو ٣٦م)، وحسب الرواية التي كتبها القديس لوقا "أبرق حوله نور من السماء.. فسقط على الأرض وسمع صوتا قائلا: شاول شاول لماذا تضطهدنى. فقال من أنت يا سيد. فقال الرب أنا يسوع الذى أنت تضطهده (أى أن اضطهاده للمؤمنين طال الرب والآلام وقعت عليه) صعب عليك أن ترفس مناخس (٢٠). فقال وهو مرتعد ومتحير: يارب ماذا تريد أن أفعل. فقال له الرب قم وادخل المدينة فيقال لك ماذا ينبغي أن تفعل" (أع٩: ٣-٢).

سقط شاول على الأرض وتحطم القلب المتقسى، والاندفاع العاصف للانتقام والتشفى حلت محله الرعدة والرحفة والحيرة، والتعالى المعتز بالقوة تبدد ليحل محله الخضوع والانسحاق، والصوت الواحف يسأل مرتعشاً مستسلما "يارب ماذا تريد أن أفعل".

<sup>(</sup>۲) يستدعى المشهد والكلمات ما قاله الرب في مثل الكرامين "الحجر الذى رفضه البناؤون قد صار رأس الزاوية. كل من يسقط على ذلك الحجر يترضض ومن سقط هو عليه يسحقه" (لو ۲۰ : ۱۸)

"وأما الرجال المسافرون معه فوقفوا صامتين (من هول الموقف) يسمعون الصوت (أى شاول وهو يتكلم) ولا ينظرون أحداً. فنهض شاول عن الأرض وكان وهو مفتوح العينين لا يبصر أحداً"(أع ٩: ٧، ٨).

والذى كان يقود الجماعة المتجهة إلى دمشق منتشياً بالقوة احتاج الآن لمن يقوده فى الدخول إليها. أى أنه دخل منحنيا من الباب الضيق منذ اللحظة الأولى. ودمشق التى توقع أن تستقبله مرحبة مفتوحة الذراعين دخلها مهزوما ودون أن يراها!

وإلى زقاق يدعى المستقيم أقتيد شاول إلى بيت رجل مسيحي يدعى يهوذا، ولثلاثة أيام ظل شاول فاقدا بصره. "فلم يأكل ولم يشرب" (أع٩: ٩)، وفي ظلام وحدته أخذ يجتر أحداث حياته وفصلها الأخير الذي لم يجُل بخاطره يوماً.

#### (د) "أيها الأخ شاول"

فى رؤيا ظهر الرب لتلميذ دمشقى اسمه حنانيا وأمره أن يذهب إلى زقاق المستقيم وأن يطلب فى بيت يهوذا "رجلا طرسوسيا اسمه شاول لأنه هوذا يصلى".

وإذ كان شاول يصلى سائلا المشورة الإلهية، أُعطى هو أيضاً أن يرى في رؤيا "حنانيا داخلا وواضعا يده عليه لكي يبصر".

ولكن حنانيا جزع من الأمر فى البداية وأخذ يحدث الرب عن شاول "يارب قد سمعت من كثيرين عن هذا الرجل كم من الشرور فعل بقديسيك فى أورشليم. وههنا له سلطان من قبل رؤساء الكهنة أن يوثق جميع الذين يدعون باسمك" إلا أن الرب قال له "اذهب لأن هذا لى إناء مختار ليحمل اسمى أمام أمم وملوك وبنى إسرائيل. لأبى سأريه كم ينبغى أن يتألم من أجل

اسمى" (أع٩: ١٠-١٦).

" فمضى حنانيا ودحل البيت ووضع عليه يديه وقال أيها الأخ شاول (الكلمة التي لم يكن يستطيع أن ينطق بها قبل أن يكلفه الرب) قد أرسلني الرب يسوع الذى ظهر لك في الطريق الذى حئت فيه لكى تبصر وتمتلئ من الروح القدس. فللوقت وقع من عينيه شئ كأنه قشور وأبصر في الحال وقام واعتمد وتناول طعاما فتقوى" (أع٩: ١٧-٩١).

تغيّرت الأحوال.. وشاول المضطهِد انضم إلى التلاميذ الذين في دمشق<sup>(٣)</sup> وبقى معهم أياما.



(٣) صار التعبير صريع بي حسى Turning Point كي تحبير عبيراً عالميا عن نقطة التحول Turning Point التي تتحول عندها مسيرة الحياة إلى طريق غير الطريق، مثلما تغيرت حياة شاول مضطهد المسيح والكنيسة ليصير بولس تلميذ المسيح البارز الذي أحب مخلصه بجماع قلبه، تابعا خطواته بكل حماس، ومبشرا باسمه كل الأمم وباذلا من أجله كل حياته وحسي سفك الدم.

# رواية القديس بولس عن تحوله

لم تغادر ذكرى هذا اللقاء العاصف الذى غيّر حياة الرسول بولس من الحذور وحدان الرحل<sup>(۱)</sup>. وفي محاكماته ظل يذكره وهو يفسر تحوّله. فهو لم يكن مراجعة للذات أو استجابة عقلية، وإنما كان تدخلا إلهيا صاعقا وباهرا لم يحر معه جواباً غير الانصياع والخضوع والاستسلام دون قيد.

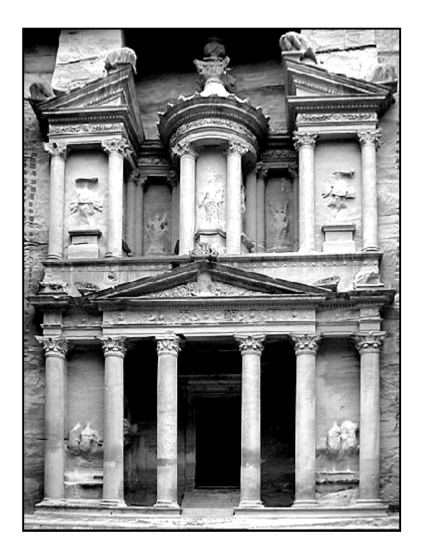
والموقف الأول: كان بعد رحلته الثالثة قاصدا أورشليم للمرة الأخيرة. مقيداً بالروح وهو لا يعلم ماذا يصادفه هناك (أع ٢٠: ٢٢). وكان تخوف أحبائه في موضعه، فبينما هو يعلم في الهيكل أهاج عليه يهود آسيا الجمع وكل المدينة فأمسكوا به وحروه خارج الهيكل مزمعين قتله ولم يوقفهم غير حضور أمير الكتيبة وقواته الذي ذهب به إلى المعسكر، واستأذن منه أن يخاطب الشعب.

<sup>(</sup>١) وهو سجّلها في واحدة من أولى رسائله في معرض تأكيده لقيامة الرب وظهوره لتلاميذه بعـــد قيامته "وآخر الكل، كأنه للسقط، ظهَر لي أنا" (١ كو ١٥٠٨).

وبالعبرانية، وبقدرته الشجاعة على المواجهة والاحتجاج، طفق يحكى قصته كيهودى غيور ملتزم، ومتتلمذ على كبار الرابيين، وكيف أنه اضطهد هذا الطريق حتى الموت، حتى جاء يوم اقترابه من دمشق، "وبغتة" تقع الواقعة. وهو هنا يذكر تفاصيل أخرى (غير ما ذكره لوقا: أع٩) لم تبارح ذاكرته. فالوقت كان "نحو نصف النهار"، وأن النور كان عظيماً، وأن اللذين معه "نظروا النور وارتعبوا ولكنهم لم يسمعوا صوت اللذى كلمنى" (أى أن الصوت الذى سمعوه في رواية لوقا كان صوت القديس بولس وحده)، وأنه فقد البصر " من أجل بهاء ذلك النور" (أع٢٢: ١١).

وواصل القديس بولس قصته حتى لقائه بحنانيا وعماده، ثم يستعيد مشهد قتل استفانوس الذى لم يغادر مخيّلته، والذى كان غفرانه لقاتليه وصلاته من أجلهم السهم الأول الذى اخترق قلب "شاول" ليهيئه للقاء المخلص المنتصر، فيذكره في صلاته هكذا "وحين سُفك دم استفانوس شهيدك كنت واقفاً وراضياً بقتله"، ثم كيف أرسله الرب "إلى الأمم بعيداً" (أع٢٢: ١-٢١).

والموقف الثانى: كان أمام الملك أغريباس فى قيصرية، التى أرسل إليها الرسول بولس للتحقيق معه، تمهيداً لإرساله إلى القيصر أوغسطس فى روما، لأن حياته كانت مهددة فى أورشليم، والجو كان متوتراً جداً. وكان أغريباس ضيفاً على فستوس والى قيصرية. ومن جديد سرد القديس بولس قصته، وكيف بدأ كيهودى ملتزم يصنع "أموراً كثيرة مضادة لاسم يسوع الناصرى" (أع٢٦: ٩)، ثم كانت المواجهة الصاعقة وهو يقترب من دمشق، فيضيف هنا "رأيتُ... نوراً من السماء أفضل من لمعان الشمس" "وألهم (هو ورفاقه) جميعاً سقطوا على الأرض" "وأن الرب كلمه بالعبرانية"، ويقول للملك "من بستطيع. ثم أيها الملك أغريباس لم أكن معانداً للرؤيا السماوية.." وهو لم يكن يستطيع.



"البتراء"، في الصحراء الأردنية، حيث قضى القديس بولس فترة الاستعداد قبل بدء خدمته الكرازية (ص٧٨)



# خدمة القديس بولس

- + عودة إلى البدايات
  - + كرازته ورحلاته
- + العودة إلى أورشليم
  - + إلى روما
- + ما بعد سفر الأعمال
- + القديس بولس شهيداً

# عودة إلى البدايات

فى ثنايا سفر الأعمال، وما ذكره القديس بولس خلال أحاديثه ودفاعه أثناء محاكماته، التى تضمنها هذا السفر وما أتى ذكره خلال رسائله، ترد جوانب كثيرة من حياة القديس بولس الأولى: أين وكيف نشأ، وماذا ومن أسهم فى تكوينه، وتقييمه لما مر به من أحداث، وانتقاده المرّ لنفسه على ما أقدم عليه من نفسه. الكنيسة، قبل أن تفتقده نعمة الله وتنقذه من نفسه.

## (أ)الهوية

+ "وأما شاول الذي هو بولس أيضاً" (أع١٣: ٩).

فشاول هو اسمه العبران، وبولس هو الاسم الرومان، أو ربما أعطى له اسم بولس بعد إيمانه (كما جرى مع سمعان بطرس).

- + "أنا رجل يهودى طرسوسى من أهل مدينة غير دنية من كيليكية" (أع ٢١: ٣٩).
- + "أنا رجل يهودى ولدت فى طرسوس كيليكية (في آسيا الصغرى) (حوالى سنة ٢م)، ولكن ربيت فى هذه المدينة مؤدباً عند رجلى غمالائيل على تحقيق الناموس الأبوى" (أع٢٢: ٣).
  - + "لأنى أنا أيضاً إسرائيلي من نسل إبراهيم من سبط بنيامين "(رو١١:١).
- + " أهم عبرانيون فأنا أيضا، أهم إسرائيليون فأنا أيضا، أهم نسل إبراهيم فأنا أيضاً " (٢ كو ١١: ٢٢).
- + "من جهة الختان محتون في اليوم الثامن، من جنس إسرائيل من سبط بنيامين، عبراني من العبرانيين، من جهة الناموسي فريسي" (في ٣: ٥). [والمقابلة تلفت النظر بين بنيامين أصغر الأسباط، وبولس أصغر الرسل (١كو٥١: ٩). وآخر الكل (١كو٥١: ٨)].
- + " فأجاب الأمير وقال له قل لى. أنت رومانى؟ فقال نعم.. قد ولدت فيها" (أع٢٢: ٢٧، ٢٨) فهو كرومانى الجنسية احتوى أسلوبه على العديد من المفردات العسكرية الرومانية:

" من تجند قط بنفقة نفسه" (١ كو ٩: ٧)؛

" البسوا سلاح الله الكامل لكى تقدروا أن تثبتوا ضد مكايد إبليس. فإن مصارعتنا ليست مع دم ولحم... فاثبتوا ممنطقين أحقاءكم بالحق ولابسين درع البر... حاملين فوق الكل ترس الإيمان الذى به تقدرون أن تطفئوا جميع سهام الشرير الملتهبة. وخذوا خوذة الخلاص وسيف الروح الذى هو كلمة الله" (أف: ١١، ١٢، ١٤، ١٢)؛

"فاشترك في احتمال المشقات كجندى صالح ليسوع المسيح. ليس أحد

وهو يتجنّد يرتبك بأعمال الحياة لكي يرضى من جنّده" (١تي٢: ٣، ٤).

+ "فنادى باللغة العبرية قائلاً..." (أع٢١: ٤٠):

فإضافة إلى اللغة اليونانية التي بشر وحادل بها الأمميين وكتب بها رسائله، كان القديس بولس "كعبران" يتقن العبرانية لغة الكتاب والمثقفين والعبادة والطقوس (وأيضاً لهجتها الآرامية السائدة في ذلك الوقت).

+ "ولكونه من صناعتهما أقام عندهما (أكيلا وبريسكلا) وكان يعمل لأنهما كانا في صناعتهما خياميين" (أع١١: ٣). كان على كل يهودى أن يتقن حرفة ما، فالرب اشتغل بالنجارة، والتلاميذ الأول كانوا صيادين، وكان الرسول بولس خياما، ومن هذه الحرفة كان ينفق على نفسه ومن معه (أع٢: ٢٤).

#### (ب) عن اضطهاده للكنيسة وافتقاد الرب له

+ "واضطهدت هذا الطريق حتى الموت مقيّداً ومــسلّما إلى الــسجون رجالاً ونساءً" (أع ٢٢: ٤)؛

+ "فإنكم سمعتم بسيرتى قبلا فى الديانة اليهودية أبى كنت أضطهد كنيسة الله بإفراط وأتلفها وكنت أتقدم فى الديانة اليهودية على كثيرين من أترابى فى جنسى إذ كنت أوفر غيرة فى تقليدات آبائى، ولكن لما سُرّ الله الذى أفرزنى من بطن أمى ودعانى بنعمته أن يعلن ابنه فى لأبشر به بين الأمم للوقت لم أستشر لحماً ودماً " (أع٢٢:١٩، ٢٠، غل ١: ١٣-١٠)؟

+ "من جهة الغيرة مضطهد الكنيسة" (ف٣: ٦)؟

+ "فأنا ارتأيت... ألقيت قرعة بذلك (أي أعلنت موافقتي وتأييدي لذلك)" (أع ٩:٢٦، ١٠)؛

+ "أنا الذى كنت قبلا مجّدفا ومضطهّدا ومفتريا ولكنى رُحمت لأنى فعلت بالناق عدم إيمان.. لكننى لهذا رُحمت ليظهر يسوع المسيح في أنا أولاً كل أناة

مثالاً للعتيدين أن يؤمنوا به للحياة الأبدية"(١٦ي٠: ١٦).

فالقديس بولس لا يخجل أن يذكر ذلك لتلميذه تيموثاوس، وهو المعلم والقدوة والرسول المؤسس لكرازة الأمم، بل كان دائم الاعتذار للرب من أجل أنه كان قبلا يضطهده ويرفضه ولو عن جهل.

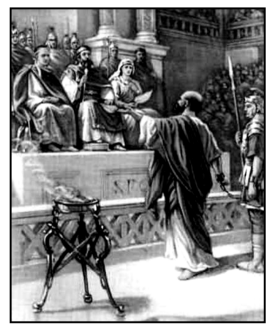
### (ج) الاختطاف المجيد والشوكة الأليمة

فى رسالته الثانية إلى كورنثوس يشير القديس بولس باقتضاب وإنكار للذات إلى هذا الحدث الفريد الحافل بالأسرار، الذى يبدو أنه تم مع بداية عدمته، كإعلان سماوى فائق لمؤازرته فى حدمته، والذى ربما كشف له بعض خفايا الأيام الأحيرة ومجئ الرب الثانى التى ذكرها فى رسائله (١كو٥١) اتس٤، ٢ تس٢):

"إنه لا يوافقنى أن أفتخر. فإنى آتى إلى مناظر الرب وإعلانات. أعرف إنساناً فى المسيح قبل أربعة عشر سنة أفى الجسد لست أعلم أم خراج الجسد لست أعلم. الله يعلم. اختطف هذا إلى السماء الثالثة... إلى الفردوس، وسمع كلمات لا ينطق بها ولا يسوغ لإنسان أن يتكلم بها.. ولئلا أرتفع بفرط الإعلانات أعطيت شوكة فى الجسد.. ملاك الشيطان ليلطمنى لئلا أرتفع. من جهة هذا تضرعت إلى الرب ثلاث مرات أن يفارقنى فقال لى تكفيك نعمتى لأن قوتى فى الضعف تُكمَل " (٢ كو ١٢: ١-٤، ٧-٩).

ماذا كانت هذه الشوكة؟ لسنا نعلم على وجه اليقين. ربما كانت مرضاً حلدياً يشوهه ويقتضى أن يضمد حسده بمناديل ومآزر للعناية بالقروح، والتي كان يأخذها الناس عنه للشفاء من الأمراض والأرواح الشريرة (أع١٩: ١٠)؛ وربما كان عيباً أو ضعفاً في عينيه يشوه هيئته. فهو يشير إلى هذا العيب

في حسده في رسالته إلى الغلاطيين هكذا: "وتجربتي التي في جسدى لم تزدروا هما ولا كرهتموها بل كملاك من الله قبلتموني كالمسيح يسوع. فماذا كان إذاً تطويبكم. لأبي أشهد لكم أنه لو أمكن لقلعتم عيونكم وأعطيتموني" (غلغ: ١٤، ١٥). فربما كانت هذه الفقرة إشارة إلى أن الشوكة تتعلق بالعين، ولكن ربما كانت تعبيراً عن حبهم للقديس بولس واستعدادهم لتعويضه عن أي نقص فيه ولو كان أن يقلعوا عيولهم ويعطوها له. ومن ناحية أخرى فإن القديس بولس كان يشير أحياناً إلى صعوبة كتابة رسائله: "انظروا ما أكبر الأحرف التي كتبتها إليكم بيدي" (غلة: ١) فيملي بعضها على آخرين، أو يكتب فقط بيده حاتمة الرسالة ويقول "السلام بيدي أن الولس، الذي هو علامة كل رسالة. هكذا أنا أكتب" (٢ تس٣: ١٧) كو٤:



# القديس بولس يترافع خلال محاكمته

# كرازته ورحلاته

#### (١) ما بعد لقاء الرب

بعد تحوله إلى الإيمان واعتماده، لم يصعد شاول للاجتماع بالرسل الاثـنى عشر موقناً من توجّسهم منه وتخوّفهم، فلا يزال عداؤه للكنيسة وحنقه علـى المؤمنين ماثلاً في الأذهان، ومن هنا فقد بقى فى دمشق أياما "وللوقت جعـل يكرز فى المجامع بالمسيح أن هذا هو ابن الله.. أما شاول فكان يزداد قوة ويحيّر اليهود الساكنين فى دمشق محققاً أن هذا هو المسيح" (أع٩: ٢٠، ٢٢).

"ولكن لما سر الله.. الذي أفرزي من بطن أمي، ودعاني بنعمته، أن يعلن ابنه في لأبشر به بين الأمم، للوقت لم أستشر لحماً ودماً، ولا صعدت إلى أورشليم إلى الرسل الذين قبلي بل انطلقت إلى العربية ثم رجعت أيضاً إلى دمشق" (غل ١٥٠١-١٧).

<sup>(</sup>١) نحث القارئ علي متابعة هذه الرحلات علي الخرائط المرفقة ذات العلاقة.

وكما فعل موسى وإيليا والمعمدان، ما لبث أن مضى شاول أيضاً إلى العربية (الصحراء الأردنية شرق البحر الميت) (١) حيث قضى فترة يراجع حياته ويتهيأ لرسالته العظمى بالتأمل وتفتيش الكتب والصلاة وطلب مؤازرة الروح في الكرازة عاد بعدها إلى دمشق (غل ١: ١٧).

ولكن اليهود، الذي صار القديس بولس موضع سخطهم وحنقهم، لم يحتملوه وتشاوروا ليقتلوه واستعانوا بوالي مدينة دمشق، والمعيّن من قبل الملك الحارث الرابع<sup>(٣)</sup> لكى يقبض عليه، فأحذه التلاميذ ليلاً وأنزلوه مدلّين إياه في سل (زنبيل) (أع٩: ٢٣–٢٥، ٢كو ١١: ٣٢، ٣٣) (حوالي سنة ٣٦م).

والمفارقة هنا أن الذى دخل دمشق سابقاً متغطرساً متشدداً قاصداً الإيــذاء والتنكيل بالمسيحيين يصير الآن واحداً منهم يتحمل معهم التعــيير والإهانــة والاضطهاد وهاهو يتسلل بالليل هارباً في زنبيل!

وبعد ثلاث سنين صعد شاول إلى أورشليم "وكان الجميع يخافونه غير مصدقين أنه تلميذ (أى من أتباع المخلص) (أع٩: ٢٦-٢٨)، وتولى برنابا القبرسي مهمة تعريفه ولقائه ببطرس الرسول الذى مكث عنده خمسة عيشريوماً (غل١: ١٨). وتعرَّف وقتها (٣٨م) أيضاً على القديس يعقوب أحيى

<sup>(</sup>٢) حيث مملكة النبط (أو النبطيين أو النباطيين أو الأنباط العرب الذين سكنوا بين الجزيرة العربية والعراق والشام في مطلع الألف الأولى قبل الميلاد) وعاصمتها بترا (البتراء)، التي صارت منذ القرن الخامس ق.م مركزاً هاماً للقوافل بين الجزيرة العربية ومدن البحر المتوسط وبلغت أوج ازدهارها في القرن الأول ق.م، واحتلها الرومان عام ١٠١٦م وجعلوها ولاية رومانية. وهي مدينة أثرية (سميت هكذا لأنها حفرت في الصخر الوردي – ص٧٠) ولا تزال قائمة حتى اليوم، وتقع ٢٦٦ ك.م جنوب الأردن، وكانت مركزاً لأسقفية في أوائل القرن الثالث. ومكتوب أن البابا الإسكندري ديمتريوس أوفد العلامة أوريجانوس لتصحيح تعاليم أسقفها بريللوس. وأيام القديس بولس كان ملكها الحارث الرابع (أريتاس) (٩ ق.م – ٤٠ م) وهو أيضاً حاكم دمشق الذي جاء ذكره في (أع ٩: ٣٢ – ٢٥).

 <sup>(</sup>٣) الذي ربما كان هو أيضاً يكن له العداء منذ أن كان القديس بولس في بترا يعتكف ويبشر السكان العرب فيها.

الرب (غل1: ١٩)، وبدأ يجاهر في أورشليم باسم الرب مباحثاً اليونانيين الذين حاولوا أن يقتلوه (أع٩: ٢٨، ٢٩)، فأحدره الإخوة إلى قيصرية. ثم بشر في أقاليم سورية وكيليكية (٣٩ م) بالإيمان الذي كان قبلاً يتلفه ممحداً الله (غل ٢١:١٦-٢٤). وبعد ذلك عاد إلى مسقط رأسه طرسوس حيث بقى طويلاً يكرز فيها (أع٩: ٣٠).

ثم حدث أن أُرسل برنابا من قبَل الكنيسة إلى أنطاكية سوريا (التي امتدت إليها كرازة قبرسيين وقيروانيين من زملاء استفانوس الشهيد الذين كانوا قد تشتتوا بسبب الضيق)، إضافة إلى فينيقية - لبنان - وقبرس، ومنها اتجه إلى طرسوس قاصداً صديقه القديم وجاء به إلى أنطاكية (٤١م) التي صار فيها مؤمنون كثيرون من اليونانيين، حيث بقيا يبشران سنة كاملة. ولأنطاكية أن تتيه فخراً ففيها أولاً وقبل أى كنيسة في العالم "دعى التلاميذ مسيحيين" (أع١١: ٢٦).

## (ب) الرحلة الأولى لكرازة القديس بولس

(۱) من أنطاكية سوريا- كما رأينا- بدأ شاول كرازته مع برنابا، ثم جمعا ما تيسر لخدمة القديسين وحملاه إلى أورشليم (روه ١: ٢٥) التي كانت تعاني مع كل المنطقة من مجاعة تنبأ عنها أغابوس (أع ٢٨:١١) (وهذه هي زيارته الثانية لها حوالي سنة ٤٤م)، وفي عودهما إلى أنطاكية انضم إليهما يوحنا الملقب مرقس الذي بشرنا (وهو ابن أحت برنابا) (أع٢١: ٢٥). وبعد صوم الكنيسة أمر الروح أن يفرز برنابا وشاول " للعمل الذي دعوهما إليه"، فوضع الآباء عليهما الأيادي وأطلقوهما لكي يبدأ القديس بولس أولى رحلاته الكرازية، والتي كانت الخطوة الأولى في كرازة اجتاحت العالم كله فيما بعد (أع ٢:١٣).

(٢) فانحدر شاول إلى سلوكية (ميناء أنطاكية) – ومعه برنابا ومرقس وعبروا البحر المتوسط إلى قبرس (مسقط رأس برنابا) (٥٥م)، وفي سلاميس (شرق قبرس وعاصمتها) نادوا بكلمة الله في مجامع اليهود. وفي بافوس (إلى الغرب ومركز حكومة قبرس) قاومهما عليم الساحر (باريشوع) النبي الكذاب، وممتلئا من الروح القدس شَخَص إليه القديس بولس (أ) منتهراً قائلاً "أيها الممتليء كل غش وكل حبث يا ابن ابليس يا عدو كل بر ألا تزال تفسد طرق الله المستقيمة. فالآن هوذا يد الرب عليك فتكون أعمى لا تبصر الشمس إلى حين. ففي الحال سقط عليه ضباب وظلمة فجعل يدور ملتمساً من يقوده بيده" حتى أن الوالي سرجيوس بولس" آمن مندهشاً من تعليم الرب" (أع١٣):

(٣) ومن حديد عبروا البحر شمالاً إلى برجة (عاصمة بمفيلية) في حنوب آسيا الصغرى قرب ساحل المتوسط، ولم يكمل مرقس الرحلة (وربما هالته مشاقها) وعاد إلى أورشليم، وهذا ما لم يرق للرسول بولس الذي ذهب ومعه برنابا إلى أنطاكية الأخرى (بيسيدية) التي تتوسط أسيا الصغرى، ودخلا الجمع يوم السبت. وبعد قراءة الناموس والأنبياء دعا رؤساء الجمع القديس بولس ليعظ الشعب. فقام وأشار بيده وخاطبهم مبتدئاً من خروج اليهود من مصر بقيادة موسى، وكيف أحتمل الله تمردهم في البرية أربعين سنة، وبعد قرون أتى عهد القضاة، وبعدهم يجيء صموئيل وشاول وداود، الذي من نسله " أقام وأساء أورشليم وحكموا عليه بالموت، ولكنه قام وظهر لشهود كثيرين "بهذا رؤساء أورشليم وحكموا عليه بالموت، ولكنه قام وظهر لشهود كثيرين "بهذا ينادى لكم بغفران الخطايا وبهذا يتبرر كل من يؤمن من كل ما لم تقدروا أن

<sup>(</sup>٤) بدءًا من هذه الحادثة يُذكر شاول في سفر الأعمال باسم بولس (٩:١٣) كما تصير له الأولوية بعد أن كان تاليًا لبرنابا (أع ٣:١٣).

تتبرروا منه بناموس موسى" (أع١٣: ١٣، ١٤).

خريطة (١)

(\$) وتكرر الأمر في المجمع السبت التالى بناء على طلب الأمهم حيث "اجتمعت كل المدينة تقريباً لتسمع كلمة الله" ثما أثار حفيظة اليهود. ولكن القديس بولس وبخهم مبيناً أهم برفضهم كلمة الله يحكمون على أنفسهم أهم "غير مستحقين للحياة الأبدية". وهكذا يتوجه القديس بولس إلى الأمم بحسب وصية الرب "فلما سمع الأمم ذلك كانوا يفرحون ويمجدون السرب وآمن جميع الذين كانوا معينين للحياة الأبدية" (أع١٤ ٢١ - ٤٨). وإذ انتشرت كلمة الرب، أخذ اليهود في تحريض النساء ووجهاء المدينة ضد الرسولين بولس وبرنابا حتى أخرجاهما من تخومهم، فأتيا إلى إيقونية (إلى الشرق) التي أقاما فيها زماناً طويلاً يجاهران بالكلمة ويجريان الآيات والعجائب.. ولكن اليهود غير المؤمنين أخذوا في إفساد نفوس الأمم حتى حرى في إيقونية ما حرى في أنطاكية بيسيدية من مقاومة وهجوم، فهربا إلى لسترة ودربة (في إقليم ليكأونية) يبشران (٢٤م) (أع ١٤١٤).

(٥) وفي لسترة شفى القديس بولس المُقعد من بطن أمه حتى أهر الناس قائلين: إن الآلهة تشبهوا بالناس ونزلوا إلينا. وأرادوا أن يقدموا لهما الـذبائح. وبعدها نجح يهود من أنطاكية وإيقونية في أن تنقلب عليهما الجموع "فرجموا بولس(٥) وجروه خارج المدينة ظناً منهم أنه مات"... وها هـو القـديس بولس، الذي وقف يوماً يحرس ثياب شهود رحم استفانوس، يحيط به الأعداء هو الآخر ويرجمونه في لسترة ويجرونه حسداً هامداً إلى خارج المدينة! (أع١٤).

(٦) ولكن القديس بولس لم يمت، ومن حديد يعود مع برنابا إلى دربـــة

<sup>(</sup>٥) يشير القديس بولس إلى ذلك في رسالته الثانية إلى أهل كورنثوس وهو يستعرض قائمة آلامه في الحدمة "موة رجمت" (٢ كو ١١: ٢٥).

حيث تلمذ كثيرين، ثم رجع إلى لسترة وإيقونية وأنطاكية يــشددان أنفــس التلاميذ ويعظاهم أن يثبتوا في الإيمان رغم الضيقات، ويؤسسسان الكنائس ويعيّنان لها القسوس. واجتازا في بيسيدية إلى بمفيلية وبشرا بالكلمة في برجية ثم نزلا إلى ميناء أتالية. وعبرا البحر عائدين إلى نقطة البداية أنطاكية (سوريا) "حيث كانا قد أُسلما إلى نعمة الله للعمل الذي أكملاه" وأقاما فيها زماناً طويلا (أع١٤: ٢٠-٢٨).

وتشير الدلائل أن تعرّف القديس بولس على تيموثاوس وعائلته (١تي١: ٥)، وتعميده وتلمذته هو وأهل بيته، تم أثناء هذا الجزء من الرحلة الأولى (وليس في الرحلة الثانية)، وذلك أن القديس لوقا في سياق زيارة القديس بولس الثانية لدربة ولسترة - يشير إلى تيموثاوس على أنه كان تلميذًا بالفعل وأن أمه (افنيكي) يهودية مؤمنــة (أع١٦: ١، ٢ تي ١:٥) (إذاً تيمو ثاوس رافق القديس بولس في رحلته الأولى وهو يبشر في أنطاكية وإيقونية ولسترة، وربما شاهد الرسول بولس وهو يرجم ويجرّونه خارج المدينة "وأما أنت فقد تبعت تعليمي وسيرتي وقصدي وإيماني وأناتي ومحبتي وصبري واضطهاداتي وآلامي مثل ما أصابني في أنطاكية وإيقونية ولسسترة. أية اضطهادات احتملت، ومن الجميع أنقذي الرب".

### (ج) رسول الأمم

واستدعت الأحداث أن يصعد الرسولان بولس وبرنابا إلى أورشليم (سنة ٩٤ أو ٥٠م) - وذلك للمرة الثالثة (٢٠) - للاجتماع بالرسل. فقد دعا

<sup>(</sup>٦) كانت زيارة القديس بولس الأولى إلى أورشليم (حوالي ٣٨م) حيث أمضى مع القديس بطرس خمسة عشر يوماً (غل ١: ١٨) والزيارة الثانية (٤٤م) هي التي يشير إليها سفر الأعمال (أع ١١:

بعض اليهود المتنصرين لممارسة الختان كضرورة للخلاص، واحتاج الأمــر إلى تشاور.

وبين القديس بولس في رسالته إلى أهل غلاطية (غل ١:٢) أن لقاءه (ومعه برنابا وتيطس) بالتلاميذ مجتمعين في أورشليم، وحضوره المجمع برئاسة الرسول يعقوب أخى الرب يسوع (أع١:١-٢١) لم يجئ إلا بعد أربع عشرة سنة من زيارته الأولى، وبموجب إعلان.

فمن أنطاكية احتاز القديس بولس ورفيقاه فى فينيقية (لبنان) والــسامرة إلى أورشليم حيث " قبلتهم الكنيسة والرسل والمشايخ" وأكــدوا علـــى ألا " يُثقَّل على الراجعين إلى الله من الأمم بل يُرسل إليهم أن يمتنعوا عن نجاســات الأصنام والزين والمخنوق والدم" (أع١٥ ، ١٩).

وكما يسجل القديس بولس فى رسالته إلى الغلاطيين، فإن هؤلاء المعتبرين "إذ رأوا أبى أؤتمنت على إنجيل الغيلة كما بطرس على إنجيل الختان فإن الذي عمل فى بطرس لرسالة الختان عمل فى أيضاً للأمم. فإذ علم بالنعمة المعطاة لى يعقوب وصفا ويوحنا المعتبرون ألهم أعمدة، أعطوني يمين الشركة لنكون نحن للأمم وأما هم فللختان "(غل ٢: ١-٩). كما يشير القديس بولس إلى ذلك أيضاً فى رسالته إلى رومية "بسبب النعمة التى وهبت لى من الله حتى أكون خادما ليسوع المسيح لأجل الأمم مبشراً لإنجيل الله ككاهن ليكون قربان الأمم مقبولاً مقدساً بالروح القدس "(روه ١: ٥١، ١٦).

ومع الرسولين بولس وبرنابا احتار المجمع يهوذا، الملقب برسابا، وسيلا النبيين ليرافقاهما إلى انطاكية (سوريا)، يحملون رسالة مكتوبة ويبلغون الشعب هناك بما قرره المجمع متعلقا بالأمم "فلما قرأوها فرحوا لسبب التعزية". وبينما عادا يهوذا

<sup>.</sup> ٣٠، ٢٠:١٢) عندما جاء مع وفد من أنطاكية لتقديم المعونات لفقراء اليهودية أثناء المجاعة وعاد إلى أنطاكية سريعاً ليبدأ رحلته الأولى.

وسيلا إلى الرسل، أقاما الرسولان بولس وبرنابا في أنطاكية يعلمان ويبشران مـع كثيرين أيضاً بكلمة الرب (أع١٥: ٢٢-٣٥).

وقد امتدت الرحلة الأولي ثلاث سنوات قطع بــولس خلالهـــا ١٤٠٠ميــل براً وبحراً.

### (د) الرحلة الكرازية الثانية

- (۱) بدأت هذه الرحلة الافتقادية من أنطاكية (۲) بانفصال الرفاق. فبرنابا حبد أن يرافقهما يوحنا مرقس ابن شقيقته، بينما رأى القديس بولس أن الذى فارقهما فى بمفيلية لا يليق أن يأخذانه معهما. وهكذا انفصل برنابا ومرقس (۸) وسافرا بحرا إلى قبرس، والقديس بولس اختار سيلا واحتاز معه فى سورية وكيليكية (شمالاً) يشددان الكنائس (أع١٥: ٣٦-٤١).
- (۲) وكانت المحطة الأولى دربة ولسترة، وفيها انضم إليهما تيموثاوس (النف تلمنده بسولس قسبلا)(رو١: ٢١، ١١ كسو٤: ١١، ١٦، ١٠ كو١: ١، ١٦، ١٠ كو١: ١، ١٣، كو١: ١، ١تس١: ١، ٢تى١: ١، فل١، عب ١٣: ٣٣)، ولييسر حدمته بين اليهود ختنه (أع ١٦: ٣).
- (٣) ومضوا بعدها إلى فريجية وغلاطية شرقاً (حيث تأسست كنيستها غل ٤: ١٣-١٥) وواصلوا غرباً إلى ميسيا وترواس، الميناء الأسيوي على بحر إيجة. وبينما منعهم الروح أن يبشروا فى آسيا، ظهرت للقديس بولس رؤيا فى الليل ورجل مكدوني يسأله أن " أعبر إلى مكدونية وأعنا" .. وكانت دعوة العبور إلى قارة أوروبا (أع ١٦: ٩، ١٠).
- (٤) وهكذا أقلع الرسولان بولس وسيلا من ميناء ترواس عابريْن البحر إلى جزيرة ساموثراكي ثم في الغد إلى ميناء نيابوليس (٩)، ومنه حاءا إلى

<sup>(</sup>٧) يشير القديس بولس (في غل ٢: ١١-١٦) إلى موقف له من القديس بطرس الندي جاء إلى أنطاكية فجأة، ولما وجده يعاشر الأممين ويؤاكلهم ولكن يمتنع عن ذلك عند حضور يهود متنصرين، ساءه تصرفه وراجعه بشدة فيه. ولكن وداعة القديس بطرس واحتماله لم تسمح بما يجرح المجبة الرسولية.

<sup>(</sup> $\Lambda$ ) لم يطل البعاد بين **الرسولين بولس وبرنابا** (كو ٤: ١٠) كما أن **القديس بولس** في ساعاته الأخيرة طلب أن يرسل إليه **مرقس** ( $\Upsilon$ تى ٤: ١١).

<sup>(</sup>٩) ميناء مدينة فيلبي وهي الآن مدينة قولة— موطن محمد على أول وال لمصر الحديثة.

فيلبي (۱۰) (المنسوبة إلى الملك فيليب المقدوني والد الإسكندر سنة ٣٥٧ ق.م)، وهي أول مدينة أوربية تطأها قدم مبشر مسيحي (٥١م) وتأسست فيها أول كنيسة مسيحية (١١م) في أوروبا، وتقع في مقاطعة مكدونية شمال اليونان، وأقاما فيها أياما.

وفي السبت مضوا إلى شاطيء النهر (١٢) حيث تجتمع بعض النساء التقيات للصلاة لعدم توفر مجمع لليهود. وأخذ القديس بولس يكرز لهن ويسجل أول عظة لرسول مسيحي في أوربا. وكان أول من قبل الرب فيها بائعة أرجوان تقية اسمها ليدية (من مدينة ثياتيرا – أي المسرح – والمذكورة في سفر الرؤيا – رؤا: ١١) فتح الرب قلبها واعتمدت هي وأهل بيتها، وألزمت الرسول بولس ومن معه بالمكوث في بيتها (أع١: ١١-٥١).

(٥) ثم رتب التدبير الإلهى أن يُخرج القديس بولس روح عرافة من حارية (١٦) كان أصحابها يتكسبون من عرافتها، فأمسكوا الرسولين بولس وسيلا وجروهما إلى السوق إلى الحكام، فضربوهما بالعصى ضرباً أليماً (٢كو ١١: ٢٣، ٢٥) وألقوهما في السجن وضبطوا أرجلهما في المقطرة. ولكن الرسولين كانا متعزيين، ونحو نصف الليل وقفا يصليان ويسبحان الله حهرا حتى أن المسجونين كانوا يسمعونهما (أع ١٦: ١٦-٢٥).

<sup>(</sup>١٠) كان لفيلبى وضع خاص كمستعمرة (كولونية) رومانية تتمتع بميزات المدن الرئيسية في الدولـــة الرومانية، ولها حاكم روماني وحامية عسكرية.

<sup>(</sup>۱۱) تحتفل الكنيسة القبطية بتذكار بناء أول كنيسة على اسم العذراء مريم بمدينة فيليبي في ٢١ بؤونة (حوالي ٢٨ يونيو).

<sup>(</sup>١٢) هو نمر جاجيتاس الذي تقدست مياهه بمعمودية ليدية وأهل بيتها.

# الخريطة ٢

وحدثت زلزلة عظيمة زعزعت أساسات السجن، فانفتحت الأبواب وانفكت قيود الجميع. ولما استيقظ حافظ السجن ورأى ما رأى شرع في قتل نفسه، دفاعاً عن شرفه العسكري، ظاناً أن المسجونين قد هربوا. ولكن القديس بولس ناداه بصوت عظيم قائلاً " لا تفعل بنفسك شيئاً ردياً لأن جميعنا ههنا". فطلب الرجل ضوءاً واندفع إلى الداخل وحرّ للرسولين بولس وسيلا مرتعداً ثم أخرجهما قائلاً: "يا سيدى ماذا ينبغى أن أفعل لكى أخلص. فقالا آمن بالرب. يسوع المسيح فتخلص أنت وأهل بيتك" وكلماه وجميع من في بيته بكلمة الرب. فأخذهما في تلك الساعة المتأخرة من الليل وغسلهما من في بيته بكلمة الرب. فأخذهما في تلك الساعة المتأخرة من الليل وغسلهما من الجراحات. واعتمد في الحال هو والذين معه أجمعون. ودعاهما إلى مائدة البتهاجا بقبو هم الإيمان (أع ٢٦ ـ ٣٤).

وفى الصباح عاد الرسولان بولس وسيلا إلى السجن، وأصدر الولاة أمراً بالإفراج عنهما. ولكن القديس بولس استند إلى جنسيته الرومانية محتجا على تعرضه هو وسيلا للضرب ووضعهما فى السجن، مطالباً بحقوقه بأن يأتى الولاة بأنفسهم إلى السجن لإخراجهما. فأتوا معتذرين متوسلين وأطلقوهما وسألوهما أن يخرجا من المدينة، فذهبا إلى بيت ليدية (أع١٦: ٣٥-٤٠) وعزيّا الأحوة ثم خرجا. وهكذا يستخدم الله كل الطرق لخلاص النفوس عما فيها السجن والضرب والجراح، وهما جميعا يتمجد الله.

(٦) إحتاز الرسولان بولس وسيلا بعد ذلك في المفيبوليس وابولونية إلى تسالونيكي (١٤). ولثلاثة سبوت متتالية ظل القديس بولس يحاج اليهود، فآمن عدد كبير من وجهاء المدينة اليونانيين ونسائها مما أثار اليهود على من آمنوا

<sup>(</sup>١٤) المسماة على اسم تساليا – أحت الإسكندر الأكبر – وهي حالياً سالونيك. وعلى عكس فيليي – التي كانت مستعمرة محتلة – كانت تسالونيكي مدينة حرة يحكمها أهلها مثل أثينا وأنطاكية؛ وصارت أسقفية أرثوذكسية منذ القرن الرابع وعن طريقها دخلت المسيحية إلى السلاف والبلغار.

(ومن بينهم ياسون الذي قبلهما في بيته – رو 1:1) متهمين إياهم ألهم الهم ألهم ضد أحكام قيصر قائلين أنه يوجد ملك أخر يسسوع" واضطروهم للفع كفالة كي يطلقوهم (أع1:1). كنيسة تسالونيكي. وقد أشار القديس بولس إلى معاناته في خدمتها في رسالتيه إليها (1:1)، 1:1).

(٧) ولكن الإحوة استطاعوا أن يرسلوا الرسولين بولس وسيلا ليلا إلى بيريّة ومباشرة مضيا إلى مجمع اليهود. ولكن الظروف هنا كانت أفضل مما في تسالونيكي وآمن كثيرون من اليهود فضلا عن كثيرين من اليونانيين رحالاً ونساءً. إلا أن يهود تسالونيكي سرعان ما جاءوا ليهيجوا الجموع هنا أيضاً مما اضطر القديس بولس أن يبحر إلى أثينا على أن يلحق به سيلا وتيموثاوس (أع١٧: ١٠-٥١).

(٨) وفى أثينا كان للقديس بولس تحربة مختلفة، فهــى مدينــة الأصــنام والفلاسفة الرواقيين (١٥) وأتباع أبيكور (٢٤٣ق.م) (٢١)، الذين سـخروا مــن بشارته بيسوع والقيامة التي ينكرها الأبيكوريون (أع ١١٧: ١٨، ٣٢)، ولكن الرسول بولس كان يتقن أسلحتهم، ومعه، قبل ذلك وفوقه، نعمــة الـروح القدس. ومع هذا فقد حاز تقديرهم كمفكر، فأحذوه وذهبوا به إلى سـاحة الخطابة والشعر فوق قمة آريوس باغوس. وبينما مدحهم الرسول بولس على تدينهم التفت إلى مذبح مكتوب عليه لإله مجهول. وكان هذا هو مدخله إليهم "فالذين تتقونه وأنتم تجهلونه ها أنا أنادى لكم به. الإله الذي خلق العــالم

<sup>(</sup>١٥) أتباع **زينون**، السوفسطائيون، المتفرغون لا لشيء إلا لأن يتكلموا أو يسمعوا شيئاً حديــــداً (أع٢١:١٧). وهم يؤمنون بتعدد الآلهة ومقاومة الشر وإنكار الذات والفيصل في كل أمر عنــــدهم هو العقل الذي يؤلهونه.

<sup>(</sup>١٦) مبدأهم وغايتهم المتعة واللذة، ولا يؤمنون بآلهة وينادون بأن العالم أوجد نفسه أو وحد صدفة، وبفناء الجسد والروح.

...ويعطى الجميع حياة ونفسا وكل شئ.. لأننا به نحيا ونتحرك ونوجد.. كما قال بعض شعرائكم أيضاً لأننا ذريته. فإذ نحن ذرية الله لا ينبغي أن نظن أن اللاهوت شبيه بذهب أو فضة أو حجر نقش صناعة واختراع إنسان. فالله الآن يأمر جميع الناس فى كل مكان أن يتوبوا متغاضيا عن أزمنة الجهل لأنه أقام يوماً هو فيه مزمع أن يدين المسكونة بالعدل، برجل قد عينه، مقدمًا للجميع إيماناً إذ أقامه من الأموات".

ولكنهم قابلوا موضوع القيامة بالسخرية. ومع هذا فقد آمن الفيلسسوف "ديونيسيوس الأريوباغي (۱۲) وامرأة (تبدو ذات شأن) اسمها دامرس، وآخرون معهما (أع١٠: ٢١-٣٤).

(٩) من أثينا، مدينة الحكمة، عبر القديس بولس إلى كورنثوس عاصمة أخائية – المركز العالمي للتجارة ومدينة الشر والفجور – وفيها تعرف على أكيلا وبوسيكلا امرأته، اليهوديين النازحين من روما مع سائر اليهود بأمر كلوديوس، وأقام عندهما باعتباره خيّاماً مثلهما. وقد صارا من خير المعاونين للرسول بولس، وخدما في مواقع مختلفة، وكتب عنهما في رسالته إلى أهل رومية (التي عادا إليها فيما بعد)".. اللذين وضعا عنقيهما من أجل حياتي اللذين لست أنا وحدى أشكرهما بل أيضاً جميع كنائس الأمم" (رو٦): ٣-٥) (٥-٢).

وفى المجمع كان القديس بولس منحصراً بالروح يحاج اليهود، وهنا حاءه سيلا وتيموثاوس من مكدونية يحملان له أحبار من تـسالونيكي. وإذ كان اليهود يقاومون ويجدفون "نفض ثيابه وقال لهم دمكم على رؤوسكم. أنا برئ. من الآن أذهب إلى الأمم" ولكن كلمة الله لم ترد فارغة فقد آمن كريـسبس

<sup>(</sup>١٧) يذكر التقليد أنه صار أ**ول أسقف على أثينا**، وهناك كنيسة على اسمه في وسط أثينا اليوم.

رئيس المجمع مع جميع بيته (١كو١: ١٤) **ويوستُس،** وكثيرون من الكورنثيين آمنوا واعتمدوا.

وآزر الرب القديس بولس في رؤيا في الليل قائلاً: " لا تخف بل تكلم ولا تسكت لأبي أنا معك ولا يقع بك أحد ليؤذيك لأن لى شعباً كثيراً في هذه المدينة" فأقام سنة ونصفاً يعلم بينهم بكلمة الله (أع١١٠) (١١٠).

وخلال هذه الفترة قام اليهود على القديس بولس وأتوا به إلى غاليون والي أخائية. ولكنه كان رجلاً حكيماً وأخاً لسنيكا الفيلسوف الشهير، ومن هنا لم يعبأ بثورة اليهود، ولم يشأ أن يتدخل طالما أنها خلافات عقائدية أو ضد الناموس وليست ضد القانون، وطرد اليهود من أمامه وقام اليونانيين بضرب سوستانيس رئيس المجمع (أع ١١٨: ١٢-١٧).

ومن كورنثوس (٥٢-٥٣م) كتب القديس بولس رسالتيه إلى أهل تسالونيكى حديثى الإيمان، بعد شهور ستة من كرازقم (وقد حمل له سيلا وتيموثاوس أحبارهم). وتعتبران أول ما كتب من أسفار العهد الجديد، بعد رسالة القديس يعقوب (وإن كانت بعض المصادر ترجّح أن تكون الرسالة إلي أهل غلاطية هي أولى رسائل القديس بولس).

(• 1) بعد حدمته فى كورنثوس، عبر القديس بولس البحر، فى طريقه إلى سورية، ومعه أكيلا وبريسكلا "بعدما حلق رأسه في كنخريا لأنه كان عليه نذر"، وعرج على أفسس (١٩) فى زيارة خدمة قصيرة، ولكنه لم يدع الفرصة تفلت "فدخل المجمع وحاج اليهود" ووعدهم بزيارة أطول فيما بعد (وهذا ما

<sup>(</sup>۱۸) هناك معلومات كثيرة في رسائل ا**لقديس بولس** عن خدمته في كورنشــوس (رو ۱٦: ٣-٥، ۲۱: ۲۳، اكو ۱۲: ۱۵، ۱۷، ۱۸)

<sup>(</sup>١٩) كانت أفسس عاصمة أسيا الصغرى وملتقى الحضارات الشرقية والإغريقية والرومانية وتفتخر أن بما قبر القديس يوحنا – والذى كتب فيها إنجيله – وقبر القديس تيموثاوس أول أسقف عليها. وقبر القديسة مريم الفارغ. وأفسس كانت كبري أقاليم آسيا الصغري التي تضم المدن الست الستي ذكرها القديس يوحنا في رؤياه (واسمها حالياً سلجوق وجاء منها السلاحقة).

تم في رحلته الثالثة)، وترك رفيقيه فيها، ومضى هو إلى قيصرية ومنها إلى أورشليم (للمرة الرابعة سنة ٤٥م)، وعاد إلى أنطاكية حيث قصى زماناً (أع ١٨: ٢٣).

## ه - الرحلة الكرازية الثالثة

(۱) [وهى أهم رحلاته التي امتدت من منتصف ٥٤ إلى منتصف ٥٥م وقطع خلالها ٢٥٠٠ ميل برا وبحراً] وقد بدأت باجتياز القديس بولس بالتتابع في غلاطية يشدد كنائسها (ضمنها أنقرة الحالية) وبعدها فريجية (أع١٠: ٣٣)، ثم إلى أفسس التي يجيئها للمرة الثانية، والتقى بعدد من التلاميذ (حوالي اثنى عشر) وصحح مفاهيمهم، واعتمدوا باسم الرب، ولما وضع يديه عليهم "حل الروح القدس عليهم وطفقوا يتكلمون بلغات ويتنبأون" (أع١٩:١٠).

وكان قد جاء إلى أفسس قبل ذلك أبلّوس المصري الاسكندرى الفصيح، الذى لما سمعه أكيلا وبريسكلا أخذاه إليهما وشرحا له طريق السرب بسأكثر تدقيق. ولكن لما جاء القديس بولس كان أبلوس قد غادرها حيث كان له دوره فى الكرازة فى أخائية (وعاصمتها كورنثوس) " لأنه كان باشتداد يفحم اليهود جهراً مبيناً بالكتب أن يسسوع هو المسيح" (أع١٨: ٢٤-٢٨).

وقد أمتدت رحلة القديس بولس الكرازية الثانية أيضاً ثـــلاث ســـنوات كالأولى (٥٠-٥٣م) قطع خلالها ٣٢٠٠ ميل.

(۲) ولثلاثة أشهر كان القديس بولس يتكلم في المجمع محاجاً ومقنعاً فيما يختص بملكوت الله، وبسبب المقاومة استخدم مدرسة لشخص اسمه تيرانس لمدة سنتين مبشرا اليهود واليونانيين، وآزره الرب بقوات شفاء "حتى كان يؤتى عن جسده بمناديل أو مآزر إلى المرضى فتزول عنهم الأمراض

وتخرج منهم الأرواح الشريرة"، وكان كثيرون من الـــذين آمنـــوا يــأتون مقرّيــن ومخبرين بأفعالهم، كما آمن كثيرون من السحرة وأخذوا يجمعــــون كتب السحر (بما يساوى خمسين ألفا من الفضة) ويحرقونها أمـــام الجمـــوع " فكان اسم

### الخريطة ٣

الرب يسوع يتعظم" كما " كانت كلمة الرب تنمــو وتقــوى بــشدة" (أع١٩: ٨- ١٢، ١٨ - ٢٠).

وإذ كان القديس بولس عازماً أن يمضي إلى مكدونية وأخائية أرسل أمامه اثنين من معاونيه: تيموثاوس وأراستُس (إراستوس) (والأخير كان يعمل في وظيفة حازن كورنشوس أي أمين الخزانة Treasurer رو ١٦: ٢٣، ٢ تي ٤: ٢٠) للإعداد لزيارته.

(٣) ولكن المتاعب لم تترك الرسول بولس، فالذين كانوا يتكسبون مسن صياغة هياكل الأوثان ونماذجها الفضية (على مثال هيكل أرطاميس الأفسسيين – ديانا (٢٠) – التي يعبدها جميع آسيا) رأوا في كرازة بولس بالإله الحقيقي تمديداً لصناعتهم. وأثار زعيمهم ديمتريوس زملاءه وشعب أفسس الذين اختطفوا غايوس وارسترخس المكدونيين رفيقي القديس بولس (كو٤: ١٠) فل٢٤). وحث أصدقاء القديس بولس ألا يتدخل بسبب هياج الغوغاء وهتافهم، الذين وقف بمم كاتب يهودي اسمه اسكندر وهداً هم وأقنعهم برفع الأمر إلى القضاء (أع١٠: ٢١-١٤).

ومن أفسس كتب ا**لقديس بولس** رسالته الأولى إلى أهل كورنشوس <sup>(۲۱)</sup> (ربيع ۵۷م) التي حملها إليهم **تيطس** تلميذه اليوناني.

(٤) بعد انتهاء الشغب، سافر القديس بولس من أفسس عابراً البحر إلى

<sup>(</sup>٢٠) كان هيكل أرطاميس أحد عجائب الدنيا السبع وموضع فخر أهل أفسس، ولكن لا يوجد له أثر اليوم.

<sup>(</sup>٢١) يبدُو أنه سبقتها رسالة قصيرة عن عدم مخالطة الزناة ووضح الأمر في رسالته هذه (١ كو ٥: ٩ ، ١١).

مكدونية (فيليي)، ربما لثالث مرة، حيث قضى ثلاثة شهور الصيف في الخدمة (أع ٢٠: ١-٣)، وفيها كتب رسالته الثانية إلى أهل كورنشوس (خريف ٧٥م). ووصل إلى كورنثوس (أحائية) في الشتاء (٨٥م)، حيث كتب رسالته إلى غلاطية، وتركها في الربيع بعد أن كتب رسالته الهامة إلى أهل رومية، الذين لم يكن قد التقى بهم وحملتها إليهم فيبي شماسة كنيسة كنخريا(٢٢).

وقرر بعدها العودة إلى سورية، ولكن تفاديا لمكيدة من اليهود، جعل طريقه إلى فيلبى أولا (حيث كان لوقا في انتظاره) وفيها احتفل مع الكنيسة بالفصح الجديد (۸۵م) ثم أبحر إلى ترواس (طروادة Troy) وبلغها بعد خمسة أيام، وكان قد سبقه إليها رفاقه ومنهم سوباترس (سوباتير) (من بيرية) وأرسترخس وسكوند (من بيرية) وتيخيكس وسكوند (والاثنان من تسالونيكي) وغايوس (من دربة) وتيخيكس (أف7: ۲۱، كو٤: ۷، ٢تي٤: ۱۲، تي٣: ۱۲) وتروفيمس (أع ۲۱: ۲۹)

وفى ترواس التي قضى فيها القديس بولس أسبوعاً، وفي اليوم الأحير (وكان يوم أحد الذي يبدأ بالغروب) كانت حادثة الشاب أفتيخوس الذى تثقل بالنوم خلال عظة طويلة لبولس (أعقبت التناول بعد غروب السبت) واستمرت حتى منتصف الليل، وسقط من الطابق الثالث وحُمل ميتاً، فترل القديس بولس ووقع عليه واعتنقه، وعادوا بالفتى حيا إلى فوق حيث كسروا الخبز (الاغابي)، وواصل الرسول بولس حديثه حتى الفجر إذ كان مزمعاً أن

<sup>(</sup>٢٢) ميناء كورنثوس الهام، جنوب أثينا، واسمها الآن كخريس Kichries.

<sup>(</sup>٢٣) هي أيام الفطير التالية للفصح وهي سبعة أيام.

يغادر في الصبح من **ترواس** حنوباً إلى **ميليتس** (أع٢٠٠).

(٥) مضى القديس بولس براً إلى أسّوس ومنها استقل السفينة التي سبقه فيها رفاقه وأبحروا معاً إلى ميتيليني (٢٤) واحتازوا مقابل جزيرتي خيــوس (٢٤) ثم ساموس (٢٤)، وأقاموا في تروجيليون (٢٤)، ومنها أتــوا إلى ميليــتس جنــوب أفسس.

وكان القديس بولس متعجلا يريد أن يكون في أورشليم يوم الخمسين، ومن هنا لم يشأ أن يذهب إلى أفسس وإنما استدعى قسوسها إلى الاحتماع به في ميليتس. وألقى حطابه الوداعى الممتلئ عاطفة، سارداً حدمته وتعرضه لمكائد اليهود الكثيرة (۲۰)، ولكنه أضاف مؤكدا "ولكننى لست أحتسب لشئ ولا نفسى ثمينة عندى حتى أتمم بفرح سعيى والخدمة التى أخذها من الرب يسوع لأشهد ببشارة نعمة الله" وطالبهم بالسهر على الرعية وحمايتها من الذئاب الخاطفة (۲۲) " لذلك اسهروا متذكرين أنى ثلاث سنين (من حريف عن حتى ربيع ۱۹۵۸) ليلا ولهارا لم أفتر عن أن أنذر بدموع كل واحد"، حاثاً إياهم على الاقتداء به في التجرد والتعفف عن المال " فضة أو ذهب أو لباس أحد لم أشته. أنتم تعلمون أن حاجاتي وحاجات الذين معى خدمتها هاتان اليدان "، ومشددا على خدمة الفقير والضعيف " في كل شئ أريستكم أنه هكذا ينبغي أنكم تتعبون وتعضدون الضعفاء متذكرين كلمات الرب

(٢٤) هي بالتتابع جنوباً مواني تركية على بحر إيجة.

<sup>(</sup>٢٥) ومُنبئاً بما ينتظره من آلام "غير أن الروح القدس يشهد في كل مدينة قائلاً: أن وثقاً وشدائد تنتظريني" (أع ٢٣:٢٠).

 <sup>(</sup>٢٦) "احترزوا إذاً لأنفسكم ولجميع الرعية التي أقامكم الروح القدس فيها أساقفة لترعوا كنيسة الله التي اقتناها بدمه ... " (أع ٢٠: ٢٨).

<sup>(</sup>٢٧) معظم التواريخ الواردة في هذه الدراسة تقريبية، وربما تزيد أو تنقص عاماً أو أكثر.

يسوع أنه قال مغبوط هو العطاء أكثر من الأخذ" (وهو نص لم يرد إلا من خلال كلمات القديس بولس هذه). وغلب التأثرُ المشاعرَ و"كان بكاء عظيم من الجميع ووقعوا على عنق بولس يقبلونه متوجعين، ولاسيما من الكلمة التي قالها لهم ألهم لن يروا وجهه أيضاً، ثم شيعوه إلى السفينة" (أع ٢٠: ٣١- ٣٨).

(٦) من ميليتس أقلع القديس بولس ورفاقه متوجهين بالاستقامة إلى كوس، وفي اليوم التالي بلغوا جزيرة رودس، ومنها إلى باترا، ثم استقلوا سفينة متجهة إلى فينيقية (لبنان) مرت أولاً بقبرس ثم سورية حيث وضعت مراسيها في صور. وأمضوا أسبوعاً مع تلاميذ لهم هناك، الذين خرجوا في وداعهم مع النساء والأولاد، وركعوا جميعاً على الشاطيء وصلوا. ثم استقلوا السفينة جنوباً إلى بتولمايس (عكا، جنوب لبنان) حيث بقوا بما مع الإخوة يوما، وبعدها جاءوا إلى قيصرية وأقاموا عند فيليبس المبشر أحد الشمامسة السبعة، الذي استقر بما وصارت له عائلة وأربعة بنات عذارى كن يتنبأن (أع٢١).

(٧) بسبب تصاعد موجة الاضطهاد، فقد حــث التلاميــذ، في صــور، الرسول بولس ألا يصعد إلى أورشليم. وفي نفس الاتجاه جاء من اليهودية نبى اسمه أغابوس إلى بيت فيلبس وأخذ منطقة الرسول بولس وربط يدى نفــسه ورجليه وقال: "هذا يقوله الروح القدس: الرجل الذي له هذه المنطقة هكــذا سيربطه اليهود في أورشليم ويسلمونه إلى أيدى الأمم " فلما سمــع رفقــاء القديس بولس هذا الكلام مضوا إليه وكرروا النصح ألا يصعد إلى أورشليم.

ولكن الرسول بولس المقاتل الذى باع حياته كلها من أجل فضل معرفة المسيح (ق٣: ٧، ٨) يهتف فيمن حوله" ماذا تفعلون: تبكون وتكسرون قلبى، لأنى مستعد ليس أن أربط فقط بل أن أموت أيضاً في أورشليم لأجل

اسم الرب يسوع" فأذعنوا قائلين "لتكن مشيئة الرب" (أع٢١: ١٠-١٤).

# العودة إلى أورشليم

أخيراً يأتى القديس بولس ورفاقه حاملاً المساعدات إلى فقراء أورشليم وللمرة الخامسة والأخيرة (أواخر ٥٨م) – ويتزلون في بيت تلميذ قديم هو مناسون القبرسي. وفي اليوم التالى يلتقون بالقديس يعقوب أخى الرب أسقف أورشليم وباقى الرسل والتلاميذ فأخذ يحدثهم عن عمل الله المجيد وسط الأمم.

وفى محاولة لتهدئة مخاوف اليهود الذين آمنوا وإن ظلوا غيرورين على الناموس ويقاومون الدعوة لعدم الختان، حاصة وأن هذا لا يُلزم من آمن من الأمم، طُلب إلى الرسول بولس أن يأخذ أربعة رجال عليهم نذر ويتطهر معهم ويحلقوا رؤوسهم فيظهر للجميع أنه أيضاً يحفظ الناموس. وتمم القديس بولس هذا الأمر إرضاء هم ولمهادنتهم، ولكن المتطرفين أهاجوا الجميع والهموا القديس بولس بأنه يدنس الهيكل باليونانيين (تروفيموس الأفسي)، فتراكضوا وأمسكوه وجروه خارج الهيكل، ولم ينقذه من أيديهم غير أمير

الكتيبة كلوديوس ليسياس وحنوده، وذهب به إلى المعسكر، واستأذن منه القديس بولس (والسلاسل في يديه) أن يكلم الشعب (أع٢١: ١٥-٤٠).

ملك القديس بولس قلباً شجاعاً لا يهاب إنسانا أو ترهبه الغوغاء، ولحا تكلم بالعبرانية، لغة علماء اليهود والكهنة والعبادة والطقوس، وليس لغة عامة الشعب، ضَمَنَ إنصات اليهود له. وبدأ يحكى قصته كيهودى ملتزم وكيف التقاه الرب في الطريق إلى دمشق ودعاه لخدمته لا في أورشليم التي لن تقبل شهادته، وإنما "إلى الأمم بعيدا". ولكن هياج الجماهير لم يتوقف ورفعوا أصواقم قائلين "خذ مثل هذا من الأرض" طالبين الحكم عليه بالموت. ورأى الأمير أن يجلد القديس بولس لإيضاح موقفه. ومدوّه بالفعل للضرب بالسياط، ولكن القديس بولس اعترض على أن يُضرب بالسياط باعتباره رومانيا. فتراجع الأمير وحلّه من وثاقه (أع ٢٢: ١-٣٠).

وفى اليوم التالى أتيح للقديس بولس أن يتكلم أمام حنانيا رئيس الكهنة. واستطاع أن يؤلب الصدوقيين على الفريسيين عندما ذكر أنه فريسسى ابن فريسى وأنه يُحاكم على رجاء قيامة الأموات. ومن ثم اختطفه الجنود من وسطهم وجاءوا به إلى المعسكر. وفي الليلة التالية وقف به الرب قائلاً " ثق يا بولس لأنك كما شهدت بما لى في أورشليم هكذا ينبغى أن تشهد في رومية أيضاً " (أع ٢٣: ١-١١).

ولما علم الأمير عن مؤامرة تعهد بها أكثر من أربعين رجلا نذروا ألا يأكلوا أو يشربوا حتى يقتلوا القديس بولس أثناء إعادة محاكمته (وكشفها للقديس بولس ابن أخته الشاب، وأبلغ القديس بولس بها أحد قادة المئات الذي أحضر الشاب للأمير)، رتّب أن ينقله في عتمة الليل إلى قيصرية في حراسة مسشددة قوامها مائتا جندي وسبعون فارساً ومائتا رامح، وعلى رأسها اثنان من قواد

المئات، لاستكمال محاكمته أمام فيلكس السوالي وسماع المشتكين عليه (أع٣٢: ٢١-٣٥).

## في قيصرية ومحاكمة جديدة

كان ضمن المدّعين على القديس بولس خطيب اسمه ترتلّس جاء مع حنانيا رئيس الكهنة والشيوخ وبادر بتقديم الاتمام، ودافع القديس بولس عن نفسه مؤكداً إيمانه بكل ما هو مكتوب في الناموس والأنبياء وأنه سوف تكون قيامة للأموات الأبرار والأثمة، وختم بالقول "أين من أجل قيامة الأموات أحاكم منكم اليوم" (أع٢٤١-٢٤).

بعد أيام حاء فيلكس مع دروسلا امرأته اليهودية، فاستدعى الرسول بولس وحده، الذى بدا أنه القاضى أمام المتهم وليس العكس، وسمع فيلكس منه بشارته عن الإيمان بالمسيح "وبينما هو يتكلم عن البر والتعفف والدينونة العتيدة أن تكون ارتعب فيلكس وأجاب: أما الآن فاذهب ومتى حصلت على وقت أستدعيك"، ولكن فيلكس كان فاسداً وعرض أن يطلق القديس بولس مقابل المال، ولذلك كان يستدعيه كثيراً ويتكلم معه. كانت أمامه فرصة النجاة والحياة ولكنها أفلت إلى الأبد.

وبقى القديس بولس أسيراً وكارزاً فى قيصرية سنتين (٥٨ – ٢٠م) (يُظنّ أنه كتب خلالها رسائله إلى فليمون وأفسس وكولوسى وفيليي بحسب بعض الآراء<sup>(١)</sup>، كما كتب لوقا أيضاً إنجيله ليكون إنجيل الأمم)، ترك فيلكس بعدها الولايــة إلى بوركيوس فَستوس، ولكنه أبقى الرسول بولس مقيداً (أع٢٤: ٢٢-٢٧).

حاول اليهود استدعاء القديس بولس من قيصرية إلى أورشليم لمحاكمتـه على أن يقتلوه في الطريق، ولكن فَستوس الوالي الجديد أصر علـي أن تـتم

<sup>(</sup>١) وإن كان الرأي الأرجح أنه كتبها في سجنه الأول في روما.

المحاكمة في قيصرية. والقديس بولس من ناحيته طلب رفعها إلى القيصر في روما "إلى قيصر أنا رافع دعواي" وأُستجيب بالطبع إلى طلبه (أع٢٥: ١- ١٢).

ثم أقبل أغريباس الملك (آخر سلالة الهرادسة) وبرنيكي أخته لزيارة فَـستوس فعرض عليه الأخير أمر الرسول بولس، فطلب أن يسمعه. فجئ بالقديس بولس (أع ٢٥: ٣٦-٢٧).

بدأ القديس بولس يروى قصته من جديد أمام جمع غفير من كبار رجال الدولة والقادة، وفي ثناياها يبشر الكل بخلاص المسيح رجاء الوعد: كيف كان مقاوما ومضطهدا لأتباع المسيح الذى باغته في طريقه إلى دمشق وهو يحمل رسائل من رؤساء الكهنة لحصار المسيحيين أو تمجيرهم. ولم يستطع أن يعاند الرؤيا السماوية (٢)، وبدأ دعوته الجديدة التي أثارت عليه حنق اليهود فشرعوا في قتله. فقاطعه فستوس متهما إياه بالهذيان. ولكن الرسول بولس رد عليه بشجاعة أنه في كامل الصحو، وحول كلماته إلى الملك أغريباس قائلاً له " أنا أعلم أنك تؤمن بالأنبياء. فقال له بقليل تقنعني أن أصير مسيحياً " فقال القديس بولس قولت الشهيرة "كنت أصلى إلى الله أنه بقليل وبكثير ليس أنت فقط بل أيضاً جميع الذين يسمعونني اليوم يصيرون هكذا كما أنا (ما خلا هذه القيود)"، فهو يريد خلاصهم دون السجن والقيود.

لم يجد المجتمعون علة في الرسول بولس وكان من المكن أن يُبرّاً ويطلق سراحه لو لم يكن قد رفع دعواه إلى قيصر. وهكذا تتحقق نبوءة السرب له: "ينبغى أن تشهد في رومية أيضاً" (أع٣٢: ١١) (وإن مضى إليها سفيرا أسيرا

<sup>(</sup>٢) ها هو يعيد للمرة الثانية حادثة لقائه بالسيد في طريق دمشق التي غيرت حياته بالكامل. وكانت 1/4 المرة الأولى في الهيكل وهو يدافع عن نفسه أمام اليهود وأمير الكتيبة كلوديوس ليسسياس (أع٢٢: 1/4).

في سلاسل (أف٣: ١، ٤: ١، ٦: ٢٠، فل٩) (أع ٢٦).

## إلى رومسا

تولى الرومانيون رحلة القديس بولس (٢٠م) إلى روما فسلموه مع أسرى آخرين (٢٧٦) إلى قائد مئة من كتيبة أغسطس اسمه يوليوس، وكان معه كأسير أيضاً (كو٤: ١٠) أرسترخُس الذي من تسالونيكي (ولوقا الإنجيليي بالطبع)، وسُمح للرسول بولس أن يتزل لزيارة أصدقائه في صيدا (() رمقيداً بيد حارسه)، ثم بعدها توجهت السفينة (٢٠) متجاوزة قبرس غربا بمحاذاة كيليكية وبمفيلية ورست في ميراليكية (ميرا) على البحر المتوسط حيث انتهت

(۱) سبق ذكر مدينة صيدا كثيراً في العهد القديم منذ أيام الآباء. فهي المدينة الحصينة على مشارف أرض كنعان التي امتنع على الإسرائيليين اقتحامها (تك ١٩:١٠)، يش ١١: ٨، قض ١: ٣١)، كما تباركت في العهد الجديد بسير المسيح على أرضها والكرازة لأهلها وشفاء مرضاها، وفيها كانت معجزة شفاء ابنة المرأة الكنعانية (مت ١٥- ٢٠-٢٨).

<sup>(</sup>٢) السفينة من مدينة أدراميتنيوم (مقاطعة ميسيا) وهي سفينة تجارية مخصصة للمسافات القصيرة. وفي ذلك الوقت لم تكن السفن مجهزة بما يحدد الإتجاهات أو يتنبأ بالأحوال الجوية الآتية، وتعتمد فقط على مهارة وخبرة بحاراتها، وتحرص على السير بمحاذاة السواحل والاحتماء من الأعاصير والتوقف في الليل و خلال الشتاء.

#### رحلتها. ومنهـــا

استقلوا سفينة أخرى اسكندرية (مصرية) أكبر متجهة إلى ايطاليا. وساروا بحذاء الشاطيء إلى كنيدس، ولكن لما قاومتهم الريح المضادة اضطروا إلى الاتجاه حنوباً إلى سلموني ونحو كريت، ومروا حنوبها إلى الموانى الحسسنة (٢٠). Fair Havens (وبقربها مدينة لسائية) (أع ٢٧: ١-٨).

وبعد أن أمضوا فيها وقتا، طلب القديس بولس ألا يواصلوا الرحلة منذراً إياهم بالخطر الداهم القادم. ولكنهم لم ينصتوا لكلامه باعتبار قناعتهم أن ميناء فينكس (في الغرب من كريت) أكثر ملائمة للبقاء فترة الشتاء. على أهم ماكادوا أن يقلعوا حتى تعرضت السفينة لرياح عاصفة (اعصار) – يقال لها أوروكليدون – اختطفت السفينة حتى انتُزع كل رجاء لهم في النجاة، وساروا تحت جزيرة اسمها كلودي جنوب كريت. ولكن الخطر المحدق بهم كان يشتد رغم ألهم ألقوا بكل أثاث السفينة في الماء، ولكن بولس وقف في وسطهم يبشرهم بنجاهم، حتى وإن تحطمت الكنيسة، مخبراً أن ملاك (الإله الذي أنا له والذي أعبده) وقف به قائلا له " لا تخف يا بولس ينبغي أن تقف أمام قيصر وهوذا قد وهبك الله جميع المسافرين معك ". وبولس الرسول الذي يعرف وهوذا قد وهبك الله جميع المسافرين معك ". وبولس الرسول الذي يعرف إلله صدّق كلمته وقال لمن حوله وسط الضيق "سروا أيها الرحال لأي أؤمن بالله أنه يكون هكذا كما قيل لي " (أع٢٠٤٧ – ٢٥).

وهكذا، فبسبب القديس بولس أمتدت العناية الإلهية لتغمر كل الذين معه على السفينة أيضاً. وهكذا يبارك القديسون العالم من حولهم.

وبعد أسبوعين من التيه في البحر الادرياتيكي، ظن البحّارة نحو نصف الليل ألهـــم اقتربوا من اليابسة، وأخذوا يقيسون العمق ووجدوه يتناقص. فأسرعوا وألقوا أربع مراس من المؤخرة في انتظار النهار. وفي نفس الوقت كان البحارة يطلبون أن يهربـــوا مـــن السفينة، وألقوا قارب النجاة في الماء بحجة أن يلقوا مراسي من مقدمة السفينة. ولكـــن

<sup>(</sup>٣) يوجد في المواني الحسنة بقايا دير يحمل اسم القديس بولس.

القديس بولس فطن لمسعى البحارة الذين تخلوا عن واجبهم، ونبه قائد المئة إلى فعلتهم، فقطع العسكر حبال القارب وتركوه يسقط. ولما طلع النهار كان القديس بولس ورفاقه هم صانعو السلام والطمأنينة وسط حو الفزع والخوف، بل أنه أخذ يحشهم أن يأكلوا بعد صوم أسبوعين مؤكداً لهم أنه "لا تسقط شعرة من رأس واحد مسنكم.. وابتدأ يأكل فأخذوا يأكلون هم أيضاً" (أع ٢٧: ١-٣٧).

وأخذ الجميع (بما فيهم القديسان بولس ولوقا) يطرحون الحنطة لتخفيف حمولة السفينة. ومن بعيد أبصروا خليجاً له شاطيء، فترعوا المراسي وحلوا ربط الدفة ورفعوا القلع، ودفعت الريح السفينة حتى ارتطم مقدمها بالأرض. ولكن المؤخر كان ينحل من عنف الأمواج. وخاف العسكر أن يهرب الأسرى وكان رأيهم أن يقتلوهم. ولكن قائد المئة لكي ينقذ القديس بولس من هذا المصير لم يوافق على رأي العسكر، وأمر الذين يتقنون السباحة بالخروج إلى البر أولاً، والباقين على ألواح أو قطع من السفينة حتى نجا الجميع إلى البر حسب وعد المخلص. وبقيت ذكرى هذه الأيام الصعبة في ذهن القديس بولس وأشار إليها فيما بعد ("ثلاث مرات انكسرت بى السفينة، ليلا ونمارا قضيت في العمق" - ٢ كو ١١: ٢٥) (أع ٢٠: ٣٨-٤٤).

وكانت الأرض التي اقتربت منها السفينة هي جزيرة مليطة (مالطة) السي أكرمهم أهلها البربر (أي غير الرومانيين) وأوقدوا لهم ناراً بسبب البرد. ومن الحرارة خرجت أفعى أنشبت أنيابها في يد القديس بولس، فاتهمه برابرة مالطة أنه قاتل لم يدعه العدل يحيا وإن نجا من الغرق. ولكن القديس بولس نفض الأفعى في النار و لم يلحقه ضرر (مر١٦: ١٨) على غير ما توقعوا، فتحولوا إلى النقيض قائلين "هو يلحقه ضرر (موقف أن يَشفي القديس بولس والد حاكم الجزيرة (بوبليوس) المريض بالحمى، إضافة إلى مرضى الجزيرة، التي بقى ها كارزاً شافيا لثلاثة شهور

<sup>(</sup>٤) يذكر التقليد الكنسي أن أول كنيسة في مالطة أسسها القديس بولس.

الشتاء، حيث عُومل ومن معه بكل إكرام وزودوهم عند مغادرتتهم بما يحتاجونـــه (أع ٢٨: ١-١٠).

(خريطة ٤)

بعدها استقل الجنود والأسرى سفينة اسكندرية (مصرية) أخرى كانت تقضي الشتاء في مالطة، وأقلعت شمالا إلى سراكوسا (سيراكيوز، في جزيرة صقلية جنوب إيطاليا) ومكثوا بها ثلاثة أيام أتاحت للقديس بولس كرازتما. ومنها داروا إلى ريجيون في أقصى جنوب إيطاليا. وفي اليوم التالي اتجهوا شمالا إلى بوطيولى – أول مدينة إيطالية، وهي جنوب روما – حيث أقاموا مع إخوة مؤمنين أسبوعا (مما يشي بحسن معاملة قائد المئة للقديس بولس عرفاناً بدوره في انقاذه)، وبعد ذلك احتازوا برا إلى روما، مارين بمدن فورُن أبيس والثلاثة حوانيت (حانات Traverns)، حيث خرج المؤمنون لاستقبالهم (أع ٢٨: ١١-

وفى روما سلم قائد المئة الأسرى إلى رئيس المعسكر، وأما القديس بولس فسُمح له أن يقيم وحده مع الجندى الذي كان يحرسه.

وبعد ثلاثة أيام استدعى القديس بولس وجهاء اليهود (من بحمع الليبرتينيين – المحررين الذين أخذوا أسرى إلى روما ثم صاروا أحراراً) ليؤكد لهم أنه لم يفعل شيئاً ضد الشعب أو تقاليد الآباء، ومع هذا أُسلم مقيداً من أورشليم إلى أيدي الرومان الذين لم يجدوا فيه علة للموت وأرادوا إطلاقه، ولكن اليهود قاوموا ذلك، ومن ثم اضطر أن يرفع دعواه إلى قيصر ليس ليشتكي على أمته، بل على العكس "لأني من أجل رجاء إسرائيل أنا مقيد به بمذه السلسلة". فأظهروا حسن نيتهم وبأهم لم يسمعوا عنه شيئاً ردياً، وطلبوا أن يسمعوا منه موقفه خاصة أن ما ينادي به يُقاوم في كل مكان. وعينوا له

<sup>(</sup>o) يهود روما هم الذين سيقوا أسرى إلى روما منذ ٦٣ ق.م، وتم تحريرهم فيما بعد وبقوا فيها و وبعضهم نال المواطنة الرومانية مثل القديس بولس ويوسيفوس المؤرخ. فهؤلاء هم الليبرتينيون أي المحررون – الذين كان لهم مجمع في أورشليم (أع ٩:٦). وكان كلوديوس قيصر قد طردهم من روما إلى أسيا (ومن بينهم أكيلا وبريسكلا) ولكن سُمح لهم بالعودة فيما بعد.

يوماً في البيت.

ومن الصباح إلى المساء أخذ يحدثهم شاهدا بملكوت الله ومجتهداً لإقناعهم ومستشهدا بالناموس ونبوات الكتاب عن المسيح وعن الاتجاه إلى الأمم، فاقتنع بعضهم بما قيل ولكن البعض لم يؤمن. وهنا أشار القديس بولس إلى ما حاء في سفر إشعياء وهو نفس ما فاه به الرب في ختام خدمته (إش ٢: ٩، ١٠، يو ١٢: ٣٩) عن رفض الشعب للمخلص ومقاومته للخلاص الذي أُرسل إلى الأمم الذين سيسمعون ويقبلون.

وأقام القديس بولس سنتين (٦١ – ٦٣م) في بيت استأجره لنفسه (تحت حراسة) " وكان يقبل جميع الذين يدخلون إليه كارزاً بملكوت الله، ومعلما بأمر الرب يسوع المسيح بكل مجاهرة بلا مانع " وهكذا تحول سحنه إلى كنيسة للبشارة! (أع٢٨: ٦١-٣١). وكان أول من تمتع بصحبته ونور حدمته حراسه الذين تبادلوا عليه، والذين نقلوا معرفتهم إلى زملائهم في مواقع أحرى ضمنها مقر القيصر نفسه.

وعن هذه الفترة وحدمته فى السجن كتب القديس بولس إلى أهل فيلبى فى الرسالة التى حُملت إليهم من سجن روما "ثم أريد أن تعلموا أيها الإحوة أن أمورى قد آلت أكثر إلى تقدم الإنجيل، حتى أن وُثقى صارت ظاهرة فى كل دار الولاية وفى باقى الأماكن أجمع "(ف1: ١٢، ١٣) " يسلم عليكم جميع القديسين ولاسيما الذين من بيت قيصر " (ف3: ٢٢).

ومن سجن روما (٦٢م) أرسل القديس بولس أربع رسائل (٦) هي :

<sup>(</sup>٦) يشير القديس بولس في (كو٤: ١٦) إلى رسالة إلى **لاودكية**، ويقال إن هذه قد فقدت، ولكن البعض يرجح أنها هي بعينها الرسالة إلى أفسس، وأنها كانت رسالة دورية إلى كنائس آسيا، وكان يترك مكان اسم المدينة خاليًا لكي يوضع فيه اسم الكنيسة المعنية [حتى أن بعض النسخ الخطية القديمة لرسالة أفسس خلت في صدرها من كلمة "أفسس" خاصة وأن الرسالة تخلو من الجوانب الشخصية

- (۱) الرسالة إلى فليمون (في كولوسى أو أفسس) والتى سلمها إليه تيخيكس (مع العبد أنسيمس الذي كتب الرسالة بيده)، والذي حمل في نفس الوقت الرسالة التالية؛
  - (Y) الرسالة إلى أهل أفسس؛
  - (٣) الرسالة إلى أهل كولوسى؛
- (٤) الــرسالة إلى أهل فيلبي (بيد ابفرودتس)، وهي آخر ما كتبــه مــن رسائل في سجن روما.



التي تتميز بما الرسائل الموجهة إلى كنيسة بعينها. ولأن أفسس هي درة مدن آسيا الصغرى فهذا ما رشح اسمها ليكون في فاتحة هذه الرسالة الدورية في كثير من النسخ القديمة].

رحلة بولس الرسول إلى روما التي انتهت بتحطم السفينة تحت وطأة الإعصار مع وصول الجميع إلى البر بسلام

## ما بعد سفر الأعمال

إلى هنا تنتهى الوقائع التى سجلها وعايش أكثرها القديس لوقا عن كرازة القديس بولس. ولكن الستار لم يُسدل بعد على هذه الحياة العظيمة التى لما أدركت مدى حب مخلصها، الذى انتشلها من ضلالها وجهلها وعدم إيمالها(١٦)، فنيت فيه حباحتى أنفاسها الأخيرة التى قدمتها مبتهجة على مذبح الشهادة. وهي قد عبرت عن استعدادها هذا كما ذكرنا آنف في أكثر من مناسبة: "لست أحتسب لشئ ولا نفسى ثمينة عندى حتى أتمم بفرح سعيى والخدمة التى أخذها من الرب يسوع الأشهد ببشارة نعمة الله" (أع ٢٠: ٢٤) " الأني مستعد ليس أن أربط فقط بل أن أموت أيضاً في أورشليم الأجل اسم الرب يسوع "(أع ٢٠: ٢١).

## متابعة الكرازة

يشير التقليد أن دفاع **الرسول بولس** أمام قيصر انتهى إلى براءته وأطلق سراحه. ولا شك أن هذا أبمج قلبه الذي يشتاق إلى امتداد الكرازة. وكانت آماله

تطمح دوما لبلوغ أطراف أوروبا، ومن ناحية أخرى كان القديس بولس يريد أن يتفقد الكنائس التي أسسها ويثبتها في الإيمان.

ومما يؤيد إطلاق سراح القديس بولس بعد سحنه الأول في روما، أن رسائله لتيطس وتيموثاوس والموضوعات التي تضمنتها تشير بأنها أرسلت في مرحلة تالية لما سجله سفر الأعمال، حيث بدأ النظام الكنسي يتشكَّل وصار في الكنيسة مراتب وطقوس وخدمات، وظهرت هرطقات تناوئ الإيمان (الغنوسية - ١ تي ٢٠ ، ٢١)، وعلى ضوء ذلك صدّق العلماء أن يكون تاريخ إرسالها بعد سنة ٦٥م أو ٢٦م.

وحلال السنوات الخمس التي انقضت بين خروج القديس بولس من سحنه الأول في روما وسحنه الثانى، فقد حقق الرسول آماله الكرازية. وفي هذا الصدد يذكر الآباء اكليمندس الروماني (في ٤:٣) وأوسابيوس القيصرى وكيرلس الاورشليمي وذهبي الفم وجيروم وغيرهم، أن كرازة القديس بولس امتدت بالفعل إلى أقصى الحدود الغربية للامبراطورية الرومانية [وكان قد ألمح قبل سنوات في رسالته إلى رومية (رو ١٥:٢٤، ٢٨) إلى عزمه على السفر إلى أسبانيا وتبشيرها سنة ٦٣م].

كما أنه واصل افتقاده لكنائس آسيا الصغرى واليونان. وتكشف لنا بعض رسائله عن المواقع التي زارها في هذه الفترة فالأرجح أنه سافر برا إلى فيلبي (ف٢: ٢٤)، وربما زار أيضاً أفسس (١تي ٣:١، فل٢٢) ومنها انتقل إلى مكدونية (١تي ٣:١) وكريت (٢٤م) [والرسالة إلى تيطس (تي ١:٥) تشير إلى العقبات التي صادفته فيها]، ومنها أو من فيليي كتب رسالته الأولى إلى تلميذه تيموثاوس ورسالته إلى تلميذه تيطس. وعاد من حديد إلى

أفسس، ثم ذهب إلى ترواس حيث ترك رداءه وبعض الكتب (هي كـل مـا اقتناه من حطام الدنيا) (٢تى١٣:٤) وفيلبي (٢تي ٢٠:٤)، وبعدها افتقد كورنثوس ونيكوبوليس غرب اليونان سـنة ٦٥، ٦٦م خـلال الـشتاء (تى٣: ١٢).

وخلال هذه الفترة أيضاً كتب القديس بولس رسالته إلى المسيحيين العبرانيين وواضح أنها كتبت قبل خراب الهيكل سنة ٧٠م.

## السجن الثاني في روما

لم تتوقف مؤامرات اليهود على الرسول بولس، ونجحوا بعد سنوات من سجنه الأول في القبض عليه من جديد في مالطة سنة ٢٧ م (ر. كما بوشاية اسكندر النحّاس صائغ فضة الأوثان - ٢ تى ٤: ١٤)، ونُقل مهاناً مضروباً مع جمهور كبير من اليونان إلى روما حيث أعيدت محاكمته أمام نيرون للمرة الثانية.

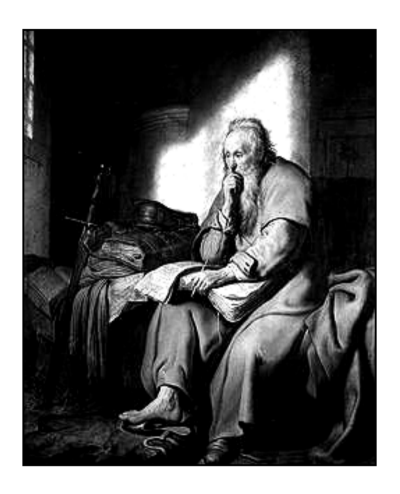
ولكن روما التى دخلها القديس بولس هذه المرة كانت روما أخرى. فقد دمر حريق نصف المدينة، وقيل إن نيرون – الطاغية الشاب غريب الأطوار هو الذي أمر بإضرام النار في المدينة لكى يبنى فوقها روما الجديدة، وفي نفس الوقت – وعؤامرة مشتركة مع اليهود فيما يبدو – يلقى بالالهام على المسيحيين كجماعة غامضة مناوئة مثيرة للفتن. فكانت موجة الاضطهاد الكبرى التي طالت المسيحيين الذين تعرضوا لفنون التعذيب حتى الموت.

وكان سجن بولس الرسول هذه المرة أيضاً غير سجنه الأول، الـذى كـان يستقبل فيه أحباءه وتلاميذه.. فكان غرفة نائية مجهولة (٢ تى ١: ١٥-١٧) يصعب الوصول إليها، حتى أن أنيسيفورس (ومعنى اسمه حامـل النجـدة) لم يـنجح في الاهتداء إليه إلا بعد عناء. وقد امتدحه القديس بـولس في رسـالته الثانيـة إلى

تيمو ثاوس على محبته وسؤاله قائلاً " ليعط الرب رحمة لبيت أنيسيفورُس الأنه مراراً كثيرة أراحني ولم يخجل بسلسلتي، بل لما كان في رومية طلبني بأوفر اجتهاد فوجدني. ليعطه الرب أن يجد رحمة من الرب في ذلك اليوم "(٢ تي ١ : ١ - ١٨). وفي سحنه الثاني تركه ديماس الذي فيما يبدو خشى على حياته (أحب العالم الحاضر) وعاد إلى تسالونيكي، كما أن تيطس ذهب إلى دلماطية (موقعها حالياً البوسنة وكرواتيا وألبانيا)، وكريسكيس إلى غلاطية للخدمة فيما يبدو، و لم يبق معه إلا لوقا وحده (٢ تي ٤ : ١٠، ١١)، حتى أنه طلب من تيمو ثاوس أن يجيء سريعا (٢ تي ٤ : ٩).

وقد كتب القديس بولس رسالته الثانية إلى تلميذه تيموثاوس – وهي آخر ما كتبه – ولم تكن المحاكمة قد انتهت، بل انعقدت جلسة منها دون إدانت ويقول هنا " في احتجاجي الأول... الرب وقف معي وقواني لكي تستم بي الكرازة ويسمع جميع الأمم فأنقذت من فم الأسلد " (٢٢سي٤: ١٦ ، ١٧). ولكنه كان يدرك أن حكما سيصدر إن آجلا أو عاجلا، وأن الموت ينتظره لا محالة، وأن شهوته القديمة للانطلاق هي في سبيلها إلى التحقيق " كذلك الآن يتعظم المسيح في جسدي سواء كان بحياة أم بموت، لأن لى الحياة هي المسيح والموت هو ربح. ولكن إن كانت الحياة في الجسد هي لي تمر عملي في ماذا أختار. لست أدرى. فإني محصور من الاثنين. لى اشتهاء أن أنطلق وأكون مع وصيته الأخيرة لتلميذه تيموثاوس " وأما أنت فاصح في كل شئ. احتمل المشقات. اعمل عمل المبشر. تم خدمتك. فإني الآن أسكب سكيبا ووقت المخللي قد حضر. قد جاهدت الجهاد الحسن، أكملت السعي، حفظت المخلالي قد وضع لى إكليل البر الذي يهبه لى في ذلك اليوم الرب الديان

## العادل وليس لى فقط بل لجميع الذين يحبون ظهوره أيضاً" (٢تي٤: ٥-٨).



القديس بولس سجيناً في روما

# القديس بولس شهيداً

يمضى الزمان وبعد محاكمة سريعة، يحكم على القديس بولس، آخر الرسل، بالموت (في ٢٩ يونيو ٢٧م حسب التقويم الغربي، الذي يقابل ١٢ يوليو (٥ أبيب) حسب التقويم الشرقى. كما حكم به على القديس بطرس، أول الرسل، ولكن إذا كان القديس بطرس قد استشهد صلباً، فإن القديس بولس، كمواطن روماني، اقتبل الموت بحد السيف، وكسيده، الذي صلب خارج أورشليم، كان موته خارج أسوار روما. ونظن أن القديس بولس لم يضطرب لمرأى الجلاد وبيده السيف، ولعله ابتسم وبدأ يردد من حديد ما كتبه قبل سنين لكنيسة روما " من سيفصلنا عن محبة المسيح أشدة أم ضيق أم اضطهاد أم جوع أم عرى أم خطر أم سيف.. قد حسبنا مثل غنم للذبح. ولكننا في هذه جميعها يعظم انتصارنا بالذي أحبنا.. " (رو٨: ٣٥-٣٧).

على الأرض سقط رأس القديس بولس الذى كلله الشيب، وتناثر دمه، ولكن كانت تتوجه أكاليل أخرى لم يرها الجلادون هى إكليل الشهادة وإكليل الرسولية وإكليل البر وإكليل الخدمة.



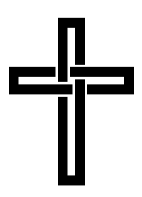
القديس بولس يقدم حياته للرب على مذبح الاستشهاد

رغم ما يبدو، فإن القديس بولس انتصر على نيرون. ففى التاريخ يتوارى نيرون السفاح، وتبيد إمبراطوريته ولكن يبقى اسم الرسول بولس حالداً بين أعظم حدام المسيح، ونجمه لا يدانيه نجم فى النور، ومملكة المسيح التى أسسها على أطلال روما امتدت وازدهرت حتى غطت الآفاق ولا تزال.



هذا هو القديس بولس آخر الرسل وثالث عشر تلاميذ المسيح، الذى ولد مع ميلاد المسيح، وظل فترة حياة المسيح على الأرض (حت٣٥م) لا يعرفه ولا اقترب منه، وبعد صعوده أخذ منه ومن كنيسته موقف العداء الذى لا يهدأ، ولكن نعمة الله افتقدته فكان لقاء طريق دمشق الذى به صار رسول المسيح للأمم "وإلى أقصى الأرض"، ووُهب أن يعيش عمر المسيح مرة ثانية (حتى ٢٧م) كارزاً مجاهداً، ليعوض بالحب، وقبول الآلام ضمن خراف المسيح، سنينه الأولى التي كان فيها مجدفا ومضطّهداً ومفترياً.

وظل كارزاً وشاهداً للرب حتى الساعة الأخيرة عندما قدم حياته على مذبح الاستشهاد.





# منهج القديس بولس في الخدمة

+ لا أنا ... بل المسيح

## لا أنا ... بل المسيح

يظل القديس بولس، في حدمته الباذلة الفريدة، نموذجا يستحق أن يحتذيه كل حادم، في حبه للرب، وجهاده ومثابرته وصموده وشـــجاعته، واحتمالــه صنوف الآلام والمقاومة، فضلا عن اتضاعه وتعففــه، وتطلعــه دومــا نحــو السماويات، وغيره مما يصعب حصره.

و لم تكن حدمة القديس بولس حدمة عادية. فهو، ككل الرسل المؤسسين، لم يتولَّ رعاية كنيسة أو كنائس قائمة بالفعل، ولكنه كان يؤسس كنائس لم تكن هناك يوماً. فهو يبشر اليهود المقاومين والأمم المُعرضين اللاهين، وينتزع من براثن إبليس، مختطفا من النار كل يوم، الذين يخلصون ليضمهم إلى كنيسة المسيح، ويؤسس هم كنيسة حديدة يرسم لها من يخدمها. ويظل يتابعها بالزيارة والرسالة والمرسلين، وبالصلاة من أحلها، لتثبيتها في الإيمان ومتابعة في هوها وحل مشاكلها.

فالقديس بولس مبشر لا يعرف الراحة، ويقطع القارات مترجّلا أو ممتطياً دابة أو عابرا البحار في سفن بدائية تحت رحمة الأمواج والرياح، ويقاتل إبليس

علنا. وبالجهد والجهاد والمعاناة والآلام والسهر والركوع تنشأ الإيبارشية. فلا تيجان هنا ولا احتفالات ولا تكريم ولا تمان تضفى الفرح عند تولى المسئولية الجديدة، وإنما هو صليب مجرد دون أية محاولة لتخفيفه أو إخفائه. ولا توجد تعزية غير مساندة الروح القدس والسير على خطى المخلص. ونحن هنا نجتزئ بعضا من سمات خدمة القديس بولس كما سجلها سفر الأعمال وكما عرضها هو في رسائله.

## (١) الخدمة ضرورة والتزام

فى دفاعه عن حدمته أمام منتقديه – ضمن رسالته الأولى لكنيسة كورنثوس – أحذ القديس بولس يبين أنه رغم أنه رسول حُرّ كباقى الرسل، ظهر له السرب واختاره كما اختارهم، وله سلطان أن يأخذ من الكنائس ما يغطى احتياجات كسائر الرسل إلا أنه لم يستعمل هذا السلطان لئلا يعاق إنجيل المسيح (١كوو: ١٢). وأنه لا يتفضل بخدمته للرب، ولا يسعى بها لكرامة، وإنما هي ضرورة والتزام يؤديه طائعاً مختارا لمن أحبه أولا ومات من أجله " لأنه إن كنت أبسس فلي فخر" (١كوو: ١٦). فلا فضل هناك ولا مكافأة يرى أنه يستحقها مقابل حدمته وكرازته بل على العكس يرى أنه يكون مستوجب الحكم واللوم والويل إن تقاعس أو تكاسل عن المناداة بالمخلص "فالويل لى إن كنت لا أبسسر"

وعلى كل حادم فى الكنيسة إذاً أن يدرك مدى النعمة التي نالها بأن دُعى لخدمة الرب، وليكن له فى القديس العظيم بولس أسوة. فلا يتثاقل أو يتعلل أو يتهرب أو ينشد الراحة. فخدمة الله ليست تضحية، وليست هي مجرد أداء للواجب، وإنما هى نعمة لا يستحقها أحد. ومن هنا تظل ضرورة والتزاما مهما كان قدر المشقة. فإذا حدث الضعف والتكاسل يكون الرد هو لوم النفس والتعجّل بالتوبة

قبل أن يأتى الإنذار " اعمل الأعمال الأولى وإلا فإنى آتيك عن قريب وأزحزح منارتك من مكافحا إن لم تنب "(رؤ٢: ٥).

#### (٢) الاعتماد على النعمة

كان القديس بولس عامرا بالمواهب، ولكن كان هناك ما يعطله ويعوق مسيرته، مما كان يثيره عليه "ملاك الشيطان" عدو الخير، خاصة ما سماه "شوكة في الجسد" تضرع من أجلها كثيراً، ولكن الإجابة كانت " تكفيك نعمتي لأن قوتي في الضعف تُكمَل" (٢ كو ٢ ١ : ٧ - ٩). فنعمة الله تعوض النقائص والعيوب وكل ألوان الضعف " لذلك أُسرّ بالضعفات والستائم والضرورات والاضطهادات والضيقات لأجل المسيح لأني حينما أنا ضعيف فحينئذ أنا قوى " (٢ كو ٢ ١ : ١٠).

والخادم الذي ينشد النجاح في خدمته هو الذي يلقى بكل أثقاله على نعمة القدير وذراعه الرفيعة. ورسائل القديس بولس تشي بأنه رغم كل مواهب يضع ثقته في المقام الأول على الرب وعمل نعمته، فهو واحد ضمن "جهال العالم" و"ضعفاء العالم" الذين أخزى الله بحم الحكماء والأقوياء (١كو١: ٢٧)، بل ومن " أدنياء العالم والمزدري وغير الموجود" الذين أبطل الله بحم الموجود (١كو١: ٢٨). وهكذا لام الكورنثيين الذين نسبوا الفضل للرسل مؤكداً " فمن هو بولس ومن هو أبلوس بل خادمان آمنتم بواسطتهما.. أنا غرست وأبلوس سقى لكن الله كان ينمى. إذاً ليس الغارس شيئاً ولا الساقى بل الله الذي ينمى "(١كو٣: ٤-٧).

هنا سر القوة والنجاح: رذل الذات ومواهبها والهروب من الكرامة (١كو٤: ١٠) والاعتماد المطلق على نعمة الله وقوته والاحتماء بها إزاء الآلام وحروب العدو. وكلما اتضع الخادم ارتفعت حدمته وانتشرت رائحتها

الزكية. وليكن شعار كل حادم كلمات القديس بولس " لا أنا .. بل نعمــة الله التي معى "(١ كوه١: ١٠).

### (٣) المسيح المخلص هو موضوع الخدمة: غايتها ووسيلتها

فى رسالته لأهل غلاطية الذين تعرضوا بعد إيماهم بالمسيح على يد القديس بولس إلى من يشككهم فى إيماهم ويدعوهم إلى تتميم الناموس كشرط للدخول فى شعب الله كأن يختتنوا ويمارسوا غير ذلك من أعمال الناموس فيؤكد لهم "أن الإنسان لا يتبرر بأعمال الناموس بل بإيمان يسوع المسيح.. لأنه بأعمال الناموس لا يتبرر جسد ما.. لأنى مت بالناموس للناموس لأحيا لله. مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في " (غل ٢: ٢١، ١٩، ٢٠)، وأنه بالإيمان بالمسيح تزول الحواجز والجنسيات "ليس يهودى ولا يوناني ليس عبد ولا حرس ليس ذكر ولا أنثى لأنكم جميعاً واحد فى المسيح يسوع... فأنتم إذاً نسسل إبراهيم وحسب الموعد ورثة " (غل ٣: ٢٨، ٢٩).

المسيح هو إذاً محور الكرازة وموضوعها، والاتحاد به هو غاية الإيمان. كما أنه وسيلة الكرازة، فروحُه يُعدّ القلوب للإيمان والتوبة وقبول الخلاص والثبوت في المسيح. فليست الممارسات الآلية أو شكليات العبادة وطقوسها هي التي تخلص وإنما " الإيمان (بالمسيح) العامل بالمحبة" (غله: ٦).

وفى حتام رسالته إلى الغلاطيين يقول القديس بولس إزاء الذين يريدون أن يتفادوا الاضطهاد لأحل صليب المسيح فيبتدعون إيمانا زائفاً يكتفى بالحرف عن الروح " وأما من جهتى فحاشا لى أن أفتخر إلا بصليب ربنا يسوع المسيح الذى به قد صلب العالم لى وأنا للعالم" (غلة: ١٤). وسبق له القول لأهل كورنثوس " لم أعزم أن أعرف شيئاً بينكم إلا يسوع المسيح وإياه مصلوباً "كورنثوس " لم أعزم أن أعرف شيئاً بينكم إلا يسوع المسيح وإياه مصلوباً "

ليخلص على كل حال قوماً" (١ كو ٩: ٢٢). أما عن موقعه هو من الكرازة فيقول " فإننا لسنا نكرز بأنفسنا بل بالمسيح يسوع رباً ولكن بأنفسنا عبيداً لكم من أجل يسوع" (٢ كو ٤: ٥).

المسيح هو موضوع خدمة الخدام في كل زمان: فالإيمان هـو الإيمان المسيح، والكتاب بعهديه هو البشارة بيسوع، والقداس هو التناول مسن جسد الرب يسوع ودمه، والكنيسة هي جسد المسيح، وكل طقس وترتيب يقصد مباشرة شخص المسيح وإلا صار عملا ميتا، وكل عظة وتعليم إن لم يهدف إلى المسيح صار لغوا، والحياة الروحية والعبادة هي الحياة في المسيح وليست الممارسات الآلية المستقلة عن الروح. ولا يوجد شئ اسمه الديانة المسيحية التي تقف في صف واحد مع الديانات الموجودة في العالم. فالمسيحية التي تقف في صف واحد مع الديانات الموجودة في العالم. فالمسيحية مستقلة عن مؤسسيها والإيمان كما لا يحتاج إليهم وقد غيبهم الموت جميعاً. أما المسيحية فهي حياة أبدية وهي مستحيلة بغير المسيح الحي إلى الأبد "أنا هو الطريق والحق والحياة. ليس أحد يأتي إلى الآب إلا بي" (يو ١٤: ٦) "بدوين الا تقدرون أن تفعلوا شيئاً" (يو ١٥: ٥).

والقديس بولس فى حدمته كان يدرك هذا ويؤمن به، وبهذا الإدراك والإيمان سبى المسكونة وغيّر مصيرها وأنار العالم بالإيمان بالمسيح. وهذا ما ينبغى أن يدركه كل حادم صغر أم كبر. فبالتأكيد على الإيمان بالمسيح تزدهر حدمته ويخلص كثيرون ويتمجد فى اليوم الأحير، وبدونه تسقط حدمته وتموت، والذين يخفون المسيح بذاتيتهم ويطلبون مجد أنفسهم فحسابهم يوم الدينونة بقدر ما أضلوا مخدوميهم وحرموهم من معرفة المسيح الحقيقية.

## (٤) قمع الجسد

كما كان يوصى تلاميذه أن يكونوا قدوة للمؤمنين "في الكلام في التصرف في المحبة في الروح في الإيمان في الطهارة" (١٦ــي٤: ١٢)، كـان القديس بولس قدوة لمن يخدمهم وهو يقتدى بالمسيح " كونوا متمثلين بي كما أنا أيضاً بالمسيح" (١ كو ١١: ١). فهو يلزم نفسه بما يلزمه هم ويظهر نفسسه مثلهم كإنسان تحت الآلام وأنه يجاهد مثلهم ضد الجسد والعالم وبالتالي تحد وصاياه صداها عندهم "كل من يجاهد يضبط نفسه في كل شئ..." وكما يركض المتبارون في مسابقات الجرى من أجل الفوز بالجائزة أو الإكليل، فنحن أيضاً ينبغي أن نجاهد في هذا العالم ونلجم أحسادنا كي تظل دومــاً هــيكلاً للروح القدس (١كو٣: ٧، ٦: ٩١)، وعيوننا على الإكليل الذي لا يفني وهو حياتنا الأبدية " إذاً أنا أركض هكذا (كأنه ليس عن غير يقين)، هكذا أضارب (كأنى لا أضرب الهواء) بل أقمع جسدى وأستعبده حتى بعد ما كرزت للآخرين لا أصير أنا نفسي مرفوضاً" (١كـو٩: ٢٤ - ٢٧). فالقـــديس بولس، وكل حادم، ليسوا فوق مستوى البشر وهم مطالبون كسائر المؤمنين بضبط أنفسهم واستعباد ميولهم الجسدية لتخضع لنعمة الله وعليهم أن يسلكوا بالتدقيق كحكماء (أف٥: ١٥).

فالرب الذي أوصانا أن نحمل صليبه همله هو أولاً. وهكذا ينبغي أن يكون خادم المسيح مدققا صالباً حسده مع الأهواء والشهوات (غله: ٢٤). فالتزامه وعفته يكسبان تعليمه قوة وتأثيراً (+). كما أن انحلاله وخصوعه

<sup>(+)</sup> في هذا المجال قال كاهن سيم حديثاً: من أهم الوصايا التي سمعناها في الأيام الأولى هي أنه عند باب الكاهن المبتدئ تربض خطيتان: محبة المال وشهوة المجنس، وهو بالنعمة قادر ألا يعطى إبليس مكاناً، وأن يبقى بابه مغلقاً ويظل ساهراً صاحياً محترساً محتفظاً بطهارة قلبه وقداسته وهكذا يضمن نجاح حدمته ونموها أما إذا تساهل وتغافل وفتح الباب ولو قليلاً فسيتسلل إليه عدواه، أو أحدهما حسب نقطة ضعفه فيدخل بذلك تجربة مُرة لن ينجو منها إلا يمعجزة تقتضى لكى تحدث توبة صادقة حافلة بالتوسل والدموع.

لشهواته - مهما توارى - يميت خدمته " إن لك اسما أنك حيى وأنت ميت "(رؤسم: ١)، وعندما تفوح رائحة انحرافه يصير عثرة تفرح قلب عدو الخير وتجلب شماتة الخطاة، وهو يصلب لنفسه ابن الله ثانية ويشهر به (عب٦: ٦).

### (٥) التحرز من محبة المال

فيما يتعلق بالنواحى المادية، فقد ظل معلمنا بولس مترفعاً متعففا عن أن ينال شيئاً من مال الكنيسة رغم أنه القانون الطبيعى والناموس وأمر الرب (١كو٩: ٧-٤١). ولكن القديس بولس أصر على أن يجعل تبشيره بإنجيل الله مجاناً رغم المصاعب لئلا يتعطل عمل المسيح (١كو٩: ١٢، ٢كو ٢١٠) أو يثقّل على الكنيسة (٢كو١: ٨، ١تس٢: ٩).

وهو یکتب فی رسالته الثانیة إلی أهل تـسالونیکی کما فی الأولی " إننا لم نسلك بلا ترتیب بینکم ولا أكلنا خبزاً مجاناً من أحد بل كنا نشتغل بتعب وكد لیلا و فماراً لکی لا نشقل علی أحد منکم. لیس أن لا سلطان لنا بل لکی نعطیکم أنفسنا قدوة حتی تتمثلوا بنا" (۱تـس ۹:۲، ۲تـس۳: ۷-۹). وأكد هذا المعنی فی حدیثه الوداعی لقسوس أفسس قائلاً: " فضة أو ذهب أو لباس أحد لم أشته. أنتم تعلمون أن حاجاتی و حاجات الذین معی خدمتها هاتان الیدان " (أع ۲: ۳۳، ۳۶). و كما یذ كر سفر الأعمال فان فالقدیس بولس أقام عند أكیلا و بریسكلا فی كورنشوس " لكونه من صناعتهما ... و كان یعمل لأفهما كان خیامیین " (أع ۱ ۱ ۲۰۰۳).

والقديس بولس في هذا كان يتمثل بإلهه الذي جاء فقيراً، وكما أوصلى

وهنا نرى حكمة الترتيب الكنسى القديم فى ألا يسمح للكاهن المرسوم حديثاً بقبول الاعترافات الا بتصريح من أسقفه وذلك بعد سنوات من رسامته بما يسمح بتراكم احتبارات تؤهله لهذه الخدمة دون عثرات له أو لمخدوميه.

تلامیذه (مت ۱۰: ۹، لو ۱۰: ٤) لم یکن هو أیضاً یقتنی ذهبا أو فضة أو کان یحمل کیسا أو مزوداً (مت ۱۰: ۲۶–۲۷). وعن الرب قال القدیس بولس "إنه من أجلكم افتقر وهو الغنی لکی تستغنوا أنتم بفقره" (۲ کود: ۹)، وعن نفسه کتب یقول" کفقراء ولکن نغنی کثیرین کأن لا شئ لنا ونحن غلك کل شئ" (۲ کود: ۱۰)، وظل قریباً إلی الفقراء یتعب من أجلهم و یحث علی حدمتهم (أع ۲۰: ۳۰).

ولا شك أن الخادم الذى ينتصر على محبة المال والترف يبقى ملتصقا بالفقراء، إخوة المسيح، فيخدمهم ولا يتعالى عليهم. أما الذى تغريه الأموال وينجذب إلى الأغنياء وحدهم ويجاملهم دون أن يسعى إلى خلاصهم فهو يفقد النور ويضيع منه الطريق وتفتر خدمته ويلاحقها الفشل. والقديس يعقوب يعلن هنا أن محاباة الأغنياء على حساب الفقراء هي انسحاب من "إيمان ربنا يسوع المسيح" (يع ٢:١). أما إذا افتقدت نعمة الله مثل هذا الخادم وترجدت فيه خيراً فقد يسمع ما قاله الرب لملاك كنيسة اللاودكيين "لست تعلم أنك أنت الشقى والبئس وفقير وأعمى وعريان.. إنى كل من أحبه أوبخه وأؤدبه فكن غيورا وتب" (رؤ٣: ١١٩-١٩). وسوف تأتى نجاته إن سمع الصوت وفتح الباب لدخول المخلص وخروج روح العالم.

## (٦) قبول الآلام من أجل المسيح

كان القديس بولس حادما مجاهداً ومقاتلاً عنيداً لا يعرف التراجع ولا يهاب الآلام. وهو بإزاء تتميم حدمته لا يحتسب لشئ ولا نفسه ثمينة عنده حتى يهاب الآلام. وهو بإزاء تتميم عدمته لا ينهار تحت وطأة المحاكمات بل يقف يتمم بفرح سعيه (أع٢٠: ٢٥). وهو لا ينهار تحت وطأة المحاكمات بل يقف حسوراً يترافع عن الإيمان ويبشر الذين يحاكمونه فيرتعبون (أع٢٤: ٥٥) بل ويحوّل سجانيه إلى مؤمنين (أع ٢٥:١٦) وهو خلال كرازته يتعرض للأحطار

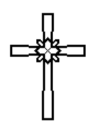
والاضطهاد بل للموت كل يوم، وقائمة آلامه سجلها في رسالتيه للكورنثيين (١كو٤: ٩-١، ٢كو٦: ٤-٩، ١١: ٣٣- ٢٨). ولكنه يردد أنه " في هذه جميعها يعظم انتصارنا بالذي أحبنا" (رو٨: ٢٧). على أن آلامه لم تكن منسية قدام الله الذي عزّاه بمشهد الملكوت (٢كو٦: ١-٤) وآزر حدمته ببرهان الروح والقوة (١كو٢: ٤).

فقبول الآلام واحتمال الاضطهاد في سبيل المخلص ومن أجل امتداد ملكوته هو الوجه الآخر لوصية السيد عن حمل الصليب كل يوم وتبعية الرب (مت ٢٤:١٦، مر ٤٤٠٨، لو ٣٤:٩). وهذا يتطلب من كل خادم إنكارا حقيقيا لذاته. ويكون سماح الرب لخادمه بالآلام والاضطهاد والحصار هو شهادة له على صدق رسالته ورضى الرب عليها وقلق إبليس بشألها ومقاومته لها. فالخدمة الخاملة لا تزعج إبليس وإنما هي تسعده وتمنحه بعض الراحة.

وقد تأتى المتاعب للخادم من العالم المضطّهد أو من داخل الخدمة أو من أهل بيته (مت ١٠: ٣٦، ٣٦: ٥٧)، ورأهم ما ينبغى أن يحرص عليه ألا تتراجع توبته أو يهتز إيمانه فيتسلل إليه العدو ويهزمه من داخله، أو يجعله يضيق بالجهاد، أو يفقده صبره، وهكذا يضمن حضور المسيح معه فى آلامه. وله فى القديس بولس أسوة الذى لم يعرف الراحة ولا التكريم إلا يروم استشهاده. ولكن جهاده الطويل لم يكن بلا طائل وإنما أثمر امتداد ملكوت المسيح " إلى أقصى الأرض" (أع١: ٨).

#### \* \* \*

هكذا كانت حدمة القديس بولس العظيمة المتألقة دوما على مَرّ الأحيال.. وهو لا يزال ينادى كل حدام الكنيسة "كونوا متمثلين بى كما أنا أيضاً بالمسيح" (١كو١١:١).





# القديس بولس معلم الكنيسة

- + الخلاص في رسائل القديس بولس
- + الثالوث الأقدس في رسائل القديس بولس
- + مبادئ القديس بولس الروحية والاجتماعية
  - + في النظام الكنسي

# الخلاص في رسائل القديس بولس

لم يكتب القديس بولس إنجيلاً، أو ألّف كتاباً لاهوتياً يلخص تعاليمه، وإنما علّم بكرازته ونهجه وقدوته، وحدمته التي امتدت ما يقرب من ثلث القرن، كما علّم من خلال رسائله الأربع عشرة التي تشكل صفحاتها حوالى ثلث العهد الجديد. وصارت هذه الرسائل للكنيسة على مر العصور نبعاً للمعرفة اللاهوتية، وشرحاً للإيمان المسيحي، وتأصيلاً للقانون والنظام الكنسي، وعرضا لأسس الخدمة، وتوجيها للحياة الروحية للمؤمنين، وتعزية لكل المؤمنين ورفعاً لأشواقهم إلى الوطن السمائي، وإنباءً عن المستقبل وأسراره.

ولأن القديس بولس كتب رسائله قبل أن يُكتب أول الأناجيل، فقد ظلت رسائل القديس بولس المصدر الأول للتعليم في الكنيسة الأولى بعد البشارة بالكلمة والمعجزة. بل إنها حَوَت أول النصوص عن تأسيس سر الإفخارستيا ليلة الآلام (١ كو ٢٣:١١) وعن لقاءات السيد المسيح بعد القيامة (١ كو ٥:١٥) وعن مجيئه الأخير (١ تيس ١٦:٤)

۱۷، ۲تس ۲:۳-۸).

ورغم أن حدمة القديس بولس توجهت أساساً إلى الأمم إلا أنه ظل مهموماً باليهود " إخوته أنسبائه حسب الجسد" (رو ۹: ۳)، وألقى الضوء على دورهم ودور الناموس في التمهيد للخلاص، وكشف عن حدود هذا الدور وكيف يفسر صليب المسيح وموته وقيامته قصة الله مع الإنسان منذ آدم وإبراهيم وإسرائيل وموسى وإلى آخر الدهور.

وهنا نعرض لتعليم القديس بولس عن الخلاص.

## الإيمان وليس أعمال الناموس (١)

نشأت الكنيسة المسيحية أول ما نشأت وسط اليهود "في أورشليم وفي كل اليهودية" (أع١: ٨). كما جاء الرب يهودياً ابناً لداود (مت١:١). وكان الاثناعشر والسبعون كلهم يهوداً. وكان الرب يعلّم في الهيكل ويفسر المكتوب في العهد القديم (لو٤: ٢١-٢٢)، والتلاميذ والرسل بدأوا كرازهم في الهيكل والمحلل والجامع. فالجذور اليهودية كانت هناك. والمسيح وهو يعلن عهد الله الجديد (إر٣١:٣١) لم ينقض البناء بل استكمله (مت٥: ١٧)، وكان خلاصه هو مشتهى الأجيال، وفيه "تم المكتوب" (لو٤: ٢١) و"أكمل" (يو ٩١: ٣٠). وأعمال الناموس منذ بحيء الرب صارت رموزاً أدت دورها وتوارت وصارت تاريخاً.

ولكن كثيراً من اليهود الذين آمنوا ظلوا غير قادرين على التخلي عن ناموسهم وما ارتبط به من ممارسات (كالحتان مثلاً الذى صار علامة الإيمان منذ إبراهيم) باعتباره محور علاقتهم القديمة بالله والآباء، بل هو لهم أيضاً التاريخ والتراث. ورغم قبولهم المسيح مخلصاً إلا ألهم أرادوا أيضاً الاحتفاظ

<sup>(</sup>١) لاستكمال الفائدة .. يرجى الرجوع إلى فصل "عن الإيمان والأعمال.. القديسان بولس ويعقوب.. هل هما ضدّان" في الكتاب الخامس من "نور الحياة" ص ٨٢-١٢.

بما أخذوه عن آبائهم. بل رأوه تجاوزاً أن يأتى الأمم وينالوا الخلاص مباشرة بالإيمان بالمسيح دون أن يتمموا ما تممه اليهود وآباؤهم "وقالوا إنه ينبغى أن يُختتنوا، ويوصوا بأن يحفظوا ناموس موسى "(أعه ١: ٥).

ولكن "رسول الأمم" اعتبرها قضيته، ومن أحلها صعد (ومعه برنابا) من أنطاكية إلى أورشليم (أعه1: ٤) واحتمع مع التلاميذ، وانعقد أول مجمع كنسى، برئاسة القديس يعقوب (أحى الرب) أسقف أورشليم، الذى انتهى إلى " ألا يثقل على الراجعين إلى الله من الأمم بل يُرسل إليهم أن يمتنعوا عن نجاسات الأصنام والزنا والمخنوق والدم" (أعه1: ١٩، ٢٠).

## القديس بولس يعرض حيثياته

عرض القديس بولس حيثياته في هذه القضية في رسائله، خاصة رسالتيه إلى أهل رومية وغلاطية، مدافعاً عن حق كل إنسان خاطئ في المسيح، ومؤكداً أن اشتراط أي أمر لنوال الخلاص إلى جانب دم المسيح ومؤته وقيامته هو إهانة للفداء. فعمومية الخلاص تساوى بين الجميع ولا تجعل أولوية لليهودي على غيره فليس عند الله محاباة. وإذا جاء اليهودي للمسيح بأعمال ناموسه فكأنه يفتخر بها على غيره وهو بذلك يطعن في كمال عمل الدم. إن ناموسه فكأنه يفتخر بها على غيره وهو بذلك يطعن في كمال عمل الدم. إن بيرروا بيسطيعون أن يبرروا أنفسهم، وبالتالي فهم يتقدمون كما هم لأنه لو كان فيهم بر لما احتاجوا إلى الخلاص:

" متبررين مجاناً بنعمته بالفداء الذى بيسوع المسيح الذى قدمه الله كفارة بالإيمان بدمه" (روس: ٢٤)؛

" إذاً نحسب أن الإنسان يتبرر بالإيمان بدون أعمال الناموس. أم الله لليهود فقط. أليس للأمم أيضاً. للأمم أيضاً. لأن الله واحد هو الذى سيبرر الختان (اليهود) بالإيمان والغرلة (الأمم) بالإيمان" (رو٣: ٢٨-٣٠)؛

" حُسب لإبراهيم الإيمان براً.. ليس فى الختان بل فى الغرلة وأخذ علامة الحتان ختماً لبر الإيمان.. ليكون أباً لجميع الذين يؤمنون وهم فى الغرلة كى يُحسب لهم أيضاً للبر" (رو٤: ٨-١)؛

" لهذا هو من الإيمان كى يكون على سبيل النعمة ليكون الوعد وطيداً لحميع النسل ليس لمَنْ هو من الناموس فقط (اليهود) بل لمن هو من إيمان إبراهيم الذى هو أب لجميعنا (اليهود والأمم) كما هو مكتوب إنى قد جعلتك أباً لأمم كثيرة" (رو٤: ١٦، ١٧)؛

" لأن غاية الناموس هي المسيح للبر لكل من يُؤمن" (رو١٠: ٤)؛

" إذ نعلم أن الإنسان لا يتبرر بأعمال الناموس بل بإيمان يسوع المسيح آمناً نحن أيضاً بيسوع المسيح لنتبرر بإيمان يسوع لا بأعمال الناموس لأنه بأعمال الناموس لا يتبرر جسد ما " (غل7: ٦٦)، رو٣: ٢٠)؛

" لأنه إن كان بالناموس بر فالمسيح إذاً مات بلا سبب" (غل ٢: ٢١)؛

"لأنه لو أعطى ناموس قادر أن يُحيى لكان بالحقيقة البر بالناموس" (غلس: ٢١)؟

" إذاً قد كان الناموس مؤدبنا إلى المسيح لكى نتبرر بالإيمان. ولكن بعد ما حاء الإيمان (بالمسيح) لسنا بعد تحت مؤدّب لأنكم جميعاً (يهوداً وأمماً) أبناء الله بالإيمان بالمسيح يسوع لأن كلكم الذين اعتمدتم بالمسيح قد لبستم المسيح" (غل٣: ٢٤-٢٧)؛

" فإن الختان ينفع إن عملت بالناموس ولكن إن كنت متعدياً الناموس فقد صار ختانك غرلة. إذاً إن كان الأغرل يحفظ أحكام الناموس أفما تُحسب غرلته ختاناً ... لأن اليهودى في الظاهر ليس هو يهودياً ولا الختان الذى في الظاهر في اللحم ختاناً. بل اليهودى في الخفاء (في الباطن) هو اليهودى وختان القلب بالروح لا بالكتاب هو الختان" (رو۲: ۲۵-۲۹)؛

" لأنه في المسيح يسوع لا الختان ينفع شيئاً ولا الغرلة بل الإيمان العامل

بالمحبة" (غله: ٦)؛

" لأنه في المسيح يسوع ليس الختان ينفع شيئاً ولا الغرلة بل الخليقة الجديدة"(غل7: ١٥).

والقديس بولس في هذا لم يأت بجديد عما نادى به المخلص الذى لم يأت ليدعو أبراراً بل خطاة إلى التوبة (مت٩: ١٣، لو٥: ٣٢). فماذا قدمت السسامرية (يو٤)، أو الزانية (يو٨: ٣-١١)، أو المرأة الخاطئة (لو٧: ٣٦-٥٠)؛ وماذا قدم الأوى (مت٩:٩، لو٥: ٢٧، ٢٨). أو زكا (لو٩: ١-١٠)، غير إيماهم وطاعتهم وتوبتهم عن ماضيهم، وأى أعمال بركانت لهم ليقدموها فيستحقوا أن ينالوا الخلاص ؟!

## كلمة الخلاص .. أكثر من معنى

يساعدنا على فهم العلاقة بين النعمة والإيمان والأعمال في موضوع الخلاص، أن كلمة الخلاص لا تأتى بمعنى واحد في الكتاب. ففضلاً عن ذكرها بالمعنى الحرفي أو المطلق [كما في الآيات: "قفوا وانظروا خلاص الرب اللذي يصنعه لكم اليوم" (خر١٤: ١٣) – موسى مخاطبا شعبه قبل عبور البحر الأحمر، " الرب نورى وخلاصى ممن أخاف" (مز٢٧: ١)]، أو بالمعنى العام [كما في الآيات: " لأن الخلاص هو من اليهود" (يو٤: ٢٢)، " وتدعو اسمه يسوع لأنه يخلص شعبه من خطاياهم" (مت١: ٢١)، "وليس بأحد غيره الخلاص" (أع٤: ٢١)]، ففي معناها الخاص، أي في علاقتها بإنقاذ الإنسان من الهلاك، وتبريره، وتقديسه، ونواله الحياة الأبدية، تأتى كلمة الخلاص على ثلاثة أوجه تتكامل معاً:

الوجه الأول يقصد بدء الخلاص أى اختبار الحياة الجديدة في المسيح والتحول من الظلمة إلى النور ومن حياة الخطية إلى التبرير بالمسيح، وهذا ما

يقترن بالإيمان بدون أعمال الناموس، أو أى أعمال بر هي بالطبيعة غائبة في حياة الخاطئ؛

والوجه الثاني هو حياة الخلاص، أى استمرار التحول والتغيير وممارسة القداسة وتنفيذ الوصية ومقاومة العدو والنمو في النعمة والتوبة والعبادة والمحبة والخدمة وقبول الآلام؛

والوجه الثالث هو تمام الخلاص أو تتميمه حيث يكتمل في الأبدية مع الظهور الثاني للمسيح لتمجيد قديسيه ودينونة الخطاة الرافضين.

## مراحل الخلاص في تعليم القديس بولس

#### (١)بدء الخلاص

وهى قبول المسيح والإيمان به مخلصاً وحيداً عندما ينكشف للخاطئ بؤس حاله وحاجته للخلاص. وفيها ينال نعمة الميلاد الثانى بالمعمودية، والتبرير الذى يرفع عقوبة الخطية، ويختبر الحياة الجديدة ابناً لله كعمل من أعمال الروح القدس. وفى هذه المرحلة يستبعد القديس بولس دور الأعمال. فماذا عند غير المسيحيين (أو المسيحيين اسماً ولكنهم متغربون عن المسيح)، ليقدموه غير إيماهم بالمخلص وتوبتهم وتعهدهم بتبعيته [وحتى بالنسبة للأطفال المعمدين على إيمان والديهم وهو ما مارسته الكنيسة فيما بعد – والذين بدأ خلاصهم ساعة معموديتهم، فلابد لهم من إعلان إيماهم وتفعيله عند بلوغهم الحلم أو سن الإدراك (٢) لكى يضرموا عمل الروح القدس ويتمتعوا بسشركة المسيح سن الإدراك (٢)

<sup>(</sup>۲) يشير التاريخ الكنسى (كما يذكر كتاب الجوهرة النفيسة فى علوم الكنيسة للعلامة يوحنا بن و زكريا المعروف بابن سباع - فى القرن الثالث عشر وأوائل الرابع عشر - إلى أنه كان من الممارسات المتبعة حتى ذلك الزمان أن يذهب الأبوان بابنهما (أو ابنتهما) الذى بلغ الحلم (۱۳ أو 1 سنة) إلى الكنيسة ليعلن بنفسه إيمانه بالمسيح كمخلص، حاحداً الشيطان (وهو ما أدته أمه أو اشبينه عنه يوم معموديته وهو بعد طفل) فالإيمان شخصى وليس نيابياً.

ولا شك أن هذا الاحتفال الكنسى بإعلان الإيمان (والتوبة) يضع الشاب (أو الـــشابة) أمـــام مسئوليته عن مصيره، ويستثير حديته والتزامه ليحفظ نفسه إلى حياة أبدية. ونظن أن توقف ممارسته

والحياة في النور (حياة الخلاص) إلى أن يكتمل خلاصهم في الأبدية ] وهو ما توضحه الآيات التالية:

" متبررين مجاناً بنعمته بالفداء الذي بيسوع المسيح" (روس: ٢٤)؛

" لأنك إن اعترفت بفمك بالرب يسوع وآمنت بقلبك أن الله أقامه من الأموات خَلَصت لأن القلب يسؤمن به للبر والفم يعترف به للخلاص" (رو ۱۰: ۹، ۱۰)؛

" لأنكم بالنعمة مخلَّصون بالإيمان وذلك ليس منكم هو عطية الله لـــيس من أعمال كيلا يفتخر أحد" (أف٢: ٨، ٩)؛

" لا بأعمال فى بر عملناها نحن بل بمقتضى رحمته خلصنا بغسل المسيلاد الثانى وتجديد الروح القدس الذى سكبه بغنى علينا بيسوع المسيح مخلصنا حتى إذا تبررنا بنعمته نصير ورثة حسب رجاء الحياة الأبدية" (تى٣: ٥-٧). وما أعلنه الرب لتلاميذه فى إرساليته لتلاميذه قبل صعوده " مسن آمسن

واعتمد خلص" (مر٢١٦:١).

وما رد به بولس على سؤال حافظ سجن فيلبى عن طريق الخلاص " آمن بالرب يسوع فتخلص أنت وأهل بيتك" (أع١٦: ٣١) وبعدها " اعتمد فى الحال هو والذين معه أجمعون.. وقملل مع جميع بيته إذ كان قد آمن بالله" (أع١٦: ٣٣).

والإيمان هنا ليس ثمناً مدفوعاً مقابل الخلاص، بحيث يكون الطرفان متكافئين. حاشا. فالخلاص هو هبة نعمة الله المجانية بدم المسيح الفادى، أما

كان خسارة فادحة، بينما هو يمارس بالفعل حالياً في بعض الكنائس الغربية. وعادة يسبقه منهج تعليمي يمتد لعدة أسابيع بحيث يعكس إعلان الإيمان معرفة بحقائق الإيمان ومفردات العقيدة.

الإيمان فهو إعلان قبول هذه الهبة والاغتسال بالدم والتعهد بطاعــة المخلـص وتبعيته في طريق الحياة الأبدية. فلا افتخار حتى بإيماننا. فليس الإيمان هو الذي يخلص بل دم المسيح.

#### (٢) حياة الخلاص

يؤكد القديس بولس أيضاً على المعنى الإنجيلي للخلاص، الذي وإن كانت له بداية واضحة، إلا أنه يرافق مسيرة الحياة كلها. ومن هنا يبدأ المؤمن جهاده ضد الخطية ويختبر التقديس والتوبة الدائمة، وحفظ الوصية، والمناداة باسم المخلص وخدمته، والاشتراك البهيج في ألوان العبادة وقمتها سر الشكر. وهكذا يكتب في رسائله:

" تمموا خلاصكم بخوف ورعدة" (ف٢: ١٢). فالفعل "تمموا" يعين أن هناك عملاً يستمر ومطلوب إتمامه. فالخلاص ليس فعلاً انتهى وإنما هو فعل ماض حاضرٌ مستمر وحياة تمتد عمر الإنسان بأكمله والى الأبد؛

" لأنه إن كنا ونحن أعداء قد صولحنا مع الله بموت ابنه فبالأولى كـــثيراً ونحــن مصالحون الآن نخلص (فعل حاضر مستمر) بحياته (بمساندته وغفرانه كشفيع دائم قائم عن يمين الآب) (روه: ١٠)؛

" وأريد أن تقرر هذه الأمور لكى يهتم الذين آمنوا بـــالله أن يمارســـوا أعمالاً حسنة فإن هذه الأمور هي الحسنة والنافعة للناس" (تي٣: ٨)؛

"قدموا ذواتكم لله كأحياء من الأموات وأعضاءكم آلات بر لله فإن الخطية لن تسودكم لأنكم لستم تحت الناموس بل تحت النعمة" (رو ١٣:٦، ١٤)؛

" وأما الآن إذ اعتقتم من الخطية وصرتم عبيداً لله فلكم ثمركم للقداسة والنهاية حياة أبدية" (رو ٢ : ٢٢).

ففى هذه المرحلة الممتدة من مسيرة الخلاص تظهر "ثمار الإيمان العامل بالمجبة" (غله: ٦)، وانصياع الإرادة لتوجيه الله ووصيته، وممارسة أعمال الحبة والقداسة والجهاد والتوبة والعبادة والخدمة وغيرها، وهذه كلها تأتى نتاجاً طبيعياً للحياة الجديدة وليست فعلاً مستقلاً مضافاً إلى الإيمان، وكان مستحيلاً أن توجد قبل التبرير، أولى مراحل الخلاص. وهذه الأعمال لا نقدر أن ننسبها إلى أنفسنا ونتفاحر بما لأن " نعمة الله المخلصة لجميع الناس" هي التي تستثير فينا العمل الروحي وتؤيده بالقوة في الإنسان الباطن" (أف٣: ٦١) وهي التي تعلمنا " أن ننكر الفجور والشهوات العالمية ونعيش بالتعقل والبر والتقوى في العالم الحاضر" (تي٢: ١١، ١٢) " لأننا غن عمله مخلوقين في المسيح يسوع لأعمال صالحة قد سبق الله فأعدها لكي نسلك فيها" (أف٢: ١٠)؛

وأن يصير جهادنا محدياً، مرهونٌ بعمل النعمة فيه وإلا صار تعباً باطلاً بلا طائل " الله هو العامل فيكم أن تريدوا وأن تعملوا من أجل المسرة" (ف٢: ١٣). والقديس بولس في كل تعبه وكرازته يقول " أستطيع كل شئ في المسيح الذي يقويني" (ف٤: ١٣). وفي كل الجهاد والمقاومة واحتمال الألم فإن الروح القدس هناك يساند ويدفع ويدافع " لأننا لسنا نعلم ما نصلي لأجله كما ينبغي ولكن الروح نفسه يشفع فينا بأنات لا ينطق بها" (رو٨: ٢٦).

## (٣) تمام الخلاص

كما بيَّن الرب أن خلاصه يبلغ مداه بمجيئه الثانى وقيامة الحياة، ومن هنا فقد طالب المؤمنين بمواصلة جهادهم إلى النهاية " ولكن الذى يصبر إلى المنتهى فهذا يخلص" (مت ١٠: ٢٢، ٢٤: ١٣)، هكذا علَّم القديس بولس أن الخلاص الذى يبدأ بالإيمان بدون أعمال، والذى يتواصل كل حياة المؤمنين جهادا وقداسة وأعمالا حسنة وخدمة واحتمالا للآلام، أنه يكمل في الأبدية:

" وإذ كُمِّل صار لجميع الذين يطيعونه سبب خلاص أبدى" (عـبه: ٩)؛

" لأن أجرة الخطية هي موت وأما هبة الله فهي حياة أبدية بالمسيح يــسوع ربنا"(رو٦: ٢٣)؛

" هكذا المسيح أيضاً بعدما قُدِّم مرة لكى يحمل خطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب٩: ٢٨)؛

" فإن سيرتنا نحن هي في السموات التي منها ننتظر مخلصا هو الرب يسوع الذي سيغيّر شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (ف٣: ٢٠).

فالمسيح لم يفقد لقبه "المخلص"، فإذا كان الخلص الأول بالصليب والموت والقيامة، فالخلاص الأخير هو بالجئ الثاني لتمجيد قديسيه ولدينونة الرافضين.

وهذا نفس ما علم به القديس بطرس رسول الختان " انتم الذين بقوة الله محروسون بإيمان لخلاص مستعد أن يعلن في الزمان الأخير" (١بط١: ٥).

وهو ما سمعه القديس يوحنا في رؤياه "وسمعت صوتا عظيما قائلا في السماء الآن صار خلاص إلهنا وقدرته وملكه وسلطان مسيحه لأنه قد طرح المشتكى على إخوتنا الذي كان يشتكى عليهم أمام إلهنا لهاراً وليلاً" (رؤ ٢١: ١٠). فالصوت العظيم في رؤيا المستقبل يتكلم عن خلاص "الآن" الذي موعد إعلانه اليوم الأخير.

نخلص إلى القول إنه لا استحقاق أو فضل لأعمال القداسة في دخول اللكوت وإنما هي تشهد لحيوية إيماننا وثبوتنا في المسيح، وهي التي عند تقييمها ستحدد موقعنا في الأبدية " فإن ابن الإنسان سوف يأتي في محد أبيه مع

ملائكته وحينئذ يجازى كل واحد حسب عمله" (مت١٦: ٢٧)؛ " لأن نجما يمتاز عن نجم فى المجد" (١كوه١: ٤١)؛ " ها أنا آتى سريعاً وأجرتى معسى لأجازى كل واحد كما يكون عمله" (رؤ٢٢: ١٢).

فالإيمان المقترن بالخلاص نوع واحد، والله الذى يعرف خفايا القلوب هو الذى يميز أصالة الإيمان (بغير شهادة من أعمال ظاهرة) من زيفه، وبالتالى ينعم على البعض بالخلاص (كالمرأة الخاطئة وزكا واللص اليمين) ويرفض غيرهم (السشاب الغنى)؛ أما الإيمان الشكلى السطحى (في الظاهر) (الذى يصفه معلمنا يعقوب بأنه بدون أعمال) فليس إيمانا ولا يستحق هذا الاسم. وهو بالفعل ميت (يع٢: ٢٠) ولا قيمة له "والشياطين يؤمنون (أى يعتقدون ويصدقون) ويقشعرون" (يع٢: ١٩).

وبالمثل فالأعمال التي لا تستند إلى الإيمان كأعمال الناموس (روس: ٢٨، غل٢: ١٦) وكل أعمال البر الذاتي المستقلة عن الإيمان بالمسيح هي أيضاً لا شئ، أي ميت "فكم بالحرى يكون دم المسيح... يطهر ضمائركم من أعمال ميتة" (عبه: ١٤).

## ولكن مراحل الخلاص متصلة ومتكاملة

مراحل الخلاص هذه هي حلقات متصلة تؤدى كل منها إلى ما يليها بــلا انفصال. لكن المشكلة:

+ أن البعض يركز على بداية الخلاص (وهذا مهم بالطبع فالذى لم يبدأ لن يواصل ويستكمل مسيرته إلى النهاية، والبدايات المائعة والنظر إلى الوراء ومحاولة إرضاء السيدين لن توصل إلى غير الفشل). ولكن مجرد البدء لا يعني الوصول إلى النهاية.

+ والبعض يركز على الحياة الروحية والعبادة (ربما دون الاهتمام ببدايــة

تغيير حذرى ساطع وتسليم الحياة كلها للرب فبغير ذلك يمكن أن تتزلق الحياة الروحية إلى الآلية وتتميم الفرائض والاكتفاء والرضا عن الذات). ولكن الكتاب يؤكد على أى حال على أهمية تتميم الخلاص بخوف ورعدة كل الحياة فالذى ابتدأ ولم يكمل (لو ؟ ١: ٢٩) لن يحقق شيئاً.

+ كما أن البعض يكتفى أن يعيش حياة التقوى دون أن يدرك أن خلاصه يبلغ غايته في نوال الحياة الأبدية " بل افرحوا بالحرى أن أسماءكم كُتبت في السموات" (لو ١٠: ٢٠)، وهي أعظم الهبات التي وهبنا إياها الرب (رو ٢: ٣٠). فإذا غاب عنا يقين ورجاء الحياة الأبدية فماذا يكون معني الإيمان بالمسيح كمخلص إذاً " إن كان لنا في هذه الحياة فقط رجاء في المسيح فإننا أشقى جميع الناس" (١ كو ١٥: ١٩).

على أن كلمة الله تحث الجميع أن يتيقنوا ألهم قد بدأوا بالفعل توبة شاملة " إن لم تتوبوا فجميعكم كذلك لهلكون" (لو ١٣٠: ٣)، وألهم يسيرون في طريق الرب مجاهدين" جاهد جهاد الإيمان الحسن وامسك بالحياة الأبدية التي إليها دعيت" (١ تى: ١٢)، وألهم ينتظرون " الرجاء المبارك وظهور مجد الله العظيم ومخلصنا يسوع المسيح" (تى ٢: ١٣).

## عن الجهاد والنعمة

ولكن يقين الحياة الأبدية – عند القديس بولس – لا يغنى عن الجهاد وقمع الجسد ومقاومة الأهواء والحذر، والتوبة حتى الساعة الأخيرة تساندها الثقة فى دوام محبة الرب وعنايته وأمانتة وصدق وعوده " خرافى تسمع صوتى وأنا أعطيها حياة أبدية ولن قلك إلى الأبد" (يـو ١٠ ٢٧).

- " إذاً من يظن أنه قائم فلينظر أن لا يسقط" (١ كو١٠: ١٢)؛
  - " فلا ننم إذا كالباقين بل لنسهر ونصحُ" (١ تس٥: ٦)؛
    - " أقمع جسدى وأستعبده" (١ كو ٩: ٢٧)؛

"الذين هم للمسيح قد صلبوا الجسد مع الأهواء والـشهوات" (غـــل٥: ٢٤)؛

" فاشترك أنت فى احتمال المشقات كجندى صالح ليــسوع المــسيح" (٢تى٢: ٣)؛

" قد جاهدت الجهاد الحسن أكملت السعى..." (٢تي٤: ٧)؛

" تقووا فى الرب وفى شدة قوته. البسوا سلاح الله الكامل لكى تقدروا أن تثبتوا ضد مكايد إبليس... مصلين بكل صلاة وطلبة كل وقــت فى الـــروح وساهرين لهذا بعينه بكل مواظبة وطلبة لأجل جميــع القديـــسين" (اف٢٠: ١٠)

وفي نفس الاتجاه يكتب معلمنا بطرس:

"اصحوا واسهروا لأن إبليس خصمكم كأسد زائر يجول ملتمساً من يبتلعه هو فقاوموه راسخين في الإيمان" (١بط٥: ٨، ٩)؛

"ولكننا بحسب وعده ننتظر سموات جديدة وأرضاً جديدة يسكن فيها البر... لذلك أيها الأحباء وأنتم منتظرون هذه اجتهدوا لتوجدوا عنده بالا دنس ولا عيب في سلام واحسبوا أناة ربنا خلاصا كما كتب إليكم أخونا الحبيب بولس أيضاً بحسب الحكمة المعطاة له" (٢بط٣: ١٥، ١٥).



+ وإلى كل من سلم حياته للمخلص فليتمم خلاصه بخوف ورعدة محتميا

فى نعمة الله حتى الساعة الأخيرة مترجيا يوما يأتى فيه الرب لإعلان الخـــلاص الأحير وتمجيد قديسيه.

+ وإلى الأتقياء المتممين لوصايا الرب والسائرين فى مخافته ولكنهم محاصرون بالخوف من يوم اللقاء أو غياب اليقين من جهة المصير فليتمسكوا بوعد راعى الخراف العظيم أنهم محفوظون فى يده ولن يهلكوا إلى الأبد.

+ وإلى المتدينين الشكليين المكتفين بظاهر العبادة وحرفها دون روحها، متفادين تسليم الحياة للسيد، عليهم أن يدخلوا الخلاص من "بابه" الوحيد المؤدى إلى الحياة الأبدية " أنا هو الباب إن دخل بى أحد فيخلص" (يو ١٠: ٩) بإعلان الإيمان الحقيقى بالرب كمخلص والذى يترجم إلى توبة شاملة تطرح الماضى بجملته لتبدأ مسيرة الخلاص كل الحياة حيث المسيح فيها أيضاً "الطريق" " أنا هو الطريق والحق والحياة ليس أحد ياتى إلى الآب إلا بى" (يو ١٤: ٢).

+ وأخيرا إلى التائهين الشاردين الذين تحملهم الرياح على غير هدى وتدفعهم الأحداث أو تحتويهم محبة العالم وفساده ولا وقت عندهم للتبصر في المصير الأبدى ..

هؤلاء هم موضع اهتمام الرب ومحبت ومن أجلهم جاء ومات (لو ۱۹: ۱۰).. وهو واقف على الباب يقرع منتظرا دعوة العشاء.



# الثالوث الأقدس في رسائل القديس بولس

كان القديس بولس أول من أطلق مف اهيم العهد الجديد حول طبيعة الله، باعتبار أن رسائله كتبت قبل الأناجيل، فهي حَوَت أولى كلمات الوحي عن الثالوث: الآب الحب الذي عيننا للتبني في ابنه، والابن الذي ظهر في الجسد وصنع لنا خلاصاً بموته وقيامته وصعوده ومجيئه الثاني، والروح القدس الذي أرسله الآب باسم ابنه والذي يهبنا استحقاقات الفداء فيلدنا في المعمودية أولاداً لله ويسكن فينا ويتمم خلاصنا بالقداسة حتى الساعة الأخيرة.

وكما أعلن الرب في أكثر من مناسبة وحدته مع الآب:

" أنا والأب واحد" (يو ١٠: ٣٠)، " الذى رآنى فقد رأى الآب... إنى فى الآب والآب في " (يــو ١٤: ٩-١١)، " لــو عرفتمــونى لعــرفتم أبى أيــضاً " (يو ٨: ٩٠)؛ وأنه الطريق إلى الآب " أنا هو الطريق والحق والحياة. ليس أحـــد

يأتى إلى الآب إلا بى" (يو ؟ ١: ٦)؛ وأن الآب يمهد القلوب للإيمان بالمخلص " لا يقدر أحد أن يُقبل (يأتى) إلى إن لم يجتذبه الآب (إن لم يُعط من أبى)" (يو ٦: ٤٤، ٥٥)، وأن الروح القدس يصنع المعجزة " ليس أحد يقدر أن يقول يسوع رب إلا بالروح القدس" (١ كو ٢ ١: ٣).

هكذا صارت تحية الرسول بولس إلى الكنيسة في صدر رسائله أو حتامها تتضمن هذا المفهوم لطبيعة الله كما كشفه لنا العهد الجديد بدءاً من الظهور الإلهى الفريد يوم معمودية الأردن ثم إعلانات المسيح حلال حدمته:

" نعمة ربنا يسوع المسيح ومحبة الله (الآب) وشركة الروح القدس مـع جميعكم" (٢ كو ١٣: ١٤)؛

" نعمة لكم وسلام من الله أبينا (الآب) والرب (ربنا) يــسوع المــسيح" (١كو١: ٢، ٢كو١: ٢، غلل: ٣، أف١: ٢، في١: ٢، كو١: ٢، ١تس١:١)؟ ٢تس١: ٢)؟

" نعمة ورحمة وسلام من الله أبينا (الآب) و(الرب يسوع المسيح) المسيح يسوع ربنا (مخلصنا)" (١تي١: ٢، ٢تي١: ٢)؛

" نشكر الله وأبا ربنا يسوع المسيح" (كو١: ٣)؛

"لكن لنا إله واحد الآب الذى منه جميع الأشياء ونحن لـــه، ورب واحـــد يسوع المسيح الذى به جميع الأشياء ونحن به" (١كو٨: ٦).

وهذه اقتباسات من رسائل القديس بولس عن طبيعة الآب، وحلاص الابن، وعمل الروح القدس ومواهبه، تشى بالنعمة التي نالها لكي يعلن للكنيسة المعرفة الموهوبة له من الله:

# أولاً: عن الله الآب

+ الطبيعة تكشف قدرته ولاهوته: " لأن أموره غير المنظورة تُرى منذ

خلْق العالم مُدرَكةً بالمصنوعات قدرته السرمدية ولاهوته" (رو١: ٢٠).

+ هو الخالق: " الله خالق الجميع بيسوع المسيح" (أف٣: ٩).

+ هو الملك الأبدى: "وملك الدهور الذى لا يفنى ولا يُسرى الإلسه الحكيم وحده له الكرامة والمجد إلى دهر الدهور" (٢تى١: ١٧)؛ " المبارك العزيز ملك الملوك ورب الأرباب الذى وحده له عدم الموت ساكناً فى نور لا يُدنى منه الذى لم يره أحد من الناس ولا يقدر أن يراه الذى له الكرامسة والقدرة الأبدية آمين" (٢تى٦: ١٥، ١٦).

+ الذى وعد بالابن وإنجيله: " إنجيل الله الذى سبق فوعد بــه بأنبيائــه فى الكتب المقدسة عن ابنه الذى صار من نسل داود من جهة الجــسد" (رو ٢:١،).

+ وصالحنا بابنه: " الله الذي صالحنا لنفسه بيسوع المسيح... أي أن الله كان في المسيح مصالحاً العالم لنفسه" (٢ كوه: ١٨، ١٩) " الذي أنقذنا من سلطان الظلمة ونقلنا إلى ملكوت ابن محبته" (كو١: ١٣).

+ وباركنا فى المسيح: " مبارك الله أبو ربنا يسوع المسيح الذى باركنا بكل بركة روحية فى السموات فى المسيح" (أف ١: ٣).

+ وبحسب علم الآب السابق فالمؤمنون مختارون فى المسيح قبل تأسيس العالم:

" لأن الذين سبق فعرفهم سبق فعينهم ليكونوا مشابهين صورة ابنه ليكون هو بكراً بين إخوة كثيرين... والذين سبق فعينهم فهولاء دعاهم أيضاً والذين دعاهم فهؤلاء مجدهم أيضاً والذين بررهم فهؤلاء مجدهم أيضاً (رو٨: ٢٩-٣٢)؛

" كما اختارنا فيه (في المسيح) قبل تأسيس العالم لنكون قديسين وبلا لوم قدامه في المحبة إذ سبق فعيننا للتبني بيسوع المسيح لنفسه... الذي فيه أيضاً

نلنا نصيباً معينين سابقاً حسب قصد الذى يعمل كل شيئ حسب رأى مشيئته"(أف ١: ٤، ٥)؟

"ونحن أموات بالخطايا أحياناً مع المسيح... وأقامنا معه وأجلسنا معه في السماويات في المسيح يسوع" (أف٢: ٥، ٦)؛

" أن الله اختاركم من البدء للخلاص بتقديس الروح وتصديق الحــق" (٢تى٢: ١٣).

+ رغم سلطان الله وحقه في الحكم كخزّاف يشكل الطين حسب مشيئته، لكنه إله محب عادل لا يمكن أن يظلم أو يستبد كرؤساء العالم، وهو بحسب علمه السابق يعلن حكمه (واستخدم القديس بولس هنا مثال يعقوب وعيسو، فعيسو نال جزاء استهتاره واستباحته وليس لأن حكماً قد صدر فية قبل أن يولد) " لأنه وهما (عيسو ويعقوب) لم يُولدا بعد ولا فعلا خيراً أو شراً... قيل لها (رفقة) إن الكبير (عيسو) يُستعبد للصغير... ألعل عند الله ظلماً. حاشا... بل من أنت أيها الإنسان الذي تجاوب الله. ألعل الجبلة تقول لجابلها لماذا صنعتني هكذا" (رو ۹: ۱۱، ۱۲، ۱۶، ۲۰).

فالإنسان حر في اختيار مصيره وليس مغلوباً على أمره.

وأحكام الله المسبقة تعتمد على معرفته بالمستقبل [وأيضاً على نوع الطين المستخدم، فالنوع الجيد يصنع آنية للكرامة والنوع الردئ آنية للهوان (روه: ٢١)]، والله لا يقسر أحداً على اتخاذ لهج خاطئ لكى يتفق مع علمه السابق. ومكتوب أنه " يريد أن جميع الناس يخلصون وإلى معرفة الحق يقبلون" (١تى٢: ٤)، وأنه " لا يسر بموت الشرير بل بأن يرجع الشرير عن

طريقه ويحيا" (حز٣٣: ١١، ١٨، ٢٣)؟

" وهو لا يشاء أن يهلك أناس بل أن يقبل الجميع إلى التوبة" (٢ بـط٣: ٩).

# ثانياً: عن الابن يسوع المسيح

إلى جانب شهادة الأناجيل عن شخص يسوع المسيح وأنه الله الظاهر فى الجسد الذى علم وتألّم ومات وقام وصعد إلى أبيه وأنه سيأتى لتمجيد قديسيه ولدينونة الخطاة، فإن رسائل الرسل (خاصة رسائل القديس بولس) الملّهمة بالروح القدس، قد أثّرت ذهن الكنيسة على مدى الأجيال بما ألقته من أضواء على حوانب حياة الابن الممتدة من الأزل إلى الأبد، والذى تحققت فيه نبوات الأنبياء ورموز العهد القديم، وعلاقته بالكنيسة التي فداها بدمه، واتحد بها لتصير هي حسده ويصير هو رأسها، الذى سيأتى لتمجيدها في اليوم الأخير لتكون معه إلى الأبد.

+ وهو الإله الأزلى الأبدى: " الذى هو قبل كل شئ وفيه يقوم الكل" (كو ١٠)، " الكائن على الكل إلها مباركاً إلى الأبد آمين" (رو ٩: ٥)، " يسوع المسيح هو هو أمسا واليوم وإلى الأبد" (عب١٣٠: ٨).

+ وفيه يحل ملء اللاهوت:

" فإنه فيه يحل كل ملء اللاهوت جسدياً" (كو ٢: ٩).

+ وهو فى أعلى مكان وأرفع مكانة: " جالس عن يمين الله" (كوس: ١)؟ " وأجلسه عن يمينه فى السماويات فوق كل رياسة وسلطان وقوة وسيادة وكل اسم يُسمى ليس فى هذا الدهر فقط بل فى المستقبل أيضاً"

(أف١: ۲۰، ۲۱)؛

" لذلك رفعه الله أيضاً وأعطاه اسماً فوق كل اسم لكى تجثو باسم يسوع كل ركبة ممن في السماء ومَنْ على الأرض ومَنْ تحــت الأرض" (ف٢: ٩، ١٠)؛

" جلس في يمين العظمة في الأعالى" (عب١: ٣).

+ وهو صورة الله (الذى لم يره أحد) وفيه وبه وله خلق الكل. ومذخّر فيه كنوز الحكمة والعلم:

" الذى هو صورة الله غير المنظور بكر كل خليقة، فإنه فيه خلق الكل ما فى السموات وما على الأرض ما يُرى وما لا يُرى سواء كان عروشاً أم سيادات أم رياسات أم سلاطين. الكل به وله قد خُلق" (كو ١: ١٦، في ٢: ٦)؛

"المذخّر فيه جميع كنوز الحكمة والعلم" (كو٢: ٣)؛

" الذى به أيضاً عمل العالمين. الذى.. هو بهاء مجده ورسم جموهره وحامل كل الأشياء بكلمة قدرته (عب١: ٢، ٣).

+ الذى تجسد وولد من امرأة تحت الناموس وصار ابنا لداود:

" .. ابنه الذي صار من نسل داود من جهة الجسد" (رو ١: ٣)؟

" الله أرسل ابنه فى شبه جسد الخطية ولأجل الخطيــة دان الخطيــة فى الجسد" (رو ٨: ٣)؛

" لما جاء ملء الزمان أرسل الله ابنه مولوداً من امرأة مولوداً تحت الناموس ليفتدى الذين تحت الناموس لننال التبني (غل٤: ٤، ٥)؛

" لكنه أخلى نفسه آخذاً صورة عبد صائراً في شبه الناس" (في ٢: ٧) ؟

"وبالإجماع عظيم هو سر التقوى الله ظهر في الجسد" (١٦ي٣: ١٦).

+ وصُلب ومات عنا وقام حياً في اليوم الثالث:

" المسيح افتدانا من لعنة الناموس إذ صار لعنة لأجلنا لأنه مكتوب ملعون كل من عُلق على خشبة" (غل٣: ١٣)؛

- " لأن فصحنا أيضاً المسيح قد ذُبحٍ لأجلنا" (١ كوه: ٧)؛
  - " ولكننا نحن نكرز بالمسيح مصلوباً" (١ كو١: ٣٣)؛
- " لم أعزم أن أعرف شيئاً بينكم إلا يسوع المسيح وإياه مصلوباً" (١كو٢:٢)؛
- " إذ محا الصك الذى علينا فى فرائض الذى كان ضدا لنا وقد رفعه من الوسط مسمراً إياه بالصليب" (كو ٢: ١٤)؛
  - " ابن الله الذي أحبني وأسلم نفسه لأجلى " (غل ٢٠ : ٢٠)؛
    - " الذي فيه لنا الفداء بدمه غفران الخطايا" (أف١: ٧)؛
      - " وهو قد مات لأجل الجميع" (٢ كوه: ١٥)؛
  - " وضع نفسه وأطاع حتى الموت موت الصليب" (ف٢: ٨)؛
- " فإنى سلمت إليكم فى الأول ما قبلته أنا أيضاً أن المسيح مات من أجل خطايانا حسب الكتب وأنه دفن وأنه قام فى اليوم الثالث حسب الكتب... إن لم يكن المسيح قد قام فباطلة كرازتنا وباطل أيضاً إيمانكم... أنتم بعد فى خطاياكم... ولكن الآن قد قام المسيح وصار باكورة الراقدين"(١كـو٥١: ٣، ٤، ٤١)؛
- " وتعيّن ابن الله بقوة من جهة روح القداسة بالقيامة من الأمــوات"(رو ١: ٤)؛
- " الذى أُسلم لأجل خطايانا وأُقيم لأجل تبريرنا"(رو٤: ٢٥) " لأنه لهذا مات المسيح وقام وعاش لكي يسود على الأحياء والأموات" (رو١٤٥).
  - + وصعد بمجد إلى السموات:
- " إذ صعد إلى العلاء سبى سبياً وأعطى الناس عطايا. وأما أنه صعد فما هو إلا أنه نزل أولا إلى أقسام الأرض السفلى. الذى نزل هو الذى صعد أيضاً فوق جميع السموات لكى يملأ الكل" (اف $3: \land \land$ )؛

" رُفع في المجد" (١تي٣: ١٦).

+ وأزال العداوة وصنع المصالحة والتبرير وصار السشفيع والوسيط الواحد بين الله والناس وبالتالى الذى له وحده الدينونة: " ونحن أعداء قد صولحنا مع الله بموت ابنه... بل نفتخر أيضاً بالله بربنا يسوع المسيح الذى نلنا به الآن المصالحة" (روه: ١٠،١٠)؛

" من هو الذي يدين المسيح الذي مات بل بالحرى قام أيضاً الذي هــو عن يمين الله الذي أيضاً يشفع فينا"(رو٨: ٣٤)؛

" لأنه هو سلامنا الذى جعل الاثنين واحداً ونقص حائط السياج المتوسط... ويصالح الاثنين فى جسد واحد مع الله بالصليب قاتلا العداوة به... فلستم إذاً بعد غرباء ونزلا بل رعية مع القديسين وأهل بيت الله" (أف٢: ١٤، ١٦، ١٩)؟

" عاملا الصلح بدم صليبه... وأنتم الذين كنتم قبلا أجنبيين وأعداء فى الفكر فى الأعمال الشريرة قد صالحكم الآن فى جسم بشريته ليُحــضركم قديسين وبلا لوم ولا شكوى قدامه" (كو ١: ٢٠-٢٣)؛

" لأنه يوجد اله واحد ووسيط واحد بين الله والناس الانسان يــسوع المسيح الذي بذل نفسه فدية لأجل الجميع" (٢تي ٢: ٥، ٦)؛

" وأما هذا (أى المسيح) فمن أجل أنه يبقى إلى الأبد له كهنوت لا يزول فمن ثم يقدر أن يخلص إلى التمام الذين يتقدمون به إلى الله إذ هو حى فى كل حين ليشفع فيهم" (عب٧: ٢٤، ٢٥)؛

"... وإلى وسيط العهد الجديد يسوع المسيح وإلى دم رش يتكلم أفضل

من هابيل" (عب٢١: ٢٤)؛

+ وإنجيله قوة الله للخلاص:

" لأنى لست أستحى بإنجيل المسيح لأنه قوة الله للخلاص لكل من يؤمن... لأن فيه معلن بر الله بإيمان لإيمان" (رو١: ١٧)؛ " غاية الناموس هي المسيح للبر لكل من يؤمن"(رو٠١: ٤).

+ وسيأتي في مجده ليدين الأحياء والأموات:

" وأنتم متوقعون استعلان ربنا يسوع الذى سيثبتكم أيضاً إلى النهايــة وبلا لوم فى يوم ربنا يسوع المسيح" (١كو: ٧، ٨)؛

" يوم يسوع المسيح" (في ١: ٦، ١٠، ٣: ٢٠، ٢١)؛

" يوم المسيح" (٢ تس٢: ٢)؛

"إن يوم الرب كلص في الليل هكذا يأتي" (١ تس٥: ٢)؛

" متى أَظهر المسيح حياتنا فحينئذ تُظهرون أنتم أيضاً معــه في الجـــد" (كو٣: ٤)؛

" .. كيف رجعتم إلى الله من الأوثان لتعبدوا الله الحي الحقيقي وتنتظروا الله من السماء الذي أقامه من الأموات يسوع... الذي ينقذنا من الغضب الآتي" (١٠س١: ٩، ١٠)؛

" والرب ينميكم ويزيدكم فى المحبة بعضكم لبعض وللجميع كما نحن أيضاً لكم لكى يثبت قلوبكم بلا لوم فى القداسة أمام الله وأبينا فى مجىء ربنا يسوع المسيح مع جميع قديسيه" (١٣٠٦)؛

" لأن الرب نفسه بهتاف بصوت رئيس ملائكة وبوق الله سوف يترل من السماء"(١٦س٤: ١٦)؛

" عند استعلان الرب يسوع من السماء مع ملائكة قوته... متى جاء ليتمجد في قديسيه ويُتعجب منه في جميع المؤمنين" (٢ تس ١ : ٧ ، ١٠)؛

" أوصيك... أن تحفظ الوصية بلا دنس ولا لوم إلى ظهور ربنا يــسوع المسيح" (١تي٦: ١٣، ١٤).

" منتظرين الرجاء المبارك وظهور مجد الله العظيم ومخلصنا يــسوع المسيح" (تي ٢: ١٤)؛

## ثالثًا: عن الروح القدس

+ هو الرب:

" أما الرب فهو الروح وحيث روح الرب هناك حرية" (كو٣: ١٧).

+ وهو روح الآب والابن:

" وأما أنتم فلستم فى الجسد بل فى الروح إن كان روح الله ساكنا فيكم... وإن كان روح الذى أقام يسوع من الأموات ساكنا فيكم فالذى أقام المسيح من الأموات سيحيى أجسادكم المائتة أيضاً بروحه الساكن فيكم" (رو٨: ٩، ١١)؛

" أرسل الله روح ابنه إلى قلوبكم صارخا يا أبا الآب"(غل٤: ٦).

+ هو واهب الإيمان بالمسيح ربا ومخلصاً:

" ليس أحد يقدر أن يقول يسوع رب إلا بالروح القدس" (  $1 \ge 1 \ge 1$  ).

+ ومجدد الحياة:

" ولكن حين ظهر لطف الله مخلصنا وإحسانه لا بأعمال في بر عملناها

نحن بل بمقتضى رحمته خلّصنا بغسل الميلاد الثانى وتجديد الروح القدس الذى سكبه بغنى علينا يسوع المسيح مخلصنا" (تي٣: ٤-٦).

+ هو روح الصلاة والمعونة والشفاعة:

" وكذلك الروح أيضاً يعين ضعفاتنا لأننا لسنا نعلم ما نصلى لأجله كما ينبغى ولكن الروح نفسه يشفع فينا بأنات لا ينطق بها. ولكن الذى يفحص القلوب يعلم ما هو اهتمام الروح لأنه بحسب مشيئة الله يشفع فى القديسين" (رو٨: ٢٦، ٢٧).

+ وهو روح القداسة:

" وتعيّن ابن الله بقوة من جهة روح القداسة" (رو١: ٤)؟

" ولكن اغتسلتم بل تقدستم بل تبررتم باسم الرب يـــسوع وروح إلهنـــا" (١كو٦: ١١).

+ وروح القوة:

" لكى يعطيكم بحسب غنى مجده أن تتأيدوا بالقوة بروحه فى الإنــسان الباطن "(أف٣: ١٦)؛

" لأن الله لم يعطنا روح الفشل بل روح القوة والمحبة والنصح" (٢تي١: ٧).

+ وثماره تملأ النفس:

" لأن محبة الله قد انسكبت في قلوبنا بالروح القدس المعطى لنا"(روه: ٥)؛

" وأما ثمر الروح فهو محبة فرح سلام طول أناة لطف صلاح إيمان وداعة تعفف"(غله: ٢٢، ٢٣).

+ ومواهبه عديدة وغنية:

" فأنواع مواهب موجودة ولكن الروح واحد... ولكن لكل واحد يعطى إظهار الروح للمنفعة. فإنه لواحد يعطى بالروح كلام حكمة ولآخر

كلام علم.. ولآخر إيمان.. ولآخر مواهب شفاء.. ولآخر عمل قوات ولآخر نبوة ولآخر تمييز الأرواح ولآخر أنواع ألسنة ولآخر ترجمة ألسنة (+) ولكن هذه كلها يعمل الروح الواحد بعينه قاسما لكل واحد بمفرده كما يــشاء " (١كو٢١: ٤، ٧-١١)؛

ولكن المحبة هي أفضل مواهب الروح وأعظمها " المحبة هي تكميل الناموس"(رو٣١: ١٠)؛

" المحبة لا تسقط أبداً... أما الآن فيثبت الإيمان والرجاء والمحبـة هـذه الثلاثة ولكن أعظمهن المحبة (١كو١٥ : ٨، ١٣).

<sup>(+)</sup> عن موهبة التكلم بألسنة وترجمة الألسنة راجع ١كو١:١٥٣، ٣٧-٤٠.

# مبادئ القديس بولس الروحية والاجتماعية

تعفل رسائل القديس بولس بتوجيهات غاية فى الأهمية للمؤمنين تتصل بسلوكهم الروحى والاجتماعى، والتزامهم بالإنجيل، وحياهم فى المسيح وبه وله، والموقف من الآخر، مع تقنين مبادئ يسترشدون بها فيما يعرض لهم من مواقف فى الحياة اليومية كالحلال والحرام، والحرية، وغيرها. كما قدم رؤيته الملهمة بالروح فى الأمور العائلية وما يتصل بها من قضايا كالزواج والبتولية، والعلاقات بين الزوجين، وبين الوالدين وأبنائهما والعكس.

ولم يتجاهل القديس بولس أمور المجتمع السائدة في أيامه، كالعلاقة بين السادة والعبيد، وبين المتقدمين والمهمّشين في المجتمع، وكيف أثّرت رؤيته في الأحوال الاجتماعية في القرون التالية. وفي كل ما كتب الرسول بولس كان مستنداً إلى كلمة الإنجيل، التي إذا كانت هي الدستور المسيحي، فرسائله ورسائل بقية الرسل (= الرسائل الجامعة) هي القانون التطبيقي النابع منه.

ولقد اجتهدنا أن تتوارى كلماتنا قدر الإمكان وتركنا المساحة لكلمة الله

كما أوحى بما الروح للقديس بولس ليستنير فكرنا دون وسيط.

# أولاً: عن السلوك الروحي للمؤمنين

(۱) بالإيمان يتحد المؤمنون بالمسيح ويصير هو كل حياهم " من يأكلني يحيا بي.. يثبت في وأنا فيه" (يو٦: ٥٦، ٥٧)، ويجتازون معه كل ما حازه من أحلنا.. فيتألمون ويُصلبون مع المسيح، ويموتون ويدفنون معه، ويقومون معه في حياة حديدة وينتظرون مجيئه لمحد الحياة الأبدية:

### + نتألم معه:

"إن كنا نتألم معه لكي نتمجد أيضاً معه" (رو ٨: ١٧)؛

" وجميع الذين يريدون أن يعيشوا بالتقوى فى المسيح يسوع يُضطهدون" (٢تى٣: ١٢).

#### + نصلب معه:

"مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا فيَّ" (غل ٢٠ : ٢٠)؛

" الذين هم للمسيح قد صلبوا الجسد مع الأهواء والـشهوات" (غــله: ٢٤)؛

" أما من جهتى فحاشا لى أن أفتخر إلا بصليب ربنا يسوع المسيح الذى به قد صُلب العالم وأنا للعالم" (غل٦: ١٤).

#### + نموت ونقوم معه:

"أم تجهلون أننا كل من اعتمد ليسوع المسيح اعتمدنا لموته فدُفنا معه بالمعمودية للموت حتى كما أقيم المسيح من الأموات بمجد الآب هكذا نسلك نحن أيضاً في جدّة الحياة.. كذلك.. احسبوا أنفسكم أمواتاً عن الخطية ولكن أحياء لله بالمسيح يسوع ربنا" (رو٦: ٣، ٤، ١١)؛

" مدفونين معه في المعمودية التي فيها أُقمتم أيضاً معه بإيمان عمل الله الذي

أقامه من الأموات.. فإن كنتم قد قمتم مع المسيح فاطلبوا ما فوق حيث المسيح جالس عن يمين الله. لأنكم قد متم وحياتكم مستترة مع المسيح في الله" (كو٢: ١٢، ٣: ١، ٣)؟

" لى الحياة هي المسيح والموت ربح" (ف١: ٢١)؛ " إن كنا قد متنا معه فسنحيا أيضاً معه" (٢تي٢: ١١).

#### + نتمجد معه في مجيئه:

"وأما الآن إذ أُعتقتم من الخطية وصرتم عبيداً لله فلكم ثمركم للقداسة والنهاية حياة أبدية لأن أجرة الخطية هي موت وأما هبة الله فهي حياة أبدية بالمسيح يسوع ربنا" (رو٦: ٢٢، ٢٢)؛

" حتى إذا تبررنا بنعمته نصير ورثة حسب رجاء الحياة الأبدية" (تـــى٣: ٧)؛

" المسيح فيكم رجاء المجد.. متى أُظهر المسيح حياتنا فحينئذ تظهرون أنتم أيضاً معه فى المجد" (كو ٢٧:١، ٣: ٤)؛

" فإن سيرتنا هي في السموات التي منها أيضاً ننتظر مخلصاً هــو الــرب يسوع المسيح الذي سيغير شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جــسد مجده" (في ٣: ٢٠، ٢٠)؛

" هكذا المسيح أيضاً بعد ما قُدم مرة لكى يحمل خطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب٩: ٢٨).

(۲) يؤكد القديس بولس على روحيات المؤمنين من محبة وعبادة وحدمة وجهاد وتوبة فهى مصدر للقوة ضد إيحاءات الشر، وتجارب العدو، وآلام الزمان الحاضر:

" أطلب إلــيكم... أن تقدموا أجسادكم ذبيحة حية مقدسة مرضية عند الله عبادتكم العقلية. ولا تشاكلوا هذا الدهر... المحبة فلتكن بلا ريــاء...

غير متكاسلين فى الاجتهاد. حارين فى الروح. عابدين السرب. فسرحين فى الرجاء. صابرين فى الضيق. مواظبين على الصلاة. مشتركين فى احتياجات القديسين. عاكفين على إضافة الغرباء... لا تكونوا مديونين لأحد بشئ إلا بأن يحب بعضكم بعضاً" (رو١٢: ١، ٢، ٩، ١١-٣١، ١٣: ٨)؛

" اسهروا... اثبتوا في الإيمان" (١ كو١٦: ١٣).

(٣) إذا كان الخاطئ قد نال الخلاص مجاناً (بالنعمة... ليس من أعمال - أف٢: ٥، ٨، ٩) ولم يقدم غير إيمانه ورجائه في المسيح، فإن حياة الإيمان الحقيقي، الذي انتقل به المؤمن إلى النور، يقتضى سلوكاً عملياً هو في حقيقته ثمرة الحياة الجديدة في المسيح يسوع.

+ وها هو القديس بولس يكتب إلى تلميذه تيطس موجها " وأريد أن تقرر هذه الأمور لكى يهتم الذين آمنوا بالله أن يمارسوا أعمالاً حسنة فإن هذه الأمور هي الحسنة والنافعة للناس (تي ٣: ٨)، مقدماً نفسه " قدوة للأعمال الحسنة" (تي ٢: ٧)، ذلك أن الرب " بذل نفسه لأجلنا لكى يفدينا من كل إثم ويطهر لنفسه شعباً خاصاً غيوراً في أعمال حسنة" (تي ٢: ١٤). وأشار إلى ذلك في أكثر من موضع " وربنا نفسه يسوع المسيح والله أبونا... يعزى قلوبكم ويثبتكم في كل كلام وعمل صالح " (٢ تسس ٢: ١٦، ١٧)، مطالباً المؤمنين أن يكونوا "مثمرين في كل عمل صالح " (كو ١: ١٠).

+ و كتب عن الأرملة الجديرة برعاية الكنيسة أن تكون "مشهوداً لها في أعمال صالحة.. ربت الأولاد. أضافت الغرباء، غسلت أرجل القديسين. ساعدت المتضايقين. اتبعت كل عمل صالح" (١٠ي٥: ١٠). ووصف من يطهر نفسه من الإثم أنه " يكون إناءً للكرامة مقدساً نافعاً للسيد مستعداً لكل

عمل صالح" (٢ تي٣: ١٧).

+ ويؤكد أن الله يرى أعمالنا وسوف يجازينا هنا وفى اليوم الأخير: " لأنه لابد أننا جميعاً نظهر أمام عرش المسيح لينال كل واحد ما كان بالجسد بحسب ما صنع خيراً كان أم شراً "(٢كوه: ١٠)؛

" لأن الله ليس بظالم حتى ينسى عملكم وتعب المحبة التى أظهرتموها نحو السمه إذ قد حدمتم القديسين وتخدمونهم" (عب٦: ١٠).

+ ولكن القديس بولس يعود فيؤكد على دور الله في كل أعمالنا كي لا نفتخر بما أو ننسبها إلى أنفسنا وحدنا فيكتب:

" لأننا نحن عمله مخلوقين فى المسيح يسوع لأعمال صالحة قد سبق الله فأعدها لكى نسلك فيها" (أف٢: ١٠)؛

"لأن الله هو العامل فيكم أن تريدوا وأن تعملوا من أجل المسرة" (ف٢: ١٣).

ويختم رسالته إلى العبرانيين هذه الكلمات "وإله السلام الذى أقام من الأموات راعى الخراف العظيم ربنا يسوع بدم العهد الأبدى ليكملكم فى كل عمل صالح لتصنعوا مشيئته عاملاً فيكم ما يرضى أمامه بيسوع المسيح" (عب١:١٣).

# (٤) ويحذر القديس بولس من ثنائية الحياة

+ بالتالى فهو يحث على السلوك بالتدقيق ورفض النكوص والارتداد إلى الظلمة (خاصة السقوط في الزنا والشذوذ السائديْن في عالم اليوم):

" البسوا سلاح الله الكامل لكى تقدروا أن تقاوموا فى اليوم الــشرير" (أف: ١١)؛

" فلنخلع أعمال الظلمة ونلبس أسلحة النور. لنسلك بلياقة كما في

النهار... إلبسوا الرب يسوع ولا تصنعوا لكم تدبيراً لأجل الشهوات" (روسا: ١٢-١٤)؛

" أما تعلمون أنكم هيكل الله وروح الله يسكن فيكم" (١ كو٣: ١٦)؛

" ألستم تعلمون أن أجسادكم هي أعضاء المسيح أفآخذ أعضاء المسيح وأجعلها أعضاء زانية... اهربوا من الزنا... أم لستم تعلمون أن جسدكم هو هيكل للروح القدس" (١كو٦: ٥١، ١٨، ١٩)؛

" لأن غضب الله معلن من السماء على جميع فجور الناس وإثمهم ... لأن إناثهم استبدلن الاستعمال الطبيعى بالذى على خلاف الطبيعة وكذلك الذكور أيضاً... اشتعلوا بشهواتهم.. فاعلين الفحشاء ذكوراً بذكور" (رو١: ١٨) ٢٧، ٢٧)؛

" وأما الزنا وكل نجاسة أو طمع فلا يُسمّ بينكم كما يليق بقديــسين... فإنكم تعلمون هذا أن كل زان أو نجس أو طماع... لــيس لــه مــيراث في ملكوت المسيح والله " (أفه: ٣، ٥)؛

" لأن هذه هي إرادة الله قداستكم... أن تمتنعوا عن الزنا... لأن الله لم يدعنا للنجاسة بل في القداسة" (١ تس٤: ٣، ٧)؛

" أما الشهوات الشبابية فاهرب منها واتبع البر والإيمان والمحبة والــسلام" (٢ تى ٢: ٢٢)؛

"فأميتوا أعضاءكم التي على الأرض. الزنا النجاسة الهوى الشهوة الرديــة الطمع" (كو٣: ٦)؟

" لأنه قد ظهرت نعمة الله المحلّصة لجميع الناس معلمة إيانا أن ننكر الفجور والشهوات العالمة ونعيش بالتعقل والبر والتقوى في العالم الحاضر"

" اطرحوا عنكم الكذب وتكلموا بالصدق... اغضبوا ولا تخطئوا لا تغرب الشمس على غيظكم... لا تخرج كلمة ردية من أفواهكم بل كل ما كان صالحاً للبنيان... فانظروا كيف تسلكون بالتدقيق لا كجهلاء بل كحكماء" (أف٤: ٢٥، ٢٦، ٢٩، ٥: ٥٠).

+ وفي مجال المال والممتلكات يوصى القديس بولس المؤمنين:

" وأما التقوى مع القناعة فهى تجارة عظيمة لأننا لم ندحل العالم بشئ وواضح أننا لا نقدر أن نخرج منه بشئ. فإن كان لنا قوت وكسوة فلنكتف بحما. وأما الذين يريدون أن يكونوا أغنياء فيسقطون فى تجربة وفخ وشهوات كثيرة غبية ومضرة تغرق الناس فى العطب والهلاك. لأن محبة المال أصل لكل الشرور الذى إذا ابتغاه قوم ضلوا عن الإيمان وطعنوا أنفسهم بأوجاع كثيرة... أوص الأغنياء فى الدهر الحاضر أن لا يستكبروا ولا يلقوا رحاءهم على غير يقينية الغنى بل على الله الحى الذى يمنحنا كل شئ بغنى للتمتع... وأن يكونوا أغنياء فى أعمال صالحة وأن يكونوا أسخياء فى العطاء كرماء فى التوزيع" (١١ ي ٢٠ - ١٠ / ١٠).

+ كما يدين الفراغ والهزل والسفاهة والفضول وباطل الكلام والإدمان:

" ... ولا القباحة ولا كلام السفاهة والهزل التي لا تليق... ولا تسكروا بالخمر الذي فيه الخلاعة بـل امتلئـوا بـالروح" (أف٥: ٤، ١٨)؛ " ... بطالات يطفن البيوت... بل مهذارات أيضاً وفضوليات يتكلمن بما لا يجـب"

(١ تى٥: ١٣).

(٥) يحث القديس بولس على محبة الآخر ومشاركته ومساندته ومسالته، ومقابلة الشر بالخير دون الانتقام، تأكيداً على وصية الرب " أحبوا أعداءكم باركوا لاعنيكم أحسنوا إلى مبغضيكم وصلوا لأجل الذين يسيئون إليكم ويطردونكم" (مته: ٤٤):

" وادّين بعضكم بعضاً بالمحبة الأخوية مقدمين بعضكم بعضاً فى الكرامة.. باركوا ولا تلعنوا. فرحاً مع الفرحين وبكاء مع الباكين. مهتمين بعضكم لبعض اهتماماً واحداً.. لا تجازوا أحداً عن شر بشر.. إن كان ممكناً فحسب طاقتكم سالموا جميع الناس. لا تنتقموا لأنفسكم... بل أعطوا مكاناً للغضب.. فإن جاع عدوك فأطعمه وإن عطش فاسقه... لا يغلبنك الشر بل اغلب الشر بالخير" (رو١٢: ١٠، ١٤ - ٢١، ١١سه: ١٥)؛ " لا يطلب أحد ما هو لنفسه بل كل واحد ما هو للآخر" (١كو١٠: ٢٤، ف٢: ٤).

ولكنه في نفس الوقت يحذر من الاختلاط بالأشرار مبيناً " أن المعاشرات الردية تفسد الأخلاق الجيدة" (١ كوه١: ٣٣)، ومشدّدا " لا تكونوا تحت نير (أى في علاقات وثيقة) مع غير المؤمنين، لأنه أية خلطة للبر والإثم وأية شركة للنور مع الظلمة وأى اتفاق للمسيح مع بليعال وأى نصيب للمؤمن مع غير المؤمن وأية موافقة لهيكل الله مع الأوثان"(٢ كود: ١٤-١٦) و "لا تخالطوا الزناة" (اكوه: ٩). بل إنه دعا إلى استبعاد المنحرفين المنحلّين "اعزلوا الخبيث من بينكم" (١ كوه: ٣١) من ناحية لردعهم وتوبيخهم وحثّهم على التوبة [ومن هنا جعل هذا الاستبعاد مؤقتاً (٢ كو ٢: ٥-١١) ليكون وسيلة للتقويم والتغيير وليس هدفاً في ذاته كعقاب دائم، فهذا ضد المنهج الإلهي الذي يريد أن

**جميع الناس يخلصون]**، ومن ناحية لمنع انتشار الرذائل في المحتمع الكنسي.

# ثانياً: مبادئ عامة للمؤمنين

(۱) إن كل المؤمنين السالكين فى النور هم قديــسون، وكــل أعــضاء الكنائس التى كتب لها رسائله دعــاهم قديــسين (رو١: ٧، ١كــو ١: ٢، ٢كو١: ١، أف١:١، كو١: ٢، في١:١، ١تس٥: ٢٧):

"سلموا على كل قديس في المسيح يسوع. يسلم عليكم كل قديس ..." (في ٤: ٢١، ٢٢).

(٢) إزاء ما يقابل المؤمنين من مواقف وممارسات تتطلب الحكم لها أو عليها، وضع القديس بولس مبدأ عاماً صالحاً للتطبيق في كل زمان ومكان. فكل شئ في أساسه حلال ومسموح به، على أن يكون مقبولاً، وأن يبنى، وأن لا يتسلط، وبالطبع أن يكون موافقاً للإيمان، ودون ذلك فهو مرفوض:

" كل الأشياء تحل لى لكن ليس كل الأشياء توافق. كل الأشياء تحل لى لكن لا يتسلط على شئ. كل الأشياء تحل لى لكن ليس كل الأشياء تبنى" (١كو٦: ١٠، ١٠: ٢٣).

وفيما يتعلق بالأطعمة فقد حلقها الله ليتناولها المؤمنون بالشكر (١تي٤: ٣) وبالتالى فكل شئ طاهر (١) على ألا يعثر ذلك أحداً، وعلى ألا يرتاب الضمير:

" لأن كل خليقة الله جيدة ولا يُرفض شئ إذا أُخذ مع الــشكر لأنــه يُقدس بكلمة الله والصلاة" (٢تي٤: ٤، ٥)؛

<sup>(</sup>۱) والأطعمة التي نمتنع عنها في الصوم ليست نجسة وإلا ما سُمح بها في غير أيام الصوم " والـــذى يأكل فللرب يأكل ويشكر الله" (رو ١٤: ٦) والرب بيّن أن " ليس ما يدخل الفم ينجس الإنسان بل ما يخرج من الفم" (مت١٥: ١١، مــر٧: ١٥) ويقصد الرب كل فكر شرير يخرج من الداخل فينجس الإنسان (مر٧: ٢١، ٢٢) " ولكن الطعام لا يقربنا إلى الله لأننا إن أكلنا لا نزيد وإن لم نأكل لا ننقص" (١كو٨: ٨).

" فإن كنتم تأكلون وتشربون أو تفعلون شيئاً فافعلوا كل شئ لمجد الله" (١كو١٠: ٣١)؛

" كل شئ طاهر للطاهرين وأما للنجسين وغير المؤمنين فليس شئ طاهراً بل قد تنجس ذهنهم أيضاً وضميرهم" (تي١: ٥٠)؛

"إنى عالم ومتيقن فى الرب يسوع أن ليس شيئاً نجسساً بذاته إلا من يحسب شيئاً نجساً فله هو نجس.. كل الأشياء طاهرة لكنه شر للإنسان الذى يأكل بعثرة. حسن أن لا تأكل لحماً ولا تشرب خمراً ولا شيئاً يصطدم به أخوك أو يعثر أو يضعف.. طوبى لمن لا يدين نفسه فيما يستحسنه وأما الذى يرتاب فإن أكل يدان لأن ذلك ليس من الإيمان. وكل ما ليس من الإيمان فهو خطية" (رو ١٤: ١٤، ٢٠- ٢٣)؛

" لذلك إن كان طعام يعثر أخى فلن آكل لحماً إلى الأبد لئلا أعثر أخى" (١كو٨: ١٣).

وحتى الخمر<sup>(۲)</sup> والتبغ والمخدرات فإلها ليست نحسة فى ذاها، وهى مرفوضة بسبب تغييبها للعقل وسلبها للإرادة وإيقاعها الإنسان فى فخ الإدمان، ولكن لها فى نفس الوقت فوائدها كدواء أو لتخفيف الآلام أو للتخدير أثناء الجراحات وغيرها. والقديس بولس نصح تلميذه الأسقف تيموثاوس، الذى كان يعانى من أمراض كثيرة " لا تكن فى ما بعد شراب ماء بل استعمل خمراً قليلاً لمعدتك وأسقامك الكثيرة" (١تي٥: ٢٣). ولكن هذا ليس تصريحاً

<sup>(</sup>٢) بل أن الرب يسوع حول الماء خمراً حيداً في عرس قانا الجليل (يو ٢: ١-١١) لرفع الحرج عن أصحاب العرس الذين فرغت خمرهم. وكان عصير الكرم هو المشروب السائد في هنده البلاد في ذلك الوقت، والذي يُقدم في حفلات العرس وغيرها من المناسبات، وليس للسكر والخلاعة، وحاشا للرب القدوس أن يصنع شراً. فكلام الله لا يسقط "لمن الويل. لمن المشقاوة. لمن المخاصمات. لمن الكرب. لمن الجروح بلا سبب. لمن ازمهرار العينين. للذين يدمنون الخمو" (أم٣٦: ٢٥، ٣٠).

بشرب الخمر دون دواع صحية، لأن القديس بولس نفسه دان السكر بالخمر: "ولا تسكروا بالخمر الذّي فيه الخلاعة بل امتلئوا بالروح" (أف٥: ١٨).

(٣) أن الله في المسيح وهبنا الحرية من الخطية " وتعرفون الحق والحق عرركم.. فإن حرركم الابن فبالحقيقة تكونون أحراراً" (يــو٨: ٣٦، ٣٦)، ولا يليق أن نرتد إلى العبودية أو أن نستخدم الحريــة لحــساب شــهوات الحسد، أو أن تصير حريتنا عثرة للآخرين:

" فأثبتوا إذاً فى الحرية التى قد حررنا المسيح بها ولا ترتبكوا أيضاً بسنير عبودية.. فإنكم إنما دعيتم للحرية .. غير أنه لا تسصيّروا الحريسة فرصسة للجسد" (غله: ١، ١٣).

(٤) أن السلوك الروحى يقتضى أن نعيش بالروح لا بالحرف، بروح الوصية لا بحرفها (وهو ما تجاوزه الفريسيون فى تنفيذهم وصية تقديس السبت و آخذوا الرب حتى على فعل الخير يوم السبت – مت١٢: ١٢):

" لا الحرف بل الروح لأن الحرف يقتل ولكن الروح يجيى" (٢كو٣: ٢).

(٥) أن الرياضة الجسدية والعناية بالجسد مطلوبة مقبولة ونافعة على مدى حياتنا هنا، ولكن التقوى والرياضة الروحية أكثر نفعاً لأنما تخدم هذه الحياة والحياة الأبدية:

" فإنه لم يبغض أحد جسده قط بل يقوته ويربيه كما الرب للكنيسة" (أفه: ٢٩)؛ "روض نفسك للتقوى لأن الرياضة الجسدية نافعة لقليل ولكن التقوى نافعة لكل شئ إذ لها موعد الحياة الحاضرة والعتيدة" (١تي٤: ٧، ٨).

# ثالثاً: في العلاقات العائلية

(١) عن الزواج والبتولية

فى رده على استفسارات كنيسة كورنثوس، يشير القديس بولس إلى أن الزواج حسن، فهو الترتيب الإلهى الطبيعى (تك ٢٤: ٢٤، مت ١٩: ٤-٢، أف ٥: ٣١)، وبالتالى فقد أثّم العلاقات الجنسية خارج الزواج (الزنا بأنواعه)، ولكن الرسول المتبتل يرى البتولية أفضل فهى تخلو من هموم الحياة العائلية ومن ثم تتيح التفرغ لله. ولكن هذا التوجيه بالطبع ليس للجميع "بل الذين أعطى هم.. ومن استطاع أن يَقبل فليَقبل" (مت ١٩: ١١، ١٢):

"فحسن للرجل أن لا يمس امرأة. ولكن لسبب الزنا ليكن لكل واحد امرأته وليكن لكل واحدة رجلها.. أقول هذا على سبيل الإذن لا على سبيل الأمر.. ولكن أقول لغير المتزوجين وللأرامل أنه حسن لهم إذا لبثوا كما أنا. ولكن إن لم يضبطوا أنفسهم فليتزوجوا.. فأريد أن تكونوا بلا همم. غير المتزوج يهتم في ما للرب كيف يرضى الرب وأما المتزوج فيهتم في ما للعالم كيف يرضى امرأته.. غير المتزوجة تمتم فيما للرب لتكون مقدسة جسداً وروحاً وأما المتزوجة فتهتم في ما للعالم كيف ترضى رجلها.. إذاً مَنْ زوّج فحسناً يفعل ومن لا يزوّج يفعل أحسن" (١كو٧: ١، ٢، ٢، ٨، ٩، ٢٢- فحسناً يفعل ومن لا يزوّج يفعل أحسن" (١كو٧: ١، ٢، ٢، ٨، ٩، ٢٢-

## (٢) في العلاقات الزوجية

فالزواج إذاً مقدس، والحب بين الزوجين التزام مقدس يكلله حضوع المرأة المحبة المتضعة فتضرم حب زوجها لها ليبذل نفسه من أجلها. ولكن هذا ليس ترحيصاً بالشهوة دون ضابط، ففي أيام الصوم، مع الانقطاع عن الطعام والامتناع عن الأطعمة الحيوانية، تتوقف أيضاً العلاقات الزوجية، دون أن يعني هذا بالطبع نجاستها أو عدم لياقتها بأي حال، (وإلا لكانت محرّمة أيضاً في غير أيام الصوم، وهذا يجرّد الزواج من أولى دوافعه فهو في أساسه لاستمرار الحياة والنوع من خلل محبة

الزوجين) ولكن يتفق مع اتجاه النسك الملازم للصوم أن يتعفف الزوجان عن هذه العلاقات، وإن كان القديس بولس يؤكد على ضرورة موافقة كل منهما (بحسب قامته الروحية) على مدى هذه الفترة، حتى لا يجرَّب أحد في عفته أثناء الصوم. فاحتمال الأقوى للأضعف يحفظهما من العثرة والاختلاف، وبنموهما معاً في الروح وبعمل النعمة ينجحان في تكريس الحياة وضبط شهوهما لينالا بركة العبادة صلاة وصوماً:

" ليكن الزواج مكرماً عند كل واحد والمضطجع غير نجس" (عب١٠: ٤)؛

" لأن هذه هي إرادة الله قداستكم. أن تمتنعوا عن الزنا. أن يعرف كل واحد منكم أن يقتني إناءه بقداسة وكرامة لا في هوى شهوة كالأمم الذين لا يعرفون الله" (١ تس٤: ٣-٥)؛

" ليوف الرجل المرأة حقها الواجب وكذلك المرأة أيضاً الرجل. ليس للمرأة تسلط على جسدها بل للرجل. وكذلك الرجل أيضاً ليس له تـسلط على جسده بل للمرأة. لا يسلب أحدكم الآخر إلا أن يكون على موافقة إلى حـين لكى تتفرغوا للصوم والصلاة ثم تجتمعوا أيضاً معاً لكى لا يجـربكم الـشيطان لسبب عدم نزاهتكم" (١كو٧: ٣-٥)؟

"أيها النساء اخضعن لرجالكن كما للرب لأن الرجل هو رأس المرأة كما أن المسيح أيضاً رأس الكنيسة وهو مخلص الجسد. ولكن كما تخضع الكنيسة للمسيح كذلك النساء لرجالى في كل شئ. أيها الرجال أحبوا نسساءكم (ولا تكونوا قساة عليهن) كما أحب المسيح أيضاً الكنيسة وأسلم نفسه لأجلها... فليحب كل واحد امرأته هكذا كنفسه وأما المرأة فلتهب رجلها" (اف٥: ٢٢ – ٢٥، ٣٣، كو٣: ١٨، ١٩).

## (٣) في علاقتات الوالدين وأولادهما

هناك علاقات وثيقة بين الأم بالذات وأولادها. فالقديس بولس يشير إلى أن دورها في تربية أولادها يسهم في تتميم خلاصها " ولكنها ستخلص بولادة الأولاد إن ثبتن في الإيمان والحبة والقداسة مع التعقل "(١٥ ي ٢: ١٥).

وإذا كان مطلوباً من الآباء ألا يغيظوا أولادهم بل أن يربّوهم بتأديب الــرب وإنذاره فعلى الأولاد طاعة والــديهم (أف٦: ١-٤، كــو٣: ٢٠، ٢١) و" أن يوقّروا أهل بيتهم ويوفوا والديهم المكافأة لأن هذا صالح ومقبول أمــام الله" (١تي٥: ٤).

وبصورة عامة فهناك أولوية لكل مؤمن أن يهتم بأهل بيته وألا يغفل عن سلوكهم بالحق في المسيح " وإن كان أحد لا يعتني بخاصته ولا سيما أهل بيته فقد أنكر الإيمان وهو شر من غير المؤمن " (١ تي٥: ٨).

## رابعاً: في المجتمع

(١) المساواة كاملة بين الرحل والمرآة " الرجل ليس من دون المرأة ولا المرأة من دون الرجل في الرب، لأنه كما أن المرأة هي من الرجل هكذا الرجل أيضاً هـو بالمرأة. ولكن جميع الأشياء هي من الله" (١كو١١: ١١، ١٢) " ليس ذكر وأنشي لأنكم جميعاً واحد في المسيح يسوع" (غل٣: ٢٨).

(٢) هناك التزام على كبار السن أن يحتفظوا بوقارهم وروحانياقم وألا يترلقوا إلى العادات الرديئة. ومن هنا فعلى الشيوخ أن يكونوا "صاحين ذوى وقار متعقلين أصحاء فى الإيمان والمحبة والصبر، كذلك العجائز (المسنّات) فى سيرة تليق بالقداسة غير ثالبات غير مستعبدات للخمر الكثير معلمات الصلاح لكى ينصحن الحدثات أن يكن محبات لرجالهن" (تى٢: ٢-٤). ومن ناحية أحرى فعلى الأصغر سناً وحاصة الخدام منهم، كهنةً وأساقفةً، أن يحسنوا معاملة الكبار ويحترموا شيخوحتهم، وها هو القديس بولس يقول للأسقف تيموثاوس: "لا

تزجر شيخاً بل عظه كأب.. والعجائز كأمهات" (١تي٥: ١، ٢).

(٣) وبالنسبة للأحداث (الشباب) أوصاهم القديس بولس بالتعقل، أى أن يقاوموا أى ميل للطياشة وألا يُفتنوا بالموجات السائدة أو ينساقوا وراء شهواتهم (تى٢: ٦)، وعلى الآخرين أن يعاملوهم "كإخوة" " والحدثات كأخوات بكل طهارة" (١تي٥: ١،٢).

(٤) على أن القديس بولس في كرازته لم يناد بتحرير العبيد – وهو النظام الاجتماعي الذي كان سائداً في عصره – ولكنه ترك الأمر للتطور الطبيعي للحياة الاجتماعية المسيحية خلال الزمن، حيث لابد أن تتقارب الطبقات ذات الإيمان الواحد. فالجميع قد حررهم المسيح من عبودية الخطية وأسر إبليس (غله: ١)، وكلهم صاروا " أبناء الله بالإيمان بالمسيح يسسوع. لأن كلكم الذين اعتمدتم بالمسيح قد لبستم المسيح. ليس يهودي ولا يوناني. ليس عبد ولا حر.. ختان وعزلة. بربري سكيثي.. بل المسيح الكل وفي الكل" (غله: ٢٦-٢٨، كو٣: ٩-١١) " دعيت وأنت عبد فلا يهمك. بل وان استطعت أن تصير حراً فاستعلمها بالحرى. لأن من دعى في الرب وهو عبد فهو عتيق الرب. كذلك أيضاً الحر المدعو هو عبد للمسيح "" (١كو٧: ٢١، ٢٢).

وخاطب القديس بولس "العبيد" و "السادة" أن يحسنوا معاملتهم بعضهم بعضا بعضا باعتبار ألهم صاروا " جميعاً واحداً في المسيح يسوع" (غـــل٣: ٢٨) أي إخوة وعبيد للمسيح، الذي سيجازي كل واحد كما يكون عمله:

<sup>(</sup>٣) والقديس بولس نفسه افتخر بأن يكون "عبداً للمسيح" (غل ١٠) و"أسير يسوع المسيح" (أف ١٠) و "أسير يسوع المسيح" (أف ١٠) ٢ تمياد ١، ٢ تمياد ١، ٢ تمياد يسوع المسيح" (في ١١) ٢ كو ١؛ ٧، ١٤)، بل أنه لم يترفع عن القول أنه وإخوت عبيد يسوع المسيح" (في ١٠) كو ١؛ ٧، ١٤)، بل أنه لم يترفع عن القول أنه وإخوت عبيد لمن يخدمونهم "من أجل يسوع" (٢ كو ٤: ٥).

"أيها العبيد أطيعوا سادتكم حسب الجسد بخوف ورعدة في بسطة قلوبكم كما للمسيح لا بخدمة العين كمن يرضى الناس بل كعبيد المسيح عاملين مشيئة الله من القلب حادمين بنية صالحة كما للرب ليس الناس عالمين أنه مهما عمل كل واحد من الخير فذلك يناله من الرب عبداً كان أم حراً. وأنتم أيها السادة افعلوا لهم هذه الأمور (قدموا لهم العدل والمساواة) تاركين التهديد عالمين أن سيدكم أنتم أيضاً في السموات وليس عنده محاباة" (أف: ٥-٩، كوت: ٢٢-٢٥) ٤: ١)؛

"جميع الذين هم عبيد تحت نير فليحسبوا سادقم مستحقين كل إكرام لئلا يُفترى على اسم الله وتعليمه، والذين لهم سادة مؤمنون لا يستهينوا بهم لأنهم إخوة بل ليخدموهم أكثر لأن الذين يتشاركون فى الفائدة هم مؤمنون ومحبوبون" (١تى ٢: ١، ٢)؟

".. والعبيد أن يخضعوا لسادتهم ويرضوهم فى كل شئ غير منافقين غيير عنائقين غير على عند على عند على عند على عند على عند على عند الله فى كلل عند الله فى كلل شئ" (تى ٢: ٩، ١٠).

وسيبقى على أى حال، فى كل مجتمع، الصفوة والمتقدمون وأصحاب التأثير السياسى والاقتصادى والاجتماعى والثقافى، والطبقة المتوسطة، والمهمَّ شون الذين تدخلت ظروف كثيرة ليصيروا ما آلوا إليه. ولكن الحياة المسيحية الحقيقية تستوعب هؤلاء جميعاً ككنيسة واحدة رأسها المسيح الذى ولد فقيراً (٢كو٨: ٩) "آخذاً صورة عبد" (في ٢: ٧) ليعطى الكرامة للمحرومين، وفي نفس الوقت جعل خدمة هؤلاء، كإخوة المسيح، باباً مفتوحاً على الملكوت (مت ٢٥: ٣٤).

بل أن رسالة القديس بولس إلى فليمون - وهي في ذاتما قطعة من الأدب الرفيع - تكشف عن النهج المسيحي في معالجة التمييز العنصري والطبقي

وكيف تذوب الفوارق في المسيح، ويُترع الطمع والاستغلال والتعالى عن القادرين، وتوهب الكرامة والمساواة للمسحوقين والمستعبدين، حتى وإن استغرق ذلك قروناً، بديلا عن الثورات العنيفة التي تخلف ضحايا أبرياء وتتخضب بالدم وتزرع البغضاء والثأر لأحيال. فأنسيمس، الذي كان عبدا لفليمون وهرب منه، ولكنه التقى بالقديس بولس أثناء سحنه في روما وتغيرت حياته وصار شريكا في الخدمة (كوع: ٩)، يرده القديس بولس مرة أخرى إلى فليمون، لا ليعود عبدا كما كان " بل أفضل من عبد أخا محبوباً" (فل ١٦)، والرسالة أملاها القديس بولس على أنسيمُس الذي حملها وعاد بإرادته إلى بيته القديم ولكن هذه المرة كأخ في المسيح.

#### خامسا: في علاقة المؤمنين مع السلطات

لم يغفل القديس بولس عن تقديم التوجه المسيحى فيما يخص علاقة المؤمنين بالحكام والسلطات (حسب النظام السائد في زمانه)، فهم مطالبون باحترام القانون ودفع الضرائب، وطاعة وإكرام الحاكم وعدم مقاومته لا بسبب الخوف وإنما باعتباره الأمين على القانون والعدالة:

" لتخضع كل نفس (للرياسات) للسلاطين الفائقة. لأنه ليس سلطان إلا من الله والسلاطين الكائنة هي مرتبة من الله. فإن الحكام ليسسوا خوف للأعمال الصالحة بل للشريرة.. إن فعلت الشر فخف لأنه لا يحمل السيف عبثا إذ هو خادم الله منتقم من الذي يفعل الشر.. فاعطوا الجميع حقوقهم. الجزية لمن له الجزية. الجباية لمن له الجباية. والخوف لمن له الخوف. والإكرام لمن له الإكرام" (روس ١٠٠٠ تي ٣٠٠).



هكذا تجيب رسائل القديس بولس عن تساؤلات المؤمنين في كل زمان ومكان في المجالات الروحية والاجتماعية، وترشدهم إلى التصرف اللائق الذي يمجد الله في ما يتعرضون له من مواقف، وتضع أسس العلاقات الزوجية والعائلية، وترسي قواعد قيام مجتمع متماسك يتمتع فيه الكل بالاحترام والمساواة في الحقوق، وينال كل واحد بحسب اجتهاده في عمله، وتحدد إطار العلاقة بين الحاكم والمحكوم حيث الفيصل هو تحقيق العدالة وسيادة القانون.

## في النظام الكنسي

كان القديس بولس مدّبراً عظيماً، فهو الذى أرسى دعائم النظام الكنسى، عندما أسس الكنائس فى آسيا وفى أوروبا، وجعل سر الشكر الذى تسلمه من الرب محور اجتماع المؤمنين فى الكنيسة فى (١كو ١٠: ١٦، ١١: ٣٦ – ٢٩)، [كما كانت تفعل الكنيسة فى أورشليم منذ أيامها الأولى " الشركة وكسر الخبز"، " يكسرون الخبز فى البيوت" (أع٢: ٤٢، ٤٦)]، كما يسجل سفر الأعمال مارسة القديس بولس لهذا السر فى ترواس " وفى أول الأسبوع إذ كان التلاميذ مجتمعين ليكسروا خبزاً" (أع٢: ٢).

وحدد شروط الأسقف والكاهن والشماس، وكتب عن حدمة المرأة والأرامل والمسنين والشباب، وجوانب حدمة الفقراء، وأسلوب معالجة مشكلة الفقر، ومعاملة الخطاة والمنحرفين والمبتدعين وكيفية محاسبتهم، وعلاقة الكنيسة بالحاكم والدولة.

## أولاً: الكنيسة جسد المسيح وهو رأسها

وبادئ ذى بدء فالكنيسة فى أساسها هى جسد المسيح الممتد عبر الدهور وبين السماء والأرض، وهو رأسها الظافر الجالس على العرش والحى إلى أبد الآبدين، وهو حجر الزاوية فيها وصخرتها الروحية، وبيت الله " هو كنيسسة الله الحسى عمود الحق وقاعدته" (١٦ي٣: ١٥):

" وأما أنتم فجسد المسيح وأعضاؤه أفراداً" (١ كو١١: ٢٧)؟

" لأننا أعضاء جسمه من لحمه ومن عظامه" (أف٥: ٣٠)؛

" أخضع كل شئ تحت قدميه وإياه جعل رأساً فوق كل شئ للكنيسسة التي هي جسده ملء الذي يملأ الكل في الكل" (أف ١: ٢٢، ٢٣)؛

"وهو رأس الجسد الكنيسة... الذى الآن أفرح فى آلامى لأحلكم وأكمــل نقائص شدائد المسيح فى حــسمى لأحــل جــسده الــذى هــو الكنيــسة" (كو ١: ٢٤،١٨)؟

بل صادقين في المحبة ننمو في كل شئ إلى ذاك الذي هو الرأس المسيح" (أفع: ١٥)؛

" لأن الرجل هو رأس المرأة كما أن المسيح أيضاً رأس الكنيسة" (أفه: ٢٣)؛

" والصخرة كانت المسيح" (١ كو١٠: ٤)؟

" مبنيين على أساس الرسل والأنبياء ويسوع المسيح نفسه حجر الزاويـــة" (أف٢: ٢٠).

## ثانياً: المسيح هو رئيس الكهنة الأعظم 🗥

والرب هو للكنيسة رئيس كهنتها الأعظم والأبدى، وفصحها الفريد الــذى

<sup>(</sup>۱) راجع مقال "المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة" في الكتاب الثاني من "نور الحياة": "عن المسيح" (ص٦٠) الذي يتناول كهنوت المسيح كما عرضه معلمنا القديس بولس في رسالته إلى العبرانيين.

دخل إلى الأقداس بذبيحة نفسه مرة واحدة فوجد لنا فداء أبدياً:

" صائراً على رتبة ملكي صادق رئيس كهنة إلى الأبد" (عب٦: ٢٠)؛

" لأنه كان يليق بنا رئيس كهنة مثل هذا قدوس بلا شر ولا دنس قد انفصل عن الخطاة وصار أعلى من السموات الذى ليس له اضطرار كل يوم مثل رؤساء الكهنة أن يقدم ذبائح أولاً: عن خطايا نفسه ثم عن خطايا الشعب لأنه فعل هدا مرة واحدة إذ قدم نفسه" (عب٧: ٢٦، ٢٧)؟

" وأما المسيح وهو قد جاء رئيس كهنة للخيرات العتيدة فبالمسكن الأعظم والأكمل غير المصنوع بيد أى الذى ليس من هذه الخليقة، وليس بدم تيوس وعجول بل بدم نفسه دخل مرة واحدة إلى الأقداس فوجد فداء أبدياً" (عبه: ١١، ١٢)؟

" فإذ لنا رئيس كهنة عظيم قد اجتاز السموات يسوع ابن الله فلنتمــسك بالإقرار. لأن ليس لنا رئيس كهنة غير قادر أن يرثى لضعفاتنا بل مجرب فى كل شئ مثلنا بلا خطية" (عب: ١٥).

## ثالثاً: عن خدام الكنيسة

وفي بداية نشأة الكنيسة لم تكن الحدود واضحة بين الأسقف والقــس (أو

الشيخ) وكانت شروط رسامتهما واحدة. وفي سفر الأعمال احتمع القديس بولس مع قسوس كنيسة أفسس (أع ٢٠ ٢٠) ولكن يشير إليهم نفس الأصحاح كأساقفة "... التي أقامكم الروح القدس فيها أساقفة لترعوا كنيسة الله التي اقتناها بدمه" (أع ٢٠ ١٠)، ولكن الكلمة استخدمت هنا بمعناها الحرق (نظاراً أو مشرفين (أع ٢٠ ١٠)، ولكن الكلمة استخدمت هنا بمعناها الحرق (نظاراً أو مسئولين (أبيائل القديس بولس أن "الأسقف" يذكر دائماً بصيغة المفرد، و"القسوس (أو الشيوخ والمشايخ)" بصيغة الجمع. ويُفهم من ذلك أن لكنائس كل منطقة أسقفا واحداً مقابل قسوس كثيرين] ولكن بمضى السنين وبدء عصر المجامع تم التمييز بين رتبتي الأسقف والقس: فالأول هو الذي يضع اليد ويرسم القسوس والشمامسة: "وهو أعطى البعض أن يكونوا رسلا والبعض أنبياء والبعض مبسشرين والبعض معلمين لأجل تكميل القديسين لعمل الخدمة لبنيان جسسد

+ وعن شروط الأسقف كتب معلمنا بولس للأسقف تيموثاوس " إن ابتغى أحد الأسقفية فيشتهى عملا صالحاً فيجب أن يكون الأسقف بلا لوم بعل امرأة واحدة (٢) صاحيا (أى متأهباً معتدلا غير متطرف temperate ) عاملا

المسيح" (افع: ١١، ١٢).

<sup>(</sup>۲) وهو المعنى الذى قصده معلمنا بطرس عندما وصف السرب بأنه "راعسى نفوسكم واسقفها "Overseer" (١ بط٢: ٢٥). وفي رسالته إلى تيطس كتب القديس بولس " من أجل هذا تركتك في كريت لكى تكمل ترتيب الأمور الناقصة وتقيم في كل مدينة شيوخاً (بالمعنى الحرف (elders) كما أوصيتك. إن كان أحد بلا لوم بعل امرأة واحدة... "ثم يكمل " لأنه يجب أن يكون الأسقف بالا لوم كوكيل الله غير معجب بنفسه... " (تى ١: ٥-٩). فالشيخ (القس) يوصف هنا أيضاً أنه أسقف.. فإذا كان تيطس هو الأسقف فالآخرون قسوس، وتكون كلمة أسقف هنا ليست الرتبة وإنما بمعناها الحرفي أي النظر أو المشرف.

<sup>(</sup>٣) الاشتراط هنا على أحادية الزوجة وليس على ضرورة أن يكون الأسقف متزوجاً (فبولس رئيس الأساقفة كان بتولا). ففي زمن الكنيسة الأولى كان الأمميون متعددى الزوجات، فاشترط الرسول أن يكون الأسقف (إذا كان أصلا متزوجا) أن تكون له زوجة واحدة دليلا على رزانت وعفت. ورغم أنه صار تقليداً ثابتاً في الكنائس الرسولية أن يكون الأسقف متبتلاً، إلا أن أساقفة الكنيسة الانجليكانية (الإنجليزية) متزوجون. وبينما تشترط الكنيسة الأرثوذكسية أن يكون الكاهن متزوجاً

عتشماً (أى مستقيما of good behaviour) مضيفاً للغرباء صالحاً للتعليم (أى مؤهلا لأن يعلّم) "غير مدمن للخمر ولا ضراب (عنيفاً) ولا طامع بالربح القبيح بل حليما غير مخاصم ولا محب المال، يدبر بيته حسناً، له أولاد في الخضوع بكل وقار (أى أنه أحسن تربيتهم) وإنما إن كان أحد لا يعرف أن يدبر بيته حسناً فكيف يعتني بكنيسة الله. غير حديث الإيمان لئلا يتصلف فيسقط في دينونة إبليس وعب أيضاً أن تكون له شهادة حسنة من الذين هم من خارج (أى من غير أعضاء الكنيسة) لئلا يسقط في تعيير وفخ إبليس" (١٦ي٣: ١-٧)، وأن يكون "قدوة والوعظ للمؤمنين"، فهو مستقيم وليس ذا وجهين، ويعكف "على القراءة والوعظ والتعليم" (١٦ي٤: ١٦، ١٢) ويحفظ نفسه طاهراً، ولا يعمل شيئاً بمحاباة ولا يضع يداً على أحد بالعجلة (أى دون تروِّ وتدقيق) (١٦هـي٥: ٢١، ٢٢). ويضيف معلمنا بولس في رسالته إلى تيطس أسقف كريت، أن الأسقف يجب أن يكون "غير معجب بنفسه ولا غضوب.. محبا للخير.. باراً ورعا ضابطاً لنفسه ملازماً للكلمة الصادقة" (تي ١: ٧-٩).

+ وعن الشيوخ (أو الكهنة) كتب يقول: "المدبرون حسناً فليحسبوا أهلاً لكرامة مضاعفة ولاسيما الذين يتعبون فى الكلمة والتعليم "ولا تقبل شكاية عليهم إلا على شاهدين أو ثلاثة، والذين يخطئون يوبخهم الأسقف (١٦ي٥: ١٧، ٢٠).

+ وعن الشمامسة: أن يكونوا " ذوى وقار لا ذوى لسانين غير مـولعين بالخمر الكثير ولا طامعين بالربح القبيح ولهم سر الإيمان بضمير طاهر.. لـيكن

وربى أولاده حسنا لكى لا يجربه الشيطان فى عفته، وهو الأقرب - من الأسقف - فى خدمة العائلات والنساء والفتيات وقبول اعترافاتهن، فإن الكنائس التى تشترط بتولية الكهنة تدرك المصاعب التى يواجهها هؤلاء فى خدمتهم والعثرات التى تنجم عنها وتنعكس على الكنيسة وسمعتها في العالم. (حتى إنحا صارت تسمح برسامة كهنة غير متزوجين في ظروف معينة).

الشمامسة كلِّ بعل امرأة واحدة مدبرين أولادهم وبيوهم حسناً" (اتي ٣: ٨-١٠). فهم إذاً كبار السن وناضحون.

+ وتكون زوجات الخدام " ذوات وقار غير ثالبات (غير مفتريات) صاحيات (متأهبات أو معتدلات) أمينات فى كل شئ " (١٦ي٣: ١١)، وهو مؤشر على أهمية الدور الذى تقوم به زوجة الكاهن فى خدمته فإما كان مسانداً ومكملاً محجداً للله وإما كان معطلاً معثراً مبهجاً لإبليس.

+ ولكن القديس بولس، الذى سمح للمراة أن تتنبأ (١كو١١: ٥) كموهبة من الروح القدس، وأن تخدم (رو١٦: ١) وتكتب رسائله (رو١٦). لم يأذن لها أن تُعلم في الكنيسة كأسقف (١تي٢: ١٢) أو كاهن، وهو ما ظلل سائداً في الكنائس الرسولية (٤).

+ وقد نهى القديس بولس عن التشيع للخدام - بمن فيهم نفسه - فهذا سلوك حسدى لا يليق، وإنما الولاء والانتماء فهما للمسيح وحده رأس الكنيسة ورئيس كهنتها الأعظم:

" لأنه متى قال واحد أنا لبولس وآخر أنا لأبلوس أفلستم جسديين. فمن هو بولس ومن هو أبلوس بل خادمان آمنتم بواسطتهما وكما أعطى السرب لكل واحد. أنا غرست وأبلوس سقى لكن الله كان ينمى إذاً ليس الغارس شيئاً ولا الساقى بل الله الذى ينمى" (١كو٣: ٤-٧).

## رابعاً: خدمة الفقراء

أحب الرسول بولس حدمة الفقراء (خاصة فقراء أورشليم)، وكان يسميها خدمة القديسين (روه ١: ٢٥، ٢٦، ١كو ١، ١٥، ٢كو ٨: ٤،

<sup>(</sup>٤) وإن كانت بعض الكنائس الغربية قد تجاوزت هذا التقليد مؤخراً وفتحت باباً متـــسعاً للجـــدل اختلط فيه الروحي والإنجيلي بالاجتماعي والسياسي.

9: ١، ١٢) وأنزلها في قلبه متزلة أولى. وحتى بعد أن احتمع بالاثني عشر ونسق معهم خدمته بحيث يُرسَل هو للأمم وهم للختان، ظلت خدمة الفقراء عمل الجميع "... غير أن نذكر الفقراء وهذا عينه كنت اعتنيت (توّاقاً eager) أن أفعله" (غل ٢: ٧-١٠) " فحتّم التلاميذ حسبما يتيسر لكل منهم أن يرسل كل واحد شيئاً خدمة إلى الإخوة الساكنين في اليهودية ففعلوا ذلك مرسلين إلى المشايخ بيد برنابا وشاول" (أع ١١: ٢٩، ٣٠)، مذكراً أن الرب اختار أن ينشأ فقيراً وأن ينتمى إلى المستضعفين في الأرض كي تتوجه الجهود لتحسين أحوالهم "فإنكم تعرفون نعمة ربنا يسوع المسيح أنه من أجلهم افتقر وهو غني لكي تستغنوا أنتم بفقره" (٢كو٨: ٩).

وحفلت رسائله بالحث على "نعمة" حدمة الفقراء (٢ كو٨: ٤، ٦، ٧) "وبركتها" (٢ كو٩: ٥) وجمع الأموال لمساعدهم (رو١٢: ١٣، ١٥: ٢٥- ٢٧، ١ كو١: ١- ٤، ٢ كو٩: ١-٥) بسخاء وسرور " هذا وإن من يزرع بالشح بالشح أيضاً يحصد ومن يزرع بالبركات فالبركات أيضاً يحصد. كل واحد كما ينوى بقلبه ليس عن حزن أو اضطرار لأن المعطى المسرور يحبه الله " (٢ كو٩: ٦، ٧)؛ " ولكن لا تنسوا فعل الخير والتوزيع لأنه بذبائح مثل هذه يسر الله" (عب٣: ١٦).

وعلى مدى حياة الكنيسة ظلت حدمة الفقراء "إخوة المسيح" عنصرا أساسياً في حدمتها ليس فقط لبعدها الروحى (وصية المحبة) والاجتماعى (رفع مستواهم وتأكيد عضويتهم في الكنيسة) وإنما لبعدها الأخروى أيضاً " متي جاء ابن الإنسان في محده فحينئذ يجلس على كرسى محده.. ثم يقول الملك للذين عن يمينه تعالوا إلى يا مباركى أبي رثوا الملكوت... لأبي جعت فأطعمتموني. عطشت فسقيتموني... بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتي هؤلاء الأصاغر في فعلتمو، (مت ٢٥، ٣٥).

+ على أن الرسول بولس كان يحث الجميع على العمل إعلاءً للقيمة الإنسانية، وتفاديا لمذلة الاحتياج، ورفضا للبطالة والكسل والتطفل، مقدما نفسه قدوة. فهو كان يعمل ليسد حاجته وحاجات الذين معه (أع١٨: ٣، ٢٠ ٤٣، ١كو٤: ١٢، ٩: ١٢، ٢تس٣: ٧-٩). وهو أوصى شركاء الخدمة أن يعملوا<sup>(٥)</sup> " وليتعلم من لنا أيضاً أن يمارسوا أعمالا حسنة للحاجات الضرورية حتى لا يكونوا بلا ثمر" (تي٣: ١٤) " وأن تحرصوا على أن تكونوا هادئين... وتشتغلوا بأيديكم كما أوصيناكم لكى تسلكوا بلياقة عند الذين هم من خارج ولا تكون لكم حاجة إلى أحد" (١٢س٤: ١١).

فهو لم يشجع الفقراء على البقاء فى فقرهم معتمدين على الكنيسة، أو على التسول، وإنما ينبغى أن يعمل كل من هو قادر على العمل " إن كان أحد لا يريد أن يشتغل فلا يأكل أيضاً. لأننا نسمع أن قوما يسلكون بينكم بلا ترتيب لا يشتغلون شيئاً بل هم فضوليون فمثل هؤلاء نوصيهم ونعظهم بربنا يسوع المسيح أن يشتغلوا بجدوء ويأكلوا خبز أنفسهم" (٢ تس٣٠: ١٠ - ١٠).

فالكنيسة "خادمة الفقراء" تساند الذين هم بالحقيقة فقراء: أى العاجزون عن العمل أو محدودو الدخل. وهي تحارب الفقر بمساعدة الفقير وقيئة فرص العمل لمن هو قادر عليه. فالفقر في حد ذاته ليس فضيلة، بل هو إهانة للكيان الإنساني ومعطل للحياة مع الله والاندماج في المجتمع الكنسي. ومن هنا كان الحث على معالجة هذه المشكلة ومساعدة الفقراء على الخروج من قيود الفقر إلى رحابة

 <sup>(</sup>٥) وحتى المتوحدون والنساك والرهبان الذين تركوا العالم وتخلوا اختيارا عن كـــل مــا يملكـــون وارتضوا بالفقر، لكى ينفردوا بمن أحبهم ويعيشوا له وحده، هم أيضاً كـــانوا ومـــازالوا يعملـــون ليحصلوا على خبز يومهم ولا يكونوا عالة على أحد.

#### العمل والكرامة الإنسانية وعضوية الكنيسة.

بل إن القديس بولس شجع السارق أن يتوب عن السرقة ويعمل بيديه فيتغير لهج حياته حذرياً من الأخذ الحرام إلى العطاء من أجل المسيح، وتعود إليه كرامته الإنسانية التي فقدها دون أن يدرى: " لا يسرق السارق فيما بعد بل بالحرى يتعب عاملا الصالح بيديه ليكون له أن يعطى من له احتياج" (اف٤: ٢٨).

## خامساً: خدمة الرجال والنساء والمسنين والأرامل والأحداث

+ يوصى القديس بولس أن يصلى الرجال " رافعين أيادى طاهرة بدون غضب ولا جدال" وأن النساء " يزيّن ذواهن بلباس الحشمة مع ورع وتعقل لا بضفائر (بحسب النمط الذى كان سائداً) أو ذهب أو لآلئ أو ملابسس كثيرة الثمن (فليست الكنيسة ميدانا للتظاهر) بل كما يليق بنساء متعاهدات بتقوى الله بأعمال صالحة" (١تي٢: ٨-١٠).

وامتداداً للحشمة فإن على النساء أن يصمتن فى الكنائس (إلا لو كن يتنبأن كخاضعات للروح) " لأنه ليس مأذوناً لهن أن يتكلمن (٢) (كأن يسالن أو يستفسرن)... ولكن إن كن يردن أن يتعلمن شيئاً فليسألن رجالهن فى البيت لأنه قبيح بالنساء أن تتكلم فى الكنيسة" (١ كو١ : ٣٤، ٣٥). فحسمة أعضاء الكنيسة من النساء والرجال والشباب مطلوبة لتفادى العثرات وحتى لا

<sup>(</sup>٦) ربما كان لهذا الأمر بُعد اجتماعي أيضاً .. فالتقاليد الشرقية القديمة المحافظة لا تتيح اختلاط الرجال والنساء (فضلا عن ارتفاع صوت النساء في الاجتماعات العامة إلا استثناء). وفي بلادنا تختلف العادات الاجتماعية بين الريف والمدن. وفي معظم الكنائس الشرقية يجلس النساء أثناء الخدمة في ناحية والرجال في ناحية، بينما يختلف الأمر في الغرب. وفي الكنائس القبطية في المهجر - كما هو سائد في المجتمع - يمكن أن تجلس العائلة معا في الكنيسة إذا شاءت على الأقل كي يتبادل الوالدان الاهتمام بصغارهما المشتركين معهما في الصلاة.

يُعطَى إبليس مكاناً بأي حال.

كما يطلب القديس بولس أن تغطى المرأة شعرها وهى تــصلى أو تتنبـــأ باعتبار أن الرجل رأس المرأة ورأس كل رجل هو المسيح، ومن هنا ينبغى أن لا يغطى الرجل رأسه لكونه صورة الله ومجده (١كو١١: ٢-١٠).

+ وعلى الخادم أن يُعامل الكبار باحترام والشباب كـــاخوة وأخـــوات، والمسنّات كأمهات:

" لا تزجر شيخا بل عظه كأب والأحداث كإخوة والعجائز كأمهات والحدثات كأخوات بكل طهارة"(١تي٥: ١، ٢).

وأكد على رعاية الأرامل المسنات الذين ليس لهن من يعولهن. فمن لها أولاد أو أقارب فهؤلاء هم المسئولون عنها. أما الأرامل الحدثات فمن الأفضل أن يتزوجن لتفادى تجارب الشيطان وفى نفس الوقت كى لا يثقلن عل الكنيسة (١٦٥٥).

## سادساً: عن معاملة الخطاة والمنحرفين

يعلم القديس بولس أن علينا أن نستخدم كل وسيلة من أجل إنقاذ الذين حرفتهم أمواج العالم أو المبتدعين، كل بما يناسبه من الإنذار والمقاطعة والعزل والمحاكمة والتأديب إلى الترفق والتمكين لهم من المحبة:

" إن كان أحد (مدعو أخا) زانياً أو طماعاً أو عابد وثــن أو شــتاماً أو سكيراً أو خاطفاً أن لا تخالطوا ولا تؤاكلوا مثل هذا ... فاعزلوا الخبيث من بينكم "(١ كوه: ١١، ١٣)؛

" مثل هذا يكفيه هذا القصاص... حتى تكونوا بالعكس تسسامحونه بالحرى وتعزونه لئلا يبتلع مثل هذا من الحزن المفرط لذلك أطلب أن تمكّنوا

له المحبة" (٢ كو٢: ٦-٨)؛

" إن كان لكم محاكم فى أمور هذه الحياة فأجلسوا المحتقرين فى الكنيسة قضاة"(١كو٦: ٥)؛

" أنذروا الذين بلا ترتيب" (١٦س٥: ١٤)؛

" تجنبوا كل أخ يسلك بلا ترتيب وليس حسب التعليم... إن كان أحد لا يطيع كلامنا بالرسالة فسمُوا هذا ولا تخالطوه لكى يخجل ولكن لا تحسبوه كعدو بل أنذروه كأخ" (٢ تس٣: ٦، ١٤، ٥٠)؟

" وعبد الرب لا يجب أن يخاصم بل أن يكون مترفقا بالجميع صالحا للتعليم صبوراً على المشقات مؤدّباً بالوداعة المقاومين عسى أن يعطيهم الله توبة لمعرفة الحق فيستفيقوا من فخ إبليس إذ قد اقتنصهم لإرادته" (٢٣ي٢: ٢٤-٢٦)؛

" وبخ انتهر عظ بكل أناة وتعليم" (٢تي٤: ٢)؛

" الرجل المبتدع بعد الإنذار مرة ومرتين أعرض عنه عالما أن مثل هذا قد انحرف وهو يخطئ محكوما عليه من نفسه" (تي ٣: ١٠، ١١)؛

" أيها الإخوة إذا انسبق إنسان فأخذ فى زلة ما فأصلحوا أنتم الروحانيين مثل هذا بروح الوداعة ناظراً إلى نفسك لئلا تجرب أنت أيضاً" (غل٦: ١).

#### سابعا: الكنيسة تصلى من أجل الحكام والدولة

يشير القديس بولس إلى مسئولية الكنيسة أمام الله أن تصلى من أحل الحكام والدولة وجميع الناس كى ما يهبهم الله حسن التدبير وتحقيق العدل، وهذا ينعكس إيجابيا على سلام الكنيسة " فأطلب أول كل شئ أن تقام طلبات وصلوات وابتهالات وتشكرات لأجل جميع الناس لأجل الملوك وجميع الذين هم فى منصب لكى نقضى حياة مطمئنة هادئة فى كل تقوى

ووقار"(١تي٢: ١، ٢).

#### \*\* \*\*

شكرا لله على اختياره للقديس بولس ليبشر العالم بخلاصه، فكل الأمسم ونحن منهم مدينون له. وشكرا لله الذى قاده فى موكب نصرته سنوات حدمته التي امتدت ثلث قرن أتاحت له أن يؤسس الكنائس فى الشرق والغرب ويرسى قواعد حدمتها، وأن يكتب رسائله التي أنارت عقل الكنيسة وقلبها على مدى القرون.



# القديس بولس ينبئ عن المستقبل

- + اليهود والمسيح
- + المجئ الثاني للرب والقيامة الأخيرة

## اليهود والمسيح

إضافة إلى ما أثرى به القديس بولس فكر الكنيسة عن قواعد الإيمان المسيحى، وما أرساه من أسس الخدمة والنظام الكنسى والمبادئ الروحية والاحتماعية، كشف الروح للقديس بولس عن خفايا المستقبل، خاصة ما يتعلق بقضيتين مصيريتين، الأولى: اليهود والمسيح، والثانية: المجيء الثاني للمسيح والقيامة الأخيرة. وهنا نعرض للقضية الأولى.

## أولا: بولس، الإناء المختار، يواجه اليهود المضادين

قبل اهتدائه، كان القديس بولس يهوديا متعصبا "غيورا لله... إسرائيلي من نسل إبراهيم من سبط بنيامين، عبراني من العبرانيين، من جهة الناموس فريسسي" (أع٢٢: ٣، رو ١١: ١، ق٣: ٥) ضمن "شعب الله المختار"، وكان مقاوما للمسيح ومضطهداً للكنيسة، وكم اقتحم احتماعات المؤمنين في أورشليم، وهاجم بيوقم وساقهم إلى السجون (أع٢٢: ٤) لانحرافهم في اعتقاده عن دين الآباء.

وامتد عداؤه ليشمل مؤمني دمشق حيث اعترضه الرب وهو في طريقه إليها في واقعة زلزلت كيانه وأجبرته على الإذعان والخضوع والتحول لينضم إلى الاثنى عشر وليصبح رسول المسيح إلى الأمم (أع٩: ٣-١٦)، واليهود الذين ظن أنه يدافع عن عقيدهم ناوأوه واضطهدوه بل هددوا حياته (أع٤١: ٩، ٢كو١١: يدافع عن عقيدهم ناوأوه واضطهدوه بل هددوا حياته (أع٤١: ٩، ٢كو١١: ٩٠ ٢كو١١: ١٠ وهكذا كتب – أول ما كتب – لمؤمني تسالونيكي المضطهدين من أحل الإيمان الفه السيح يسوع، أيها الإحوة صرتم متمثلين بكنائس الله السيح يسوع، لأنكم تألمتم أنتم أيضاً من أهل عشيرتكم تلك الآلام عينها كما هم أيضاً من اليهود الذين قتلوا الرب يسوع وأنبياءهم واضطهدونا عين وهم غير مرضيين لله وأضداد لجميع الناس، يمنعوننا عن أن نكلم الأمم لكي يخلصوا حتى يتمموا خطاياهم كل حين ولكن قد أدركهم الغضب إلى النهاية" (١٣س٢: ١٤-١٦).

وهو يواجههم فى رسالته الثانية إلى كورنثوس بأن الحق محجوب عنهم حتى ألهم لم يكتشفوا المسيح فى النبوات الكثيرة عنه فى العهد القديم "وليس كما كان موسى يضع برقعاً على وجهه (عند نزوله من على الجبل بعد تسلم الشريعة) بل أُغلظت أذها لهم الأنه حتى اليوم ذلك البرقع نفسه عند قراءة العهد العتيق (القديم) (موضوع على قلوهم) باق غير منكشف الذى يُبطَل فى المسيح (أى تتحقق فيد النبوات ويزول غموضها)" (حر٤٣: ٣٣-٣٥) ٢ كو٣: ١٥-١٥).

وفى رسالته إلى العبرانيين يبين القديس بولس أن العهد الجديد الذى قطعه الله مع الناس (إر ٣١: ٣١) تحقق فى المسيح يسوع "وسيط العهد الجديد" (١٣٤: ٥، عبه: ٥، ١٢: ٢٤) الذى " بعدما قدم عن الخطايا ذبيحة واحدة (هي ذبيحة نفسه) جلس إلى الأبد عن يمين الله" (عبد ١٣٠٠).

#### ثانيا: الله ليس لليهود فقط. وإبراهيم هو أب لجميعنا

السنوات الطويلة فى خدمة الأمم، لم تستبعد من ذهن القديس بولس انشغاله بمصير اليهود وما يؤدى إليه رفضهم للخلاص وهم أوْلى الناس بقبوله والفرح به. وفى رسالته إلى كنيسة رومية، التى ضمت مؤمنين يهودا وأمما، يناقش قضية اليهود برّمتها، كاشفا عن حقيقة دور اليهود والناموس فى خطة الله، مؤكدا أنه ليس عند الله محاباة.

فإذا كان اليهود هم شعب الله المؤتمن على الناموس والمواعيد (رو٣: ٢) فهذا عبء يحملونه أكثر منه امتيازاً أو فضلا يتباهون به، ولا يصح أن يستحوذوا وحدهم على ما نالوه مجانا بالنعمة. ومسئوليتهم تجعل منهم القدوة والمبشّر للكل، كما يشكّل سقوطهم عثرة تجعلهم موضع اللوم " لأن اسم الله يجدّف عليه بسببكم بين الأمم.. "(رو٢: ١٧-٢٤).

والأمر يتجاوز البعد القومى والإثنى (العرقي) والنسسب الجسدى " لأن اليهودى فى الظاهر (بالاسم والوراثة) ليس يهوديا ولا الحتان السذى فى الظاهر فى اللحم ختاناً بل اليهودى فى الخفاء (أى فى الباطن والقلب) هو النهودى وختان القلب بالروح لا بالكتاب هو الختان"(رو٢: ٢٨، ٢٩). نعم.. " لا الحرف بل الروح. لأن الحرف يقتل ولكن الروح يجيى"(٢ كو٣: ٢٠).

ومن هنا فليس اليهود أفضل من الأمم إذ " الجميع زاغوا وفسدوا معاً ليس من يعمل صلاحاً ليس ولا واحد" (مز٥٣: ٣، رو٣: ١٢). وأعمال الناموس لا يمكن أن تبرِّر (غل٢: ١٦)، لا لقصور في الناموس، فالناموس هو أن روحي ومقدس والوصية مقدسة وعادلة وصالحة، ولكن دور الناموس هو أن يكشف الخطية وأنها خاطئة جداً (رو٧: ١٢، ١٤)، وأن الحاجة هي إلى بر الله (بالإيمان بيسوع المسيح - رو٣: ٢٢) " إذاً قد كان الناموس مؤدبنا إلى

المسيح لكي نتبرر بالإيمان" (غل٣: ٢٤).

وهكذا أمام الإيمان يصير جميع الخطاة، يهوداً أو أيماً، "متبررين مجاناً بنعمته (نعمة الله) بالفداء الذي بيسوع المسيح" (روس: ٢٤)، ولا يصير هناك بحال لافتخار أحد. فالخلاص هو بدم المسيح، لا بناموس الأعمال بل بناموس الإيمان، لأن الله ليس لليهود فقط بل للأمم أيضاً (أي لكل العالم) (روس: ٢٧-٢٩).

وفي هذا الصدد، يبيّن القديس بولس أن إيمان إبراهيم حُسب له برا وهـو في الغرلة "وأخذ علامة الحتان حتما لبر الإيمان (الذي كان في الغرلة) ليكون (١) أباً لمجميع الذين يؤمنون وهم في الغرلة، (٢) أباً للختان (رو٤: ٣-١٢)، وهكذا يصير إبراهيم " أباً لجميعنا" (رو٤: ٢١)، أي لمن يؤمن من اليهـود أو الأمـم " إعلموا إذاً أن الذين هم من الإيمان أولئك هم بنو إبراهيم "(غل٣: ٧)، أما الذين ينتسبون إليه بالدم وحده فلا علاقة لهم به "والكتاب إذ سبق فرأى أن الله بالإيمان يبرر الأمم، سبق فبشر إبراهيم أن "فيك تتبارك جميع الأمـم" (تـك١٨:١٨).

## ثالثا: اليهود يعثرون في المسيح

رغم البداية المشرقة لعلاقة الله باليهود: الوعد، إيمان إبراهيم، إسرائيل والأسباط، موسى والوصايا، الخروج من مصر بذراع رفيعة، داود النبى والملك، سليمان والهيكل، الأنبياء، إلا أن مضى الزمن حمل معه النكسات والسقطات المتوالية والعقوق والتغرب عن الله وعهود الآباء، وصوت الحق ضعف كشيراً حتى أن رجال الناموس – لما جاء المسيح – لم يروا فيه المسيا وتحقيق النبوات. وبينما قبله البسطاء والجهال والضعفاء والأدنياء، رفضه الحكماء والأقوياء والمؤتمنون على الشريعة. وسيق المسيح إلى الصليب بينما صراخ "جميع الشعب" يتعالى ويصخب " دمه علينا وعلى أولادنا" (مت٢٧). وبينما صار

الصليب عثرة لليهود (١كو١: ٢٣) انفتح به الطريق للأمم للخلاص ودخول ملكوت الله.

فهل هذه هي النهاية؟ وهل سقط العهد بين الله وإبراهيم؟ وإذا اعتُر إبراهيم أبا لجميعنا، فهل سيبقى اليهود وحدهم حتى النهاية خرارج دائرة الخلاص؟

هذا كان هم القديس بولس الذى كان يؤرقه، والذى جعله متألما حزينا لرفض اليهود إخوته (حسب الجسد) لخلاص المسيح ضد المنطق الطبيعى للأشياء باعتبارهم شعب الله الذى يعرف النبوات، حتى أنه - في توقه للاصهم - كتب يقول " فإنى كنت أود لو أكون أنا نفسى محروما من المسيح لأجل إخوتى أنسبائى حسب الجسد" (روه: ٣٤) (برغم كل ما عاناه منهم من اضطهادات) ودافعه في الأساس لهذه المبالغة في القول هو الخلاص الذى تمتع به والنور الذى أضاء حياته.

فهو ليس بالطبع مستعدا للتخلى عن إيمانه بالمسيح، وهو الذى سحل في نفس الرسالة قبل هذا الكلام مباشرة أن لا شئ يمكن أن يفصله عن محبة المسيح (رو ٨: ٣٥-٣٩)، ولكنه تعبير عاطفى ينبع من محبة غامرة وغيرة من الأمالذين دخلوا الإيمان بينما اليهود أصحاب الموعد متغربون عن محقّق الوعد، ولا يتفق مع القانون الإلهى " الأخ لن يفدى الإنسان فداءً ولا يعطى الله كفارة عنه" (مز ٤٤: ٧)، والمسيح وحده هو الذى بدمه وحد للكل فداءً أبدياً (روه: ٥١، ١٧-٩١، عبه: ٢).

وقبل القديس بولس بألف و خمسمائة عام وقف النبي موسى بنفس العاطفة يتشفع أمام الله في شعب إسرائيل عابد العجل الذهبي " والآن إن غفرت خطيتهم وإلا فامحنى من كتابك الذى كتبت" (حر٣٢: ٣٢). والهدف في الحالين هـو الدحول من باب تحنن الله إلى قلبه لكى يشفق ويستحيب.

## رابعاً: فهل رفض الله شعبه؟

.. رغم أن لهم التبنى [كما قال الرب لموسى قبل الضربة العاشرة " فتقول لفرعون هكذا يقول الرب إسرائيل ابنى البكر، فقلت لك أطلق ابنى ليعبدنى فأبيت أن تطلقه، ها أنا أقتل ابنك البكر" (خر٤: ٢٢، ٣٣)]، والمجد [كما رأوا مجد الله في تابوت العهد وعمودى السحاب والنار في البرية والخيمة والهيكل (خر٠٤: ٣٤، ٤١٢) والعهود (مع إبراهيم وموسى وغيرهما)؛ والاشتراع (ناموس موسى)؛ والعبادة (الطقوس والذبائح)؛ والآباء؛ وفوق الكل " ومنهم المسيح حسب الجسد الكائن على الكل إلها مباركاً إلى الأبد" (رو٩: ٤، ٥)؟ المسيح حسب الجسد الكائن على الكل إلها مباركاً إلى الأبد" (رو٩: ٤، ٥)؟ والإحابة: لا..لم يرفض الله شعبه.. وكلمة الله لم تسقط ووعده قائم "لم يرفض الله شعبه الذي سبق فعرفه" (رو١١: ٢). كيف؟.. هذا هو تفسير القديس بولس:

(۱) " ليس جميع الذين من إسرائيل هم إسرائيلون (بالمعنى الروحى) "(رو ۹: ٦). فالإسرائيلي الحقيقي هو من بقى أمينا على ميراث الآباء وانكشف له الحق الذي في المسيح، الذي هو غاية الوعد ومحور العهد القديم كله، و آمن به و دخل به في عهد الله الجديد، و لم تقف آماله عند حدود الأرض والعالم الحاضر (١).

<sup>(</sup>۱) والقديس بطرس في رسالته الأولى يتكلم هو أيضاً عن ميراث المؤمنين أنه ليس الأرض (المحتلة بالرومان في ذلك الوقت)، وإنما هو "ما لا يفنى ولا يتسدنس ولا يسضمحل" المحفوظ لهم في السموات (١ بط ١: ٤)، فأي مفارقة هنا! وهو يخاطب المؤمنين رغم واقعهم الأليم قائلاً "وأما أنتم فجنس مختار وكهنوت ملوكي وأمة مقدسة وشعب اقتناء لكي تخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب، الذين قبلاً لم تكونوا شعباً وأما الآن فأنتم شعب الله" (١٠ بط ٢: ٩). وبعد أن أنعم الناموس على بني إسرائيل أن يكونوا "مملكة كهنة وأمة مقدسة" (حر ١٩: ٦).

(۲) وليس كل الذين "من نسل إبراهيم هم جميعاً أولاد (بالمعنى الروحى)" (رو ٩: ٧)، أى " ليس أولاد الجسد هم أولاد الله با أولاد الله با أولاد الموعد يحسبون نسلاً"(رو ٩: ٨). والرب قال ردّاً على الذين قالوا له إن أبانا هو إبراهيم " لو كنتم أولاد إبراهيم لكنتم تعملون أعمال إبراهيم"(يو ٨: ٩٣). وقال الروح على لسان المعمدان " إن الله قادر أن يقيم من هذه الحجارة أولاداً لإبراهيم"(لو ٣: ٨) (٢).

ولإيضاح هذه الحقائق أورد **القديس بولس** مثالين:

الأول: اسحق هو ابن الموعد وليس إسماعيل ابن هاجر الذي ولد حسب الجسد (غل ٤: ٢٢، ٢٣) [والتطبيق: أننا نظير اسحق أولاد الموعد (أما الذين اضطهدوا المسيح ومن آمن به فهم نظير إسماعيل الذي كان يصطهد أخاه اسحق) (غل ٤: ٢٨، ٢٩)].

الثانى: الله أحب يعقوب (الابن الصغير لاسحق) وعينه بحسب سبق معرفته بأنه سيقبل دعوته ويتجاوب مع محبته، ورفض عيسو الكبير (وجعله يُــستعبد

فها هو عهد الله الجديد ينسب **الكهنوت الملوكي** لكل **شعب الله** أي الكنيسة حسد المسيح.

وفي رؤيا القديس يوحنا (رؤ ٣: ٩) أدان الرب مجمع اليهود في فيلادلفيا وسماه "مجمع الشيطان" لأغم كانوا يدّعون "ألهم يهود وليسوا يهوذا بل يكذبون"، أي ألهم ينكرون نسل إبراهيم المبارك: يسوع المسيح. فالذين يرفضون المسيح ليسوا يهوداً. وكل يهود اليوم ليسوا يهوداً حقيقيين لألهم ينكرون شخص المسيح مخلص كل العالم بمن فيه اليهود.

<sup>(</sup>٢) في الواقع أن الأمة الإسرائيلية لم تتشكل كلية من نسل إبراهيم. فبرغم تذكير شعب إسرائيل مراراً بتميّزهم عن سائر الشعوب (باعتبار دورهم في إظهار مجد وقداسة الله لسائر الأمـم)، إلا أن الناموس أتاح انضمام الغرباء إلى شعب الله إن أرادوا. فبالختان يُسمح لغير اليهـود المـشاركة في الفصح والاحتفال بخلاص الرب لشعبه (حر ١٢: ٤٨، ٤٩).

وفي الحقيقة فإن المقصود بنسل إبراهيم هو في الأساس شخص المسيح، وأيضاً كل الذين همم للمسيح، يهوداً كانوا أم أنماً "فإن كنتم للمسيح، فأنتم إذاً نسل إبراهيم، وحسب الموعد ورثـــة" (غل ٣: ٢٩). والقديس بولس يشير إلى كل من يتبعون المسيح ألهم "إسرائيل الله" (غل ٦: ٦٦).

للصغير) بناءً على سبق معرفته برفض عيسو له.

إذاً فهو الاختيار بالنعمة وحسب علم الله السابق .. والله لـــيس بظــــالم (روه: ١٤).

(٣) ولكن القديس بولس في نفس الوقت يكشف عن حق الله المطلق في الأساس دون أن نملك مراجعته، فيذكر قوله لموسى (خر٣٦: ١٩) " إنى أرحم من أرحم وأتراءف على من أتراءف"(رو٩: ٥١)، وكما في حالة فرعون (خر٧: ٣): " يرحم من يشاء ويقسى من يشاء"(رو٩: ١٨). فإذاً " ليس لمن يشاء ولا لمن يسعى بل لله الذي يرحم" (رو٩: ١٦). ولا أحد من ثم " يقدر أن يقاوم مشيئته"(رو٩: ١٩) فمن نحن حتى نستجوب الله ونؤاخذه. وهل للجبلة أن تراجع حابلها، وأليس للخزاف سلطان أن يصنع من كتلة طين واحدة إناء للكرامة (آنية رحمة قد سبق فأعدها للمجد = المؤمنين من اليهود والأمم الذين أدركوا البر الذي بالإيمان) وآخر للهوان (آنية غضب مهيأة والمهلاك = الرافضين الذين اعتمدوا على أعمالهم واصطدموا بحجر الزاوية للرب يسوع – فعثروا وسقطوا) (مت ٢١: ٢١، ٤٤، و٩: ٢٠ –٢٤، ٣٠).

وفى الأنبياء ما يشير إلى تعثّر اليهود ودعوة الأمم وقبولهم الإيمان فها هو هوشع يتنبأ عن دخول الأمم فى عهد الله (٢) قائلاً: "سأدعو الذى ليس شعبى شعبى والتى ليست محبوبة محبوبة ويكون فى الموضع الذى قيل لهم فيه لستم شعبى أنه هناك يُدعَون أبناء الله الحى "(هو ٢ : ٢٠، ١٠ ، رو ٩ : ٢٥، ٢٦). كما تنبأ إشعياء عن عودة (بقية) إسرائيل فى آخر الأيام " إن كان عدد بنى إسرائيل كرمل البحر

<sup>(</sup>٣) والمرأة الكوشية التي اتخذها موسى (عد١٢: ١) ودخول راحاب وراعوث في سلسلة أنـــساب المسيح (مت١: ٥) علامات مبكرة على دخول الأمم مع إسرائيل في عهد المسيح.

فالبقية ستخلص"(إش ١٠: ٢٢، رو ٩: ٢٧)، وعن خلاص أمم الأرض (بمن فيهم البقية) في المسيح يسوع (نسل المرأة) " لولا أن رب الجنود أبقى لنا نسلا لصرنا مثل سدوم وشابجنا عمورة" (إش ١: ٩، رو ٩: ٢٩).

رغم كل شئ، فهذا الاختيار الإلهى ليس تعبيرا عن التعسف والعشوائية غير المبررة سوى بحق الله المطلق، وإنما هو تعبير عن غنى الله ومحبته وعدله وكمال معرفته وإمهاله وطول أناته واحترامه لحرية الإنسان ومساندته للمجاهدين الأمناء فإن الأمم الذين لم يسعوا في أثر البر أدركوا البر. البر الذي بالإيمان"، على عكس إسرائيل الذي " وهو يسعى في أثر ناموس البر لم يدرك ناموس البر... لأنه فعل ذلك ليس بالإيمان بل كأنه بأعمال الناموس" (روه: ٣٠-٣٠).

#### خامساً: لماذا رفض اليهود الخلاص؟

لماذا صار الرب لليهود " حجر صدمة وصخرة عشرة" (رو ٩: ٣٢، ٣٣)؟:

(١) كانت " لهم غيرة لله ولكن ليس حسب المعرفة" (رو١٠: ٢)

وفى طلبهم " أن يثبتوا بر أنفسهم لم يخضعوا لبر الله" (رو ١٠ : ٣). فالانتساب لإبراهيم والاعتماد على الميراث والتاريخ دون إيمان حقيقى لا يؤدى إلى الخلاص وإنما يعوقه " لأن غاية الناموس هي المسيح للبر لكل من يؤمن" (رو ١٠ : ٤).

#### (٢) لم يدركوا بساطة الإيمان

فالبر الذى بالإيمان لا يتطلب الصعود إلى السماء (لإحدار المسيح) أو الهبوط إلى الهاوية (لإصعاد المسيح من الأموات)، وكلمة الإيمان قريبة منك في فمك وفي قلبك (رو ١٠: ٦-٨، قابل مع تـث ٣٠: ١١-١١) " لأنك إن اعترفت بفمك بالرب يسوع و آمنت بقلبك أن الله أقامه مـن الأمـوات

خلصت لأن القلب يؤمن به للبر والفم يعترف به للخــــلاص" (رو ۱۰ ؟ ، ).

## (٣) رفضهم شمول حب الله كل البشر

فالله "هو رب الكل" (أع ١٠: ٣٦) كما قال القديس بطرس في بيت كرنيليوس. والقديس بولس هنا يؤكد لليهود أنه " لا فرق بين اليهودي واليوناني لأن رباً واحداً للجميع.. لأن كل من يدعو باسم الرب يخلص" (رو ١٠: ١٢، ١٣).

#### (٤) تخليهم عن دورهم في كرازة الأمم

كان اليهود كشعب مؤهلين للكرازة للعالم بالخلاص ولكنهم تخلوا عن دورهم تحت ضغط كراهيتهم وتعصبهم ضد الأمم. وهكذا تعطل خلاص الأمم طويلاً وتأخر إسهامهم في الكرازة، إذ كيف يدعون "بمن لم يؤمنوا به؟ وكيف يؤمنون بمن لم يسمعوا به؟ وكيف يسمعون بلا كارز؟ وكيف يكرزون إن لم يُرسلوا" (رو ١٠: ١٤، ٥٠). وقد أرسل الله لليهود الكارزين (بالمسيح)، المبشّرين بالسلام الذين " إلى جميع الأرض خرج صوقهم والى أقاصى المسكونة أقوالهم" (مز ١٥: ٤، رو ١٠: ١٨) ولكنهم رفضوا، فهم لم يأخذوا وبالتالى لم يعطوا.. والجميع حسروا.

## (٥) عصياهم قديم بشهادة الكتاب وبقبول الأمم الإيمان قبلهم

فموسى فى حتام حدمته يقول لهم " أنا عارف تمردكم ورقابكم الصلبة. هوذا وأنا بعد حى معكم اليوم. قد صرتم تقاومون الرب فكم بالحرى بعد موتى " (تث ٣١). وفى نشيده يذكر قول الرب "هم أغارونى بما ليس الهاً. أغاظونى بأباطيلهم. فأنا أغيرهم بما ليس شعباً. بأمة غبية أغيظهم " (تث ٣٦). وهكذا ذكر إشعياء عنهم قول الله " بسطت يدى طول النهار (أى على مدى القرون) إلى شعب متمرد " (إش ٢٥: ٢) والذى قال عن

الأمم " وُجدت من الذين لم يطلبوني وصرت ظاهراً للذين لم يسألوا عنى " (إش ٦٥: ١، رو١٠: ٢٠).

#### (٦) ثم كانت القساوة بدوام التغرب عن الله وتخليه عنهم

" أما الباقون فتقسوا. كما هو مكتوب أعطاهم الله روح سبات وعيوناً (كليلة) حتى لا يبصروا وآذاناً (صماء) حتى لا يسمعوا إلى هذا اليوم (إش ٢٠: ١٠) وداود يقول لتصر مائدتهم فخاً وقنصاً وعثرة ومجازاة لهم. لتظلم أعينهم كى لا يبصروا ولتُحن ظهورهم فى كل حين (مربة ٢٠: ٢٠)" (رووا ١٠-٧).

## سادساً: الله استخدم زلة اليهود لقبول الأمم ومن ثم إغارتهم للعودة

رغم كل الظروف المضادة، يعود القديس بولس فيؤكد "لم يسرفض الله شعبه الذي سبق فعرفه" (رو ۱۱: ۲). وكما في أيام إيليا الذي كان يتوسل إلى الله ضد إسرائيل " نقضوا مذابحك وقتلوا أنبياءك بالسيف فبقيت أنا وحدى وهم يطلبون نفسي ليأخذوها"، وكانت إجابة الرب " أبقيت لنفسي سبعة آلاف رجل لم يحنوا ركبة لبعل" (١مل ١١٤: ١٤، ١٨، رو ١١: ٣، ٤)، "فكذلك في الزمان الحاضر أيضاً قد حصلت بقية حسب اختيار النعمة" (رو ١١: ٥).

وفى كل حيل توجد هذه البقية الأمينة التي تختارها النعمة وهـــى ربمــا لا تكون معروفة للناس ولكن الله يعرفها بأسمائها. إذاً فهى النعمة الغنيــة الـــتى تفيض على المختارين وليس الأعمال، فما سعى إليه إسرائيل بأعماله " لم ينله ولكن المختارون (من الأمم) نالوه" (أى الخلاص)" (رو ١١: ٧).

ولكن إذا كان اليهود قد عثروا فلم يكن هذا مقدمة لسقوطهم من النعمة، وإنما من أجل بركة عظمى للأمم " فبزلّتهم صار الخلاص للأمم لإغارهم" (روا ١٠:١١)، هكذا أحرج الله من الجافى حلاوة (قصن ١٤:١٤). فيرفض

اليهود للمخلص وتقاعسهم عن الإيمان انفتح باب الخلاص للأمم، والآخرون صاروا أولين لكى يغار اليهود شعب الله القديم ويرجعوا إلى الله فيشفيهم ويشتركوا هم أيضاً في كأس الخلاص.

وفى ابتهاج القديس بولس بما ستحمله آخر الأيام من دخول من بقى من اليهود فى عهد الله الجديد، أخذ ينشد مسبحاً (رو ١٦،١٥،١٢:١) كاشفاً عن بماء الأيام الأخيرة وكيف يتحول البؤس والظلمة والموت إلى نور وحياة:

" فإن كانت زلتهم (تعثرهم) غنَّى للعالم ونقصاهم (إيمان البعض وليس الكل) غنَّى للأمم فكم بالحرى ملؤهم (رجوع الخراف الضالة إلى راعيي نفوسهم وأسقفها - ١ بط٢: ٢٥)،

و" إن كان رفضهم هو (قد أدى إلى) مصالحة للعالم فماذا يكون اقتبالهم إلا حياة من الأموات (قيامة من موت الخطية)، وإن كانت الباكورة (الآباء) مقدسة فكذلك العجين (بقية اليهود الذين يؤمنون بعمل نعمة الروح)،

و"إن كان الأصل (=الجذر: الآباء) مقدساً فكذلك الأغصان (يهود النهاية الذين سيتصلون بالكرمة الحقيقية والكنيسة بالإيمان)".

## سابعاً: حديث إلى الأمم التي قبلت الإيمان

#### (١) " لا تستكبر بل خف" (رو ١١: ٢٠)

كما تحدث القديس بولس عن اليهود مبيناً انحرافهم عن خط الآباء حيى صاروا تحت غضب الله وكيف أفلت منهم الخلاص في حينه بعثرهم في المخلص ورفضهم له حتى ألهم أسلموه ليصلب، وكيف كان هذا هو الباب الذي دخلت منه الأمم بعد أن كانت " في الشوارع والأزقة والطرق والسياحات" (لو ١٤: ٢١، ٢٢) وهذا بالتالي ستستخدمه نعمة الله لكي يستعيد اليهود موقعهم ضمن أهل بيت الله،

ها هو يوجه الحديث إلى الأمميين العائدين محذراً إياهم إذ دخلوا في الإيمـــان

ألا يستكبروا أو يغترّوا أو يتعالوا على الشعب، المرفوض حتى الآن، فهو الذى حفظ الإيمان وهو الذى بواسطته صار لهم دخول فى النعمة. وهــو يــستخدم المثال التالى – من عالم الزراعة – لتوضيح الصورة:

فأمامنا أصل الزيتونة (أى الكنيسة الممتدة منذ الآباء وحتى اليوم) التى قُطعت منها بعض الأغصان (أى اليهود الذين رفضوا المسيح). وأنت "أيها الأثمسى"، في هذا المثال زيتونة برية (بما يعنى ألها كانت مُرَّة أى حالية من كل فضيلة) طُعّمت فيها وصرت كسائر أولاد الله مدعوا للحياة الأبدية. فلا يليق أن تفتخر على الأغصان التي قُطعَت. لا تشمت بها أو تزدرى، فأنت مجرد فرع والأصل يحملك وليس أنت الذى تحمل الأصل. ربما تقول متفاخراً قُطعت الأغصان (التي لم تؤمن) لأطعَّم أنا. ولكن انتبه.. فهى " من أجل عدم الإيمان قطعت وأنت بالإيمان ثَبت" وبالتالى " لا تستكبر بل خف" (رو ۱۱: ۲۰) " لأنه إن كان الله لم يشفق على الأغصان الطبيعية (وقطعها) فلعله لا يشفق عليك أيضاً (إن أنكرت الإيمان)" (رو ۱۱: ۱۷ - ۲۱). فعلى الأمم (ونحن منهم) ألا تنسى دينها للشعب اليهودي. وسداد الدين يكون بالتوحد مع من تحققت فيه وعود يهوه وعهده بأن يسكن بينهم (حر ۲۰: ۸) أي عمانوئيل.

ولننتبه. ففى الله يجتمع اللطف والصرامة: الصرامة ذاقها الذين سقطوا " أما اللطف فلك إن ثبت فى اللطف وإلا فأنت أيضاً ستقطع. وهم إن لم يثبتوا فى عدم الإيمان (ورجعوا نادمين) سيطعمون (فى أصل الزيتونة) لأن الله قادر أن يطعمهم أيضاً. لأنه إن كنت قد قطعت من الزيتونة البرية (سائر الأمم) عسب الطبيعة (بكل شرور الأمم) وطعمت بخلاف الطبيعة فى زيتونة جيدة فى كم بالحرى يُطعم هؤلاء (اليهود الراجعين) الذين هم حسب الطبيعة فى

<sup>(</sup>٤) وهو ما تنبهنا إليه كلمة الله ألا ننتشى وننتفخ بتقدمنا الروحى كأنما هو بقدرتنا، وإنما أن نتحرز ونتضع و"نتمم خلاصنا بخوف ورعدة" (في ٢: ١٢) لئلا يجربنا الشيطان " إذاً من يظن أنه قائم فلينظر ألا يسقط" (١ كو ١٠ ٢٠) " جربوا أنفسكم هل أنتم في الإيمان" (٢ كو ١٣: ٥).

زيتونتهم الخاصة (ويعودون إلى أصلهم الذي انفصلوا عنه مؤقتاً)" (رو ۱۱: ۲۲-۲۰).

#### (٢) هذا هو السر

فى الحتام يذيع القديس بولس السر المكتوم كى لا يكون مؤمنو الأمم (أى غن) حكماء عند أنفسهم ويخطئوا التفسير " أن القساوة قد حصلت جزئياً (ليس لجميع) لإسرائيل إلى أن يدخل ملء الأمم (مختارو الأمم الذين سبق الله فعرفهم). وبعده يعود المتغربون فى النهاية كأولين يصيرون آخرين يدحلون من الباب الضيق"، وهكذا سيخلص جميع إسرائيل (أى الآباء المؤسسون واليهود العائدون – الباقون أو البقية) الذين كانوا قد تقسوا ورفضوا المسيح فى محيئه الأول " كما هو مكتوب سيخرج من صهيون المنقذ (الرب يسوع) ويرد الفجور عن يعقوب (إسرائيل الحقيقي) وهذا هو العهد (الجديد) من قبلي هم متى نزعت خطاياهم" (إشه٥: ٢٠، ٢٠).

#### (٣) بين اليهود والأمم

" فإنه إن كنتم أنتم مرة (سابقاً) لا تطيعون الله ولكن الآن رُحمتم بعصيان هؤلاء (جاءتكم الدعوة بعد رفضهم لها) هكذا هؤلاء أيضاً الآن لم يطيعوا لكى يُرهموا هم أيضاً برحمتكم (دخولكم الإيمان يجعل لهم بالأولى نصيباً فيه من أجل العهد الذي قطعه الله مع آبائهم) فالجميع زاغوا وفسدوا ونعمة الخلاص شملت الكل يهوداً وأنماً " لأن الله أغلق على الجميع معاً في العصيان لكى يرحم الجميع" (رو ١١: ٢٨-٣٢).



ومن أحل البشارة بالأحبار السعيدة التي ستجمع كل المتفرقين إلى واحد في آخر الأيام، نرنم مع القديس بولس مسبحين الله الذي يمسك بيديه المصائر "يا لعمق غنى الله وحكمته وعلمه. ما أبعد أحكامه عن الفحص وطرقه عن الاستقصاء. لأن من عرف فكر الرب أو من صار له مشيراً. أو من سبق فأعطاه فيكافأ. لأن منه وبه وله كل الأشياء له المجدد إلى الأبد. آمين." (روا ۱ : ٣٣-٣٠).

## المجئ الثاني للرب والقيامة الأخيرة

تحتل عقيدة المجيء الثانى للرب (باروسيا) والقيامة الأخيرة موقعاً هـو فى صميم الإيمان واللاهـوت المسيحيين، فبهما يكمل الخلاص وتختتم حلقاته ويتحقق القصد الإلهى من سحق الخطية وعالم الـشر ورئيسه، ولهاية آلام المؤمنين وضيقاقم، وتمجيدهم فى الملكـوت الأبدى.

#### الرب يخبر عن مجيئه الثاني لتمجيد المؤمنين ودينونة الخطاة

فهو قد أعلن أنه سيدين الأحياء والأموات فى اليوم الأخــير (يــوه: ٢٢، ٢٧). وفى نفس السياق الذى أخبر فيه تلاميذه عن آلامه وموتــه أشــار إلى شروط تبعيته مبيناً أن " ابن الإنسان سوف يأتى فى مجد أبيه مــع ملائكتــه

وحینئذ یجازی کل واحد حسب عمله" (مت١٦: ٢١-٢٧).

+ وكثير من الأمثال التي ساقها السيد تقصد مباشرة ما يتعلق باليوم الأحير ووقوف الجميع أمام ابن الإنسان: كمثل الحنطة والزوان (مست ١٣٠: ٢٤-٥٠)، ومثل الشبكة المطروحة في البحر (مت ١٣٠: ٤٧-٥٠)، ومثل العذارى (مت ٢٥: ١-٥٠)، ومثل الوزنات (مت ٢٥: ١٠-٣٠)، والمثل الشبيه عن العبيد العشرة والعشرة أمْناء (لو ١٩: ١٢-٢٧). كما أشار كثيراً إلى مجيئه في سياق أحاديثه (مت ٢٠: ٣١، ٣٣، مر ٨: ٣٨، لو ٩: ٢٦، ١٢: ٨، ٩).

+ وفى ختام حديثه لتلاميذه قبل أيام ثلاثة من الصليب كشف الرب عن علامات الأيام الأخيرة وظهوره الممجد وكيف ستتم الجازاة (مست٢٠، ٢٥-٣٦).

+ وتكلم بوضوح ليلة آلامه مع تلاميذه عن أنه سيمضى ليعد لهم مكاناً وسيرسل لهم المعزى وأنه سيأتى ليأخذهم إليه مع سائر مؤمنيه (يو١٤-١٦).

+ بل أنه في ظلام المحاكمات وظلم القضاة أحد الرب يكشف لرؤساء الكهنة والشيوخ عن محيئه المنتصر في اليوم الأحير " من الآن تبصرون ابن الإنسان جالساً عن يمين القوة وآتياً على سحاب السماء" (مست٢٦: ٦٤، مر١٤: ٦٢، لو٢٢: ٦٩).

+ وساعة صعود الرب ذكّر الملاكان التلاميذ " أن يسوع هذا الذي ارتفع عنكم إلى السماء سيأتي هكذا كما رأيتموه منطلقاً إلى السماء " (أع١: ١١).

## بشرى الخلاص تتضمن مجيء الرب

هكذا استقر أمر مجيء الرب في قلب وعقل المبشرين الأوائل كحقيقة حتمية

هي ختم الخلاص الذي نادوا به والباب الذي يدخل منه المؤمنون إلى ملكوت المسيح الأبدى.

ومن البدايات الأولى لكرازة التلاميذ كان الإعلان عن حتمية بحىء المسيح كما جاء في خطاب القديس بطرس، بعد شفاء الأعرج، عن الرب " الذى ينبغى أن السماء تقبله إلى أزمنة رد كل شئ التى تكلم عنها الله بفم جميع أنبيائه القديسين منذ الدهر" (أع٣: ٢١)، وحديثه في بيت كرنيليوس "أنبيائه القديسين منذ الدهر" ونشهد بأن هذا هو المعين من الله ديّاناً للأحياء أوصانا أن نكرز للشعب ونشهد بأن هذا هو المعين من الله ديّاناً للأحياء والأموات له يشهد جميع الأنبياء أن كل من يؤمن به ينال باسمه غفران الخطايا" (أع ١٠ ٤٢) ٣٤).

#### مجيء الرب في كرازة القديس بولس

سواء كان من فم الرب أم من تلاميذه الذين اجتمع بهم القديس بولس، فقد بشّر القديس بولس أيضاً بمجيء الرب. وإذا كانت رسالتا القديس بولس إلى أهل تسالونيكي هما على الأرجح أول ما كُتب من رسائله الأربعة عشر (وتكونا بالتالي أقدم من كل الأناجيل)، فقد حرص في أولي رسائله أن يسجل ما كشفه له الروح عن علامات وأسرار آخر الأيام كي لا يُفاحاً المؤمنون بأهوالها، ويورد مشاهد من مجيء الرب تُضاف إلى ما تنبأ به الرب قبل صليبه رمت ٢٤، مر١٣، لو ٢١).

ومن هنا فإنه تشيع خلال كرازته وفي رسائله الإشارة إلى محسىء الرب والدينونة مستخدماً في ذلك تعبيرات نورد هنا بعضها:

" مجيء ربنا يسوع المسيح مع جميع قديسيه" (١تس٣: ١٣، ٥: ٢٣)؛

"يوم ربنا يسوع المسيح" (١كو١: ٨)؛

"يوم الرب يسوع" (١ كو ٥:٥) ٢ كو ١٤:١)؛

"يوم الرب" (١ تس ٥:٢)؛

"يوم المسيح" (في ٢:٢) ٢ تس ٢:٢)؛

"ذلك اليوم" (١٦س٥:٤، ٢ق ١٠:١، ٢١، ٨١، ٤:٨)؛

"يوم الفداء" (أف ٢٠٠٤)؛

" استعلان (أبوكاليبسيس) ربنا يسوع المسيح" (١كو١: ٧)؛

" استعلان الرب يسوع من السماء" (٢ تس١: ٧)؛

" ظهور ربنا يسوع المسيح" (١تي٦: ١٤)؛

" ظهور مجد الله العظيم ومخلصنا يسوع المسيح" (تي٢: ١٣).

+ وهو يذكر مجىء الرب كحتمية مفروغ منها والفصل الأخير من قضية الخلاص:

" إذاً لا تحكموا فى شئ قبل الوقت حتى يأتى الرب الذى سينير خفايا الظلام ويظهر آراء القلوب" (١كو٤: ٥)؛

" فإنكم كلما أكلتم هذا الخبز وشربتم هذه الكأس تخبرون بموت الرب إلى أن يجئ " (١ كو ٢٦: ٢٦)؛

" ولكن الآن قد قام المسيح من الأموات وصار باكورة الراقدين<sup>(۱)</sup>.. لأنه كما فى آدم بموت الجميع هكذا فى المسيح سيُحيا الجميع. ولكن كل واحد فى رتبته: المسيح باكورة ثم الذين للمسيح فى مجيئه " (١كورة ثم الذين للمسيح فى مجيئه " (١كورة ثم الذين للمسيح فى مجيئه " (١كورة ثم الذين المسيح فى مجيئه " (١كورة ثم الذين المسيح فى المسيح فى المسيح باكورة ثم الذين المسيح فى المسيح فى المسيح بالكورة ثم الذين المسيح فى المسيح فى المسيح فى المسيح بالكورة ثم الذين المسيح فى المسيح فى المسيح بالكورة ثم الذين المسيح فى المسي

<sup>(</sup>١) كان أشد ما يستهزيء به شاول هو قيامة المسيح من بين الأموات، وظل يعثر فيها حتى ظهر له السيد بمحده في طريق دمشق وصار شاول (بولس) شاهداً وكارزاً بقيامة الرب.

٢٣). " لأننا لابد أننا جميعاً نظهر أمام كرسى المسيح لينال كل واحد ما كان بالجسد بحسب ما صنع خيراً كان أم شراً" (٢ كو٥: ١٠)؛

" فإن سيرتنا نحن هي في السموات التي منها أيضاً ننتظر مخلصاً هـو رب المحد يسوع المسيح" (في ٣: ٢٠)؟

"متى أُظهر المسيح حياتنا فحينئذ تُظهرون أنتم أيضاً معه فى المجد" (كو٣: ٤)؟

" وتنتظروا ابنه من السماء الذى أقامه من الأموات يسوع الذى ينقذنا من الغضب الآتى" (١٠س١: ١٠).

" لأن من هو رجاؤنا وفرحنا وإكليل افتخارنا أم لستم أنتم أيضاً أمام ربنا يسوع المسيح في مجيئه" (١٦ تس٢: ٩١)؛

" لكى يثبّت قلوبكم بلا لوم فى القداسة أمام الله أبينا فى مجىء ربنا يسوع المسيح مع جميع قديسيه" (١٣س٣: ١٣)؛

" وكما وضع للناس أن يموتوا مرة ثم بعد ذلك الدينونة هكذا المسيح أيضاً بعد ما قُدم مرة لكى يحمل خطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه (لتمجيد قديسيه)" (عب٩: ٢٧، ٢٨)؛

"لأنه بعد قليل حداً سيأتي الآتي ولا يبطئ" (عب١٠ ٢٧)؛

"فالله الآن يأمر جميع الناس في كل مكان أن يتوبوا متغاضياً عـن أزمنـة الجهل لأنه أقام يوماً هو فيه مزمع أن يدين المسكونة بالعدل برجـل عَينـه مقدماً للجميع إيماناً إذ أقامه من الأموات" [القديس بولس متحدثاً في آريوس باغوس (أع١٧: ٣٠، ٣١)].

+ وهو اعتبر أن مجيء الرب، وبالتالي القيامة العامة، هي رجاء الأبرار في الحياة

الأبدية وإن لم تكن قيامة نكون "أشقى جميع الناس" (١كو ١٩:١٥) وإذاً "فلنأكل ونشرب لأننا غداً نموت" (٣٣:١٥).

# القديس بولس يبشر بقرب مجيء الرب

يشارك القديس بولس سائر التلاميذ (٢) والرسل إيمانهم وتوقعهم بقرب محىء الرب ومن هنا كان حتَّهم للمؤمنين على الاستعداد والسهر فالزمن يجرى ومهما بعدت النهاية فهي قريبة وهي تقترب أكثر مع كل يوم يمضي.

وهكذا كتب القديس بولس فى ختام رسالته إلى أهل رومية "هذا وإنكم عارفون الوقت ألها الآن ساعة لنستيقظ من النوم فإن خلاصنا (أى تمام الخلاص واستعلان يسوع المسيح) الآن أقرب مما كان حين آمنا. قد تناهى الليل وتقارب النهار فلنخلع أعمال الظلمة ونلبس أسلحة النور. لنسلك بلياقة كما فى النهار لا بالبطر والسكر ولا بالمضاجع والعهر لا بالخصام والحسد بل البسوا السرب يسوع المسيح ولا تصنعوا تدبيراً للجسد لأجل الشهوات" (روس ١٢١-١٤).

(۲) هكذا كتب أيضاً القديس بطرس في رسالتيه "وإنما نهاية كل شئ قد اقتربت فتعقلوا واصحوا للصلوات" (١بط٤: ٧) "وأما السموات والأرض الكائنة الآن فهي مخزونة بتلك الكلمة عينها محفوظة للنار إلى يوم الدين... ولكن لا يخفي عليكم هذا الشيء أن يوماً واحداً عند الرب كالف سنة وألف سنة كيوم واحد... ولكن سيأتي كلص في الليل يوم الرب الذي فيه تزول السموات بضجيج. فيما أن هذه كلها تنحل أي أناس يجب أن تكونوا أنتم في سيرة مقدسة وتقوى منتظرين وطالبين سرعة مجيء الرب.. ولكننا بحسب وعده ننتظر سموات جديدة وأرضاً جديدة يـسكن فيها البر". (٢بط٣: ٧-١٣).

والقديس يوحنا يكتب فى رسالته الأولى "والآن أيها الأولاد اثبتوا فيه حتى إذا أُظهر يكون لنا ثقة ولا نخجل منه فى مجيئه (١يو٢: ٢٨) " أيها الأحباء الآن نحن أولاد الله و لم يُظهر بعد ماذا سنكون ولكن نعلم أنه إذا أظهر نكون مثله لأننا سنواه كما هو" (١يو٣: ٢، ٣).

وكتب فى رؤياه " إعلان يسوع المسيح الذى أعطاه إياه ليرى عبيده ما لابد أن يكون عن قريب طوبى للذى يقرأ والذين يسمعون أقوال النبوة ويحفظون ماهو مكتوب فيها لأن الوقت قريب. هوذا يأتى مع السحاب وستنظره كل عين والذين طعنوه وينوح عليه جميع قبائل الأرض" (رؤا: ١، ٣، ٧)، وسجل قول الرب " أنا آتى سريعاً " (رؤا: ١، ٣، ٧).

كما كتب فى رسالته الأولى إلى أهــل كورنشـوس حاثــاً علــى طـرح الاهتمامات اليومية فلا وقت لها " فأقول هذا أيها الإخوة الوقت منــذ الآن مقصر لكى يكون الذين لهم نساء كأن ليس لهم والذين يبكـون كــألهم لا يبكون والذين يشترون كألهم لا يملكون والذين يشترون كألهم لا يملكون والذين يستعملون هذا العالم كألهم لا يستعملونه لأن هيئة هذا العالم تزول" (١كو٧: ٢٩-٣١).

بل أنه في رسالته الأولى إلى أهل تسالونيكي يقول " إننا نحن الأحياء الباقين سنخطف جميعاً معهم في السحب" (١٦س٤: ١٧) متوقعاً أن يكون حياً عند مجيء الرب.

### ما قبل مجيء الرب

انفردت رسائل القديس بولس بذكر علامات تسبق مجيء الرب، بعضها يفصح عما تحدث به الرب قبل صليبه، وبعضها يؤيده ما تضمنته رسائل القديسين بطرس ويوحنا. وأهم العلامات هي الارتداد<sup>(٣)</sup> (المصاحب للضيقة العظيمة التي يشير إليها القديس يوحنا في رؤياه – رؤلا: ١٤)، وظهور إنسان الخطية ابن الهلاك (الأثيم، المضل أو ضد المسيح Antichrist أو السنبي الكذاب، حسب معلمنا القديس يوحنا)<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>٣) سبق الرب وأنبأ عن قيام أنبياء كثيرين سيضلُّون كثيرين بآياتهم وبتعرض المؤمنين للآلام:

<sup>&</sup>quot;وحينئذ يعشر كثيرون.. ويقوم أنبياء كذبة كثيرون ويضلون كثيرين ولكشرة الإثم تـــبرد محبـــة الكثيرين (مت٢٤: ١٠-١٢). "لأنه سيقوم مسحاء كذبة وأنبياء كذبة ويعطون آيات عظيمـــة وعجائب حتى يضلوا ولو أمكن المختارين أيضا" (مت٢٤:٢٤).

<sup>(</sup>٤) "أيها الأولاد هي الساعة الأخيرة. وكما سمعتم أن ضد المسيح يأتي صار الآن أضداد للمسيح كثيرون. من هنا نعلم أنها الساعة الأخيرة.. من هو الكذاب إلا الذي ينكر أن يسوع هو المسيح. هذا هو ضد المسيح.. بهذا تعرفون روح الله. كل روح يعترف بيسوع المسيح أنه قد جاء في الجسد فهو من الله. وكل روح لا يعترف بيسوع أنه قد جاء في الجسد فليس من الله. هذا هو روح ضد المسيح الذي سمعتم أنه يأتي. الآن هو في العالم" (١ يو٢: ١٨: ٢٢، ٣٢، ٤: ٢، ٣)، "لأنه قسد

فكتب في رسالته الثانية إلى أهل تسالونيكي يهدئ من روعهم إزاء من يشيعون أن القيامة هي على الأبواب "ثم نسألكم أيها الإخوة من جهة مجمئ ربنا يسوع المسيح واجتماعنا إليه أن لا تتزعزعوا سريعاً عن ذهنكم ولا ترتاعوا لا بروح ولا بكلمة ولا برسالة (زائفة) كأها منا أي أن يوم المسيح قد حضر. لا يخدعنكم أحد على طريقة ما: لأنه لا يأتي (يوم القيامة) إن لم يأت الارتداد أولا ويُستعلن إنسان الخطية ابن الهلاك المقاوم والمرتفع على كل ما يُدعى إلها أو معبوداً حتى أنه يجلس في هيكل الله مظهراً نفسه أنه إلىه الحروح (حز ١٠٢٨)... والآن تعلمون ما يحْجُز (أي ما يواري أو يُخفي عمل الروح القدس إلى أن يأتي الزمان) حتى يُستعلن في وقته... وحينئذ سيُستعلن الأشيم الذي الرب يبيده بنفخة فمه (إش ١٠١٤) ويبطله بظهور مجيئه، الذي مجيئه (أي ظهور الأثيم) بعمل الشيطان بكل قوة وبآيات وعجائب كاذبة (أو بكل حديعة الإثم في الهالكين لأهم لم يقبلوا مجبة الحق حتى يخلصوا، ولأجل هذا سيرسل اليهم الله عمل الضلال حتى يصدقوا الكذب (١٠٢٠).

فالشيطان يقدم صنيعته ابن الهلاك المقاوم والذى يُظهر نفسسه أنه إله وسيؤيده الشيطان بالآيات الكاذبة وسينخدع به الهالكون الذين سيرتدون عن

\_

دخل إلى العالم مضلون كثيرون لا يعترفون بيسوع المسيح آتياً فى الجسد. هذا هو المضل والسفد للمسيح" (٢يو٧)، " فقبض على الوحش والنبى الكذاب معه الصانع قدامه الآيات التي بما أضلًا الذين قبلوا سمة الوحش وطرح الاثنان حيين إلى بحيرة النار المتقدة بالكبريت" (رؤ١٩:٠٠)، "وإبليس الذى كان يضلهم طرح فى بحيرة النار والكبريت حيث الوحش والنبى الكذاب" (رؤ٢٠:٠)،

<sup>(</sup>٥) " لأن مثل هؤلاء رسل كذبة ماكرون يغيرون شكلهم إلى شبه رسل المسيح. ولا عجب لأن الشيطان نفسه يغير شكله إلى شبه ملاك نور" (7 > 11 > 11).

<sup>(</sup>٦) قابل مع إش ٦: ٩، ١٠، مت ١٣: ١٤، ١٥ ، يو١٢: ٤٠، أع ٢٨: ٢٧

الحق ويصيرون تحت الدينونة. ولكن الرب بمجيئه وظهوره المخوف المملوء مجداً "يبيده بنفحة فمه" كأنه حفنة غبار أو فقاعة هواء ويطوى الهلاك الذين تبعوه "وأما نحن (المؤمنين) فلسنا من الارتداد للهلاك بل من الإيمان لإقتناء النفس" (عب ١٠: ٣٩).

## عن مجيء الرب وظهوره

يؤمّن القديس بولس على أقوال الرب عن ظهوره فى اليوم الأخير وضمنها "حينئذ تظهر علامة ابن الإنسان فى السماء، وحينئذ تنوح جميع قبائل الأرض (الخطاة) ويبصرون ابن الإنسان آتياً على سحاب السماء بقوة ومجد كثير فيرسل ملائكته ببوق عظيم الصوت فيجمعون مختاريه من الأربع الرياح من أقصاء السموات إلى أقصائها" (مت٢٤: ٣٠، ٣١، مر١٣، ٢٦) فيذكر الحقائق الإيضاحية التالية:

+ لا نرقد كلنا (أى سيوحد أحياء عند القيامة الأخيرة) ولكنسا كلنسا (الأحياء الأبرار) نتغير فى لحظة فى طرفة عين عند البوق الأخير، فإنه سيبوق فيُقام الأموات (الأبرار) عديمي فساد (أولاً) ونحن (الأحياء المؤمنين) نتغير لأن هذا الفاسد (الجسد) لابد أن يلبس عدم فساد وهذا المائت عسدم مسوت (١كوه١: ٥١-٥٣).

+ " لأنه إن كنا نؤمن أن يسوع مات وقام فكذلك الراقدون بيسسوع سيحضرهم الله أيضاً معه... إننا نحن الأحياء الباقين إلى مجيء الرب لا نسبق الراقدين لأن الرب نفسه بمتاف بصوت رئيس ملائكة (ميخائيل) (دا ١٣:١٠) رؤ ٢١:٧) وبوق الله سوف يترل من السماء والأموات في المسيح سيقومون أولاً ثم نحن الأحياء الباقين سنخطف جميعاً معهم في السحب لملاقاة الرب في الهواء" (١تس٤: ١٤-١٧).

إذاً فالأبرار ساعة مجيء الرب يقومون أولاً (قيامة الأبرار: مت ٢٤: ٣١، لو ٤ ١:٤١، يوه: ٢٩) سواء من كانوا راقدين (الذين يقومون أولاً) أو أحياء (الذين يعبرون الموت إلى القيامة فى لحظة فى طرفة عين)، ويُختطفون جميعاً فى السحب [بصورة ما كاختطاف أحنوخ (تكه: ٢٤، عب ١١: ٥) أو إيليا (٢مل ٢: ١١)] لملاقاة الرب فى الهواء " فى مجيء ربنا يسوع المسيح مع جميع قديسيه" (١ تس ٣: ٣١)، فيرافقونه فى مجيئه للدينونة حيث الباقون على الأرض هم الأشرار (سواء كانوا أحياء أم راقدين) الذين سيقومون للدينونة (قيامة الدينونة – يوه: ٢٩).

وهذا لا يعنى أن القيامتين متتابعتان أى يفصلهما فارق زمنى. فالزمن الذى نعرفه سيتغير، والسماء والأرض تحل محلهما أخريان جديدتان (٢بط٣: ١٣، وؤ ٢١: ١)، والأبدية قد بدأت، وكل ما هو مؤقت قد مضى مع كل ما سيمضى " فإنه تأتى ساعة فيها يسمع جميع الذين فى القبور صوته فيخرج الذين فعلوا الصالحات إلى قيامة الحياة والذين عملوا السيئات إلى قيامة الحياقة والذين عملوا السيئات إلى قيامة الدينونة " (يوه: ٢٨، ٢٩)، "هوذا قد جاء الرب فى ربوات قديسيه ليصنع دينونة على الجميع (جميع الخطاة)" (يه ١٤، ١٥).

+ كما يتكلم القديس بولس عن حسد القيامة الممجد الذي سيكون على صورة حسد محد المسيح (ف٣: ٢١):

" يزرع فى فساد ويقام فى عدم فساد. يزرع فى هوان ويقام فى مجد. يزرع فى ضعف ويقام فى قوة. يزرع جسماً حيوانياً ويقام جسماً روحانياً... وكما لبسنا صورة الترابى سنلبس أيضاً صورة السماوى... إن لحماً ودماً لا يقدران أن يرثا ملكوت الله ولا يرث الفساد عدم الفساد" (١كوه ١: ٤٢-٤٤، ٤٩، ٥٠).

وفي رد الرب على سؤال الصدوقيين قال الرب " أنمسم في القيامسة لا

يزوّجون ولا يتزوجون بل يكونون كملائكة الله فى السماء" (مت٢٠: ٣٠، مر٢١: ٥٠، لو ٢٠: ٥٣٠). فكل ما يرتبط باللحم والدم أى بالجسد الترابي سيُترك فى الأرض مع الموت تأكيداً على قول الرب فى رؤيا القديس يوحنا " ها أنا أصنع كل شئ جديداً" (رؤ ٢١: ٥).

+ إن العلامات التي تسبق الجيء سيلتقطها المؤمنون، وهم دوماً مستعدون فلن يكون الجيء مفاجأة لهم (رغم أن الساعة لا يعلم بها أحد - مدت ٢٥: ١٣، لو ١٢: ٤٥، ١٢: ٢٦-٣٠)، ولكن المفاجأة ستكون للأشرار اللاهين القائلين " أين هو موعد مجيئه لأنه من حين رقد الآباء كل شئ باق هكذا من بدء الخليقة" (٢بط٣: ٤):

" لأنكم تعلمون بالتحقيق أن يوم الرب كلص في الليل هكذا يجئ. لأنه حينما يقولون سلام وأمان حينئذ يفاجئهم هلاك بغتة كالمخاض للحبلي فلا ينجون. وأما أنتم أيها الإخوة فلستم في ظلمة حتى يدرككم ذلك اليوم كلص. جميعكم أبناء نور وأبناء لهار. لسنا من ليل ولا ظلمة. فلا نسنم إذا كالباقين بل لنسهر ونصح. لأن الذين ينامون فباليل ينامون والذين يسكرون فباليل يسكرون، وأما نحن الذين من لهار، فلنصح لابسين درع الإيمان والمحبة (الليل والظلمة هما رمز الخطية ويقترنان بالكسل والسهو والنوم وعدم اليقظة والسكر واللهو) وخوذة هي رجاء الخلاص لأن الله لم يجعلنا للغضب بل لاقتناء الخلاص بربنا يسوع المسيح الذي مات لأجلنا؛ حتى إذا للهنا أو سهونا) نحيا جميعاً معه" (١٠س٥: ٢-١٠).

والرب يحذّر حتى المؤمنين من الغفلة فيفاجأون هم أيضاً بمجيئه " فاحترزوا لأنفسكم لئلا تثقل قلوبكم فى خمار وسكر وهموم الحياة فيصادفكم ذلك اليوم بغتة لأنه كالفخ يأتى على جميع الجالسين على وجه الأرض" (لو ٢١: ٣٤، ٣٥).

#### امتحان الأعمال

كما جاء فى حديث الرب الشهير عن بحيئه وكيف سيجازى كل واحد كما يكون عمله شاهداً على صدق إيمانه باعتبار أن أعمال الإيمان موجهة فى حقيقتها لشخصه ".. بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتى هؤلاء الأصاغر في فعلتم" (مت ٢٠: ٣٤-٠٤)، فالقديس بولس يؤكد هو أيضاً على دور الأعمال فى اليوم الأخير فهى الشهادة على صدق الإيمان الذى بواسطته نلنا نعمة الخلاص: " فعمل كل واحد سيصير ظاهراً لأن اليوم سيبينه لأنه بنار يستعلن وستمتحن النار عمل كل واحد ما هو. إن بقى عمل أحد قد بناه عليه فسيأخذ أجرة. إن احترق عمل أحد فسيخسر وأما هو فسيخلص ولكن كما بنار" (١ كو٣: ١٣ - ١٠)، وقدم نفسه مثالاً " قد جاهدت الجهاد الحسن أكملت السعى حفظت الإيمان وأخيراً قد وضع لى إكليل البر الذى يهبه لى فى ذلك اليوم الرب الديان العادل وليس لى فقط بل لجميع الذين يجبون ظهوره أيضاً" (٢ تى ٤: ٧، ٨).

# عدل الله في الدينونة

فى دينونة الأشرار، الرافضين خلاص الرب، يتحقق عدل الله فى هلاكهم كما تحقق فى خلاصه محبته ورحمته وغفرانه لكل من يؤمن ويتألم من أحل إيمانه. فى هذا يكتب معلمنا بولس لأهل تسالونيكى " نحن أنفسنا نفتخر بكم فى كنائس الله من أحل صبركم وإيمانكم فى جميع اضطهاداتكم والضيقات التى تحتملونها بينة على قضاء الله العادل أنكم تؤهلون لملكوت الله الذى لأجلع تتألمون أيضاً، إذ هو عادل عند الله أن الذين يضايقونكم يجازيهم ضيقاً وإياكم الذين تتضايقون راحة معنا عند استعلان الرب يسوع من السماء

مع ملائكة قوته فى نار لهيب، معطياً نقمة للذين لا يعرفون الله والـــذين لا يطيعون إنجيل ربنا يسوع المسيح الذين سيعاقبون بملاك أبدى من وجه الرب ومن مجد قوته متى جاء ليتمجد فى قديسيه ويُتعجب منه فى جميع المؤمنين لأن شهادتنا عندكم صُدّقت فى ذلك اليوم"  $(7 \text{ Tm}) \cdot 3 - 1$ .

## في الانتظار المبارك لجئ الرب

تعفل رسائل القديس بولس بالتوجيهات الروحية للمؤمنين انتظاراً لجحئ الرب " للخلاص للذين ينتظرونه" (عبه: ٢٨) استعداداً وسهراً وتوبة وقداسة وحفظاً للوصية وعبة للجميع على نمج تعاليم السيد " اسهروا وصلوا لأنكم لا تعلمون متى يكون الوقت" (مر١٣: ٣٣)، " فاسهروا إذاً لأنكم لا تعرفون اليوم ولا الساعة التى يأتى فيها (ربكم) ابن الإنسان" (مـت٢: ٢٤، ٢٥: ١٣)، " فكونوا أنتم إذاً مستعدين لأنه في ساعة لا تظنون ياتى ابن الإنسان" (لو١١: ٤٠)، " اسهروا إذاً وتضرعوا في كل حين لكى تحسبوا أهلاً للنجاة من جميع هذا المزمع أن يكون وتقفوا قدام ابن الإنسان" (لو١١: ٣٦) " ها أنا آتى كلص. طوبي لمن يسهر ويحفظ ثيابه (نفسه ولا الماسته – طهارته) لئلا يمشى عرياناً (محرداً مـن النعمـة) فيروا عريته" (رؤ١: ١٥):

" فلا ننم إذاً كالباقين بل لنسهر ونصح" (١ تس٥: ٦)؛

" لأنكم تحتاجون إلى الصبر حتى إذا صنعتم مشيئة الله تنالون الموعد" (عب ١٠: ٣٦)؛

الرديئة الطمع" (كوس: ٥)؛

" أن ننكر الفجور والشهوات العالمية ونعيش بالتعقل والبر والتقوى فى العالم الحاضر منتظرين الرجاء المبارك وظهور مجد الله العظيم ومخلصنا يسوع المسيح" (تي٢: ١٢، ١٣)؛

" والرب ينميكم ويزيدكم في المحبة بعضكم لبعض وللجميع.. لكى يثبّت قلوبكم بلا لوم في القداسة أمام الله أبينا في مجيء ربنا يسوع المسيح مع جميع قديسيه" (١ تس٣: ١٢، ٣٠)؛

" فانظروا كيف تسلكون بالتدقيق لا كجهلاء بل كحكماء مفتدين الوقت لأن الأيام شريرة" (أفه: ١٥، ١٦)؛

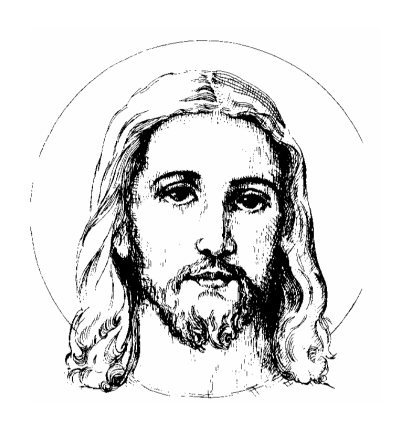
" أوصيك أمام الله... أن تحفظ الوصية بلا دنس ولا لوم إلى ظهور ربنا يسوع المسيح" (١٦ي٥: ١٠).

#### \* \* \*

إن إيماننا المسيحى يرتبط ارتباطاً مباشراً وأصيلا بمجيء السرب، والمؤمن الحقيقى يحيا منتظراً هذه الساعة البهيجة التي فيها يستوطن عند الرب. وبالتالى فالموت عنده ليس شبحاً يرعبه اقترابه وإنما هو الجسر الذي يعبر عليه إلى المحد، وبه تختم آلامه (وأفراحه الأرضية المحدودة إن وحدت)، وتظل نفسه في الفردوس في فرح حقيقي حتى ساعة القيامة حيث تتحد مع حسد المحدد وتُختطف على الهواء مرافقة الرب مع جميع قديسيه المشتركين في قيامة الحياة.

وحتى هذه الساعة فالوصية - لمن يزالون على الأرض مثلنا - هي "اسهروا.." والتضرع لكي يحفظنا الرب مقدسين حتى مجيئه وأن يجيزنا أيام

غربتنا بسلام، وأن يسند إيماننا أمام هجمة العدو وأعوانه الكذبة، وألا يهزّنا تراجع البعض وارتدادهم أو برود محبة الكثيرين.. فالرب قد سبق وأخبرنا في إنجيله (مت٢٤: ٢٥) كما أرسل لنا رسائله عبر القديسين بطرس وبولس ويوحنا حتى لا يفاحئنا هذا اليوم بغتة بل نكون دوماً مستعدين.



" أنا هو نور العالم "

(يو ۱۲:۸)



كتب صدرت من هذه السلسلة:

الكتاب الأول : في السلوك المسيحي

التدين المضاد...ومقالات أخري (طبعتان)

الكتاب الثانى : عن المسيح

يسوع المسيح الشفيع الكامل... ومقالات أخري (طبعتان)

الكتاب الثالث : المسيح في حياة الكنيسة والخدمة

عثرة الصليب ... ومقالات أخري (طبعتان)

الكتاب الرابع: شخصيات كتابية

١- القديس بطرس . . أول التلاميذ

٢- القديس بولس .. آخر الرسل (طبعتان)

الكتاب الخامس: قضايا إيمانية

المسيح يعرفنا عن ذاته ... ومقالات أخرى

الكتاب السادس: في السلوك المسيحي (٢)

نحن والصليب والخلاص ... ومقالات أخري

الكتاب السابع : قضايسا إيمانيسة (٢)

قضية الشفاعة ...ومقالات أخري

الكتاب الثامن: في السلوك المسيحي (٣)

ضبط النفس ...ومقالات أخري