الطبعة الثانية



# الكتاب الثالث المسيح في حياة الكنيسة والخدمة عــثرة الصليب

**... ومقسالات أخرى** 

دكتور جميل نجيب سليمان

اسم السلسلة : نور الحياة

الكتاب الثالث : المسيح في حياة الكنيسة والخدمة المسيولف : دكتور جميل نجيب سليمان

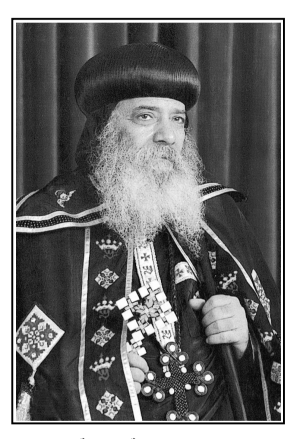
gamilnsoliman@yahoo.com

7.1. الثانية ٢٠١٠ الثانية ١٠٠٠

ت: ۲۲۰۲۹۷٤٤

المطبع\_\_\_\_ة : مدارس الأحد، ٧٠ شارع روض الفرج

رقم الإيـــداع: ١١٠٦٨ / ٢٠٠٨



صاحب القداسة والغبطة (البابا شنووه الثالث بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية الـ (١١٧)

#### المحتويسات

- ١ الله ظهر في الجسد ٩
- + وعلى الأرض السلام ١٠
- ۲ المسيح يقدم إلى الهيكل ١٣
  - + عيد التكريس للرب ١٤
  - ۳ المسيح يبارك أرضنا ۲۱
  - + العائلة المقدسة في مصر ٢٢
    - **3** صوم نینوی ۳۵
  - + الكنيسة وصوم نينوى ٣٦
    - + أعظم من يونان ٤١
      - ≥ عيد الصليب ٤٧
  - + الصليب في حياة المؤمن ٤٨
- 🥇 الصوم الكبير وأسبوع الآلام 🗸
  - + قراءة في أناجيل الصوم الكبير ٥٨
  - + اسبوع الآلام وآفاقه الروحية ٦٤
    - + عثرة الصليب ٧١
- + حول الترتيبات الطقسية لأسبوع الآلام ٩٦

#### ۱۰۷ – القيامة والكرازة ۱۰۷

- + القيامة والكرازة ١٠٨
  - + قوة من الأعالي ١١٨
- + أتحبني ... ارع خرافي ١٢٧

#### ٨ – المسيح موضوع الكرازة والخدمة ١٣٥

- + لمحات من الكنيسة الأولى ١٣٦
  - + العمل الإلهي في الخدمة ١٥٧
    - + الأرض الجيدة ١٦٥
    - + عن خدمة المسيحي ١٧٣

## كلمة إلى القارئ

بعد إصدار الكتابين الأول والثاني من "نور الحياة" - سلسلة الدراسات في كلمة الله - "في السلوك المسيحي" و "عن المسيح" في يونيو ٢٠٠٧، أُقدم إلى القارئ هذا الكتاب الثالث "المسيح في حياة الكنيسة والخدمة".

والمقالات التي يضمها هذا الكتاب، رغم تعلقها المباشر بشخص المسيح كما في الكتاب الثاني، ولكنه هنا يتناولها من زاوية "حضور المسيح في عبادة الكنيسة وأعيادها وخدمتها". فبعد الاحتفال بميلاد رئيس السلام، يأتي احتفاء الكنيسة بتقديم المسيح إلي الهيكل، فهروب العائلة المقدسة إلي مصر ومباركة شعبها، ثم صوم نينوي المميد للصوم الكبير سيراً علي خطي الرب، فعيد الصليب، وأسبوع الآلام، والقيامة. والفصل الأخير هو عن الخدمة باعتبار أن المسيح هو موضوع الكرازة كما أنه الفاعل فيها، ويبدأ بتقديم "لمحات من الكنيسة الأولي"، النموذج الباهر للكنيسة علي مدي التاريخ، ثم يتناول سمات "الأرض الجيدة" كما عرضها "المعلم" و دور كل مسيحي مؤمن في خدمة الله والقريب.

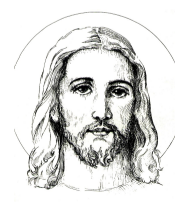
وأناشد القارئ أن يجعل الكتاب المقدس في متناوله وهو يقرأ هذا الكتاب – وسائر كتب هذه السلسلة – كي يعود إليه كلما احتاج الأمر، فهدفنا أن تتحول هذه الكتب إلي وسائل مساعدة لدراسة كلمة الله وحفظها وطاعتها.

وإني أسال إلهنا أن يستخدم هذا الجهد لمجد اسمه ولتعميق المعرفة بكلمته، وهي نور الحياة، بصلوات أبينا صاحب القداسة والغبطة البابا أنبا شنودة الثالث وصلوات آباء الكنيسة وسائر محبي المسيح.

#### \* \* \*

ما سبق كانت كلمتنا إليك في الطبعة الأولى (٢٠٠٨) من هذا الكتاب التي نفدت منذ بعض الوقت. وهذه هي الطبعة الثانية منقحة ومدِّقة.

وأملنا أن تمتد الفائدة إلى قطاعات جديدة من القراء تجدد علاقتها بكلمة الله التي هي "نور الحياة"، وفي هذا الكتاب الثالث خاصة : تلتقي بالمسيح متجلياً في الكنيسة : عبادتها وأعيادها وطقوسها وخدمتها، والتي تستند فيها كلها إلى كلمة الله الشاهدة لعمل المسيح. وغايتنا أن يصير الرب رفيق الحياة – كما هو مخلصها – من خلال كلمته.



# الله ظهر في الجسد

+ وعلى الأرض السلام

### وعلى الأرض السلام

عند ميلاد المسيح قبل ألفي عام، احتفلت الملائكة بهذا الحدث البهيج وبشرت الرعاة الساهرين على حراسة حرافهم بالتسبحة التي صارت نشيداً للأجيال "المجد لله في الأعالى، وعلى الأرض السلام، وبالناس المسرة" (لو ٢: ١٤).

ولقد توالت القرون، ولكن السلام ظل أملاً عزيزاً بعيد المنال، وتاريخ العالم تخضّبه الدماء: فالحروب لم تتوقف، والصراعات لم تنقطع، والضحايا يتـــساقطون كل يوم: بشراً وحيواناً ونباتاً ومدائن.

ورغم الويلات والقتلى والجرحى والمشوهين والمشردين والأرامل والأيتام، وخسائر الاقتصاد والبيئة، إلا أن صوت السلام ظل خافتاً مختنقاً لا يُلتفت إليه، والعداوات تتأصل وتتواصل والفرقاء يتمترسون في مواقعهم، ويرفضون الوساطات ودعاة السلام، والأقوياء يستأسدون ويندفعون ولا يقبلون بأقل من سحق الضعفاء.

وكانت قمة المآسى فى القرن العشرين، الذى حاء بحربين عالميتين ( ١٩١٥ - ١٩٢٥ ) حصدتا الملايين واستُخدمت فيهما أشد الأسلحة فتكاً وتدميراً. رغم هذا فقد انبثق من وسط الظلام والآلام والويلات وغبار المعارك توق إلى عالم يسوده السلام، ويتعامل مع الصراعات والمشاكل بالحوار والتفاوض لا بالسلاح. فتأسست الأمم المتحدة (١٩٤٥) ومؤسساتها المتعددة التي نجحت أحياناً وأخفقت أحياناً، ولكنها أتاحت للعالم أن يتقارب ويلتقى ويتعارف ويتفاهم ويتدخل لمنع نشوب الحروب وترسيخ السلام.

وهكذا رأينا جهوداً من الدول التي انتصرت في الحرب العالمية الثانية الإعمار الدول التي هزمتها مما أتاح فيما بعد إقامة علاقات طبيعية بين أعداء الأمس. كما نجح المجتمع الدولي أواخر القرن الماضي في إجهاض الصراع العرقي والديني في البلقان وإندونيسيا، كما استطاعت مصر تحقيق السلام (البارد) بينها وبين إسرائيل بعد أربعة حروب دامية.

و حملت إلينا بداية القرن الجديد بشائر حلول السلام في السودان، بين شماله و جنوبه بعد حرب أهلية دامت عشرين عاماً، وسيادة الهدوء بين الهند و باكستان المتنازعتين على كشمير، وتمدئة الموقف في كوريا الشمالية .

ورغم هذه العلامات المبشرة، تظل البؤر الملتهبة فى فلــسطين - مهــد المسيح - والعراق - حيث عاش أبونا إبــراهيم - وأفغانــستان، ودارفــور، والصومال، والتفجيرات اليومية التى تلتهم الأبرياء، توجع القلب وتطعن السلام فى الصميم، وتنبهنا إلى أن الإنسان لم يُشف بعد من شرّه وأطماعه. ولا يزال هناك التعصب والتطرف ورفض الآخر والتمثيل به، والتسلّط والظلم والقسوة والاستئثار بالسيادة واستبعاد الغير بل واستعباده، وكلها تشير إلى أن الشوط لا

يزال طويلاً، وأن دوام هذه الأسباب قد يفضى إلى ضربات موجعة للسلام في أماكن حديدة.

ر. كما يثير تفاؤلنا هذه النداءات في السنوات الأخيرة لتحقيق الديمقراطية في العالم، وهي دعوة للمساواة بين الناس وأن يحكموا أنفسهم لا أن يتسلّط عليهم شخص أو حزب أو جماعة أو قوة خارجية تحت أي دعوى، وهي اتجاه لاكتشاف أن كل البشر إخوة إلههم وخالقهم واحد، وأبوهم واحد وأمهم واحدة، مهما كان لوهم أو حنسهم أو عقيدهم. فالديمقراطية تتيح السلام والتنمية، بينما حكم الفرد يولّد الظلم والتمييز والخوف ويقود إلى الانقسام والدمار.

كما أن الدعوة السائدة لتجديد الخطاب السديني خليقة بكل ترحيب. فهسى تقصد أن يصب مسار التوحيه الديني بكل أدواته في حب الله وحب القريب على أساس أن كل البشر إخوة وأقرباء [كما عرض لنا الرب في مثل السامري السصالح (لو ۱۰ : ۳۰ – ۳۷)]. ويصير كل اتجاه للحض على كراهية الآخر أو رفضه أو نبذه أو تكفيره، إنكاراً للإيمان بالله وطعنة مباشرة في قلب الله "لأن الله محبة" (١يو٤ : ٨).

ولا نشك أن كل جهد فعال يُبذل محاربه الفقر والجوع والمرض والجهل الذى يعانى منه الملايين في أنحاء العالم - خصماً من ميزانيات صناعة أسلحة الدمار والموت - يخدم قضية السلام في الصميم، ويبعد شبح الحروب، الأهلية منها أو الدولية.

ويبقى أن على كل منا دوراً لسيادة السلام على أرضنا وتحقيق هتاف الملائكة، بأن نسعى دوماً للمصالحة مع الله (٢ كو ٥: ٢٠) بالتوبة فيتحق السلام مع النفس، وأن نمارس محبتنا المسيحية مع الجميع باعتبارنا طليعة كتيبة

السلام على الأرض، مجتهدين أن نغلب الشر بــالخير (رو ١٢: ٢١) والعــداء والبغضة بالحب والتسامح (مت ٥: ٤٤)، والتهجم والعدوان بالصمود وعــدم الانتقام والدعوة إلى السلام (رو ١٢: ١٨، ١٩).



# المسيح يُقدُّم إلى الهيكل

+ عيد التكريس للرب

### عيدالتكريس للرب

تُواصل الكنيسة احتفاءها بعمل الرب من أجلها، بعد أن خصّصت شهر كيهك لاحتفالات التجسُّد، واختارت من كلمة الله، ضمن قداسات الأحاد، ما يتعلّق به من بشارة زكريا الكاهن بميلاد يوحنا الذي يُهيئ الطريق أمام الرب (لو ٢٠١١–٢٥)، إلى بشارة العذراء مريم بميلاد المخلّص (لو ٢٠٦٠–٣٨)، ثم زيارة والدة الإله لأليصابات حيث تجلّى المقام الرفيع للعذراء وروحانياتها العالية (لو ٢٩١١-٥٠)، وأخيراً ميلاد المعمدان (لو ٢٠١٥-٨٠)، ثم ميلاد ابن الله (مت ٢٠١٠) يوم عيد الميلاد. وأُحيط هذا كله في صلوات الكنيسة بالتسبيح والسهر الليل كله تحية لمن تنازل وأخلى نفسه، وجاء إلى أرضنا عبداً مثلنا (في ٢: ٧)، حاملاً خطايانا في حسده (١ بط ٢: ٢٤)، وفاتحاً لنا من حديد أبواب الفردوس (لو ٣٣: ٣٤).

ومتتبعة خطوات الرب تحتفل الكنيسة بختان الطفل يسوع في اليوم الثامن من مولده، حيث بدا وهو رب الناموس خاضعاً للناموس (غل ٤: ٤و٥) الذي

يُقدِّس كل بكر فاتح رحم (حر ١٣: ٢)، فصار بكر الخليقة الجديدة (كو ١: ١٥) بكراً بين إخوة كثيرين (رو ٨: ٢٩) يسيرون وراءه ويحملون صليبه ويقتفون إثر خطواته (١بط ٢: ٢١)، وبكر القائمين من الموت في الزمان الأخير (١كو ١٥: ٢٠و٣، كو ١: ١٨، رؤ ١: ٥).

ثم ها هي الكنيسة تحتفل أيضاً بدخوله الهيكل طفلاً (١) بعد أربعين يوماً من مولده، لكي تُقدِّم أُمه، الخاضعة هي أيضاً للناموس (رغم ميلاد ابنها من غير زرع بشر، وهو قدوس القديسين)، تطهيراً وفدية كسائر الفقراء، تُقدِّم فرخي يمام أو حمام (حر ١٣: ١٣، لا ١٢: ٢-٢، عد ١٦، لو ٢: ٢٢-٢٤)، وتُقدِّم طفلها للرب ومعه تُقدِّم شكرها على عطيته الثمينة.

وبينما الرضيع محمولاً يبدو أنه لا يملك من أمره شيئاً، تفيض الأفواه تنبُّؤاً عنه، يحيط به كبار الناموسيين (سمعان الشيخ) والنساء التقيات ملازمات الهيكل (حنَّة النبية). ومن جديد (بعد إشارة الملاك جبرائيل إلى مهمته الخلاصية عندما ذكر للعذراء وليوسف أن اسمه يسوع "لأنه يُخلِّص شعبه من خطاياهم" – مت ١: ذكر للعذراء وليوسف أن اسمه يسوع "لأنه يُخلِّص شعبه من خطاياهم" – مت ١: ١٢، لو ١: ٣١، وعندما بشَّر الرعاة بميلاد المخلِّص المسيح الرب – لو ٢: ١١) يُخيِّم على المجتمعين ظل الصليب المنتصب في الأُفق على بُعد ثلث قرن من ذلك الزمان.

#### الهيكل الحقيقي

رغم أن الرب كان رضيعاً عندما قُدِّم إلى الهيكل، وبدا حسب الظاهر أصغر مَن في المشهد، بل والوحيد الذي لا يُدرِك ماذا يجري من حوله، إلا أنه يظل الإله القادر على كل شيء، والمحيط بالماضي والحاضر والمستقبل، والمدرك

<sup>(</sup>١) في الثامن من أمشير (١٤ أو ١٥ فبراير).

أكثر من كل من حوله. بل إنه هو الهيكل الحقيقي الذي يحلُّ فيه كل ملء اللاهوت والروح القدس المُحيي. وها هو الرب وهو يقترب من الصليب يقول لليهود: "انقضوا هذا الهيكل، وأنا في ثلاثة أيام أُقيمه" (يو ٢: ١٩). ويُفسِّر كاتب الإنجيل بالوحي الإلهي هذا القول: "وأما هو فكان يقول عن هيكل جسده" (يو ٢: ٢١) الذي أقامه في اليوم الثالث. وبينما نُقض هيكل أورشليم الرمز، يظل الرب – الهيكل الحقيقي – قائماً إلى الأبد.

#### تقديم المسيح إلى الهيكل

بهجرد أن أكملت العذراء أيام تطهيرها (حسب شريعة موسى – لو  $\Upsilon$ :  $\Upsilon$ )، والمسيح عمره أربعون يوماً، مضت به إلى الهيكل في أورشليم، لتُقدِّم ذبيحة  $\Upsilon$ ) عن تطهيرها، وهي التي وَلدت كُلِّي القداسة والنقاء، والذي وُلد به من الروح القدس بريئاً من خطية آدم رغم أنه ابن آدم (لو  $\Upsilon$ )؛ ومن ناحية أخرى، لتقديم ابنها البكر (لو  $\Upsilon$ :  $\Upsilon$ ) للرب "كما هو مكتوب في ناموس الرب" أن كل ذكر فاتح رحم يُدعَى قدوساً للرب" (لو  $\Upsilon$ :  $\Upsilon$ ) أي مكرَّساً له، وهي بهذا تتنازل عن أولوية أمومتها ليصير ابنها من حق الله أولاً ( $\Upsilon$ )، وهي الخطوة التالية بعد التجسيد في الطريق الطويل للخلاص.

فها هو يسوع الطفل ذو الأربعين يوماً يُقدَّم إلى الهيكل ويُعلن تكريسه لهمته التي أتى من أجلها. وقد سبق أن قدَّمت حنَّة ابنها صموئيل، الذي وهبه

<sup>(</sup>٢) كان أحد الطائرين يُذبح ويُحرق بكامله رمزاً للتكريس الكامل للرب؛ أما الآخر فيُذبح وينضح الكاهن من دمه على الأم فتطهر (لا ٢:١٨).

<sup>(</sup>٣) خر ۱۳: ۲؛ ۲۲: ۲۹؛ ۳٤: ۱۹، عد ۳: ۱۳؛ ۸: ۱۷؛ ۱۸: ۱۰.

<sup>(</sup>٤) وهو ما صرَّح به الرب للعذراء ويوسف عندما وحداه يُعلِّم في الهيكل: "ألم تعلما أنه ينبغي أن أكون في ما لأبي" (لو ٢: ٤٩)، وما قاله لمَن أخبروه أن أمه وإخوته خارجاً يطلبونه، ناظراً إلى الجالسين حوله: "ها أُمي وإخوتي... لأن مَن يصنع مشيئة الله هو أخي وأختي وأُمي" (مت ١٢: ٤٩ م. م. ٣: ٣٤ و٥، لو ٨: ٢١).

الله لها حسب الموعد، وهو ابن ثلاث سنوات، كي يخدم الله في الهيكل في شيلوه، قائلة: "لأجل هذا الصبي صلَّيتُ، فأعطاني الرب سؤلي الذي سألته من لدُنه، وأنا أيضاً قد أعرته للرب، جميع أيام حياته، هو عاريَّة للرب" (١صم١: ٢٧و٨٨). ولكن الرب هو وحده بين كل المكرَّسين كان تكريسه كليًّا وكاملاً، بذل فيه نفسه التي لم تخطئ فداءً لكل الخطاة، واهباً حلاصه مجاناً لكل مَن يؤمن. فهو يُقدَّم لا كخادم الله فقط بل كذبيحة فريدة تتحقق فيها ما رمزت إليه كل ذبائح العهد القديم. وإذا كان حروف الفصح القديم قد أنقذ كل أبكار إسرائيل من ضربة الملاك المُهلك، فإن ذبيحة هذا البكر، ابن الله الوحيد، قد أنقذت كل البشر، كل مَن يؤمن.

والعذراء هنا هي مثال الكنيسة. فإذا كانت مريم قد حملت الطفل يسوع لتقديمه إلى الهيكل مرة واحدة، فإن الكنيسة تحمل حسد المسيح ودمه في الإفخارستيا في كل قدَّاس وتقدِّمهما استحضاراً متحدِّداً لعشاء الرب ليلة آلامه، وإعلاناً وتبشيراً بموت الرب وقيامته إلى أن يجيء .

#### شهادة سمعان الشيخ

التدبير الإلهي جعل تقديم المسيح إلى الهيكل احتفالياً. فها هو سمعان الشيخ "البار التقي الذي ينتظر تعزية إسرائيل"، والذي امتد عمره طويلاً ليرى إشراق النور بعد الظلام الطويل، ولأن الروح القدس كان عليه فهو يُقبل "بالروح" إلى الهيكل، ويظل في انتظار دخول المخلّص. وبعد التطهير والذبح والإحراق ورش الدم، يدنو سمعان من العائلة المقدسة ويطلب أن يحمل الطفل على ذراعيه، وإذ يتحقّق وعد الله أن يبقى إلى أن تكتحل عيناه بمرأى مولود العذراء مخلّص العالم (٥) يُبارك الله

<sup>(</sup>o) يذكر التقليد أن سمعان الشيخ كان واحداً من السبعين الذين أسهموا في ترجمة أسفار العهد القليم من العبرية إلى اليونانية. وقد توقّف سمعان أمام آية إشعياء الشهيرة: "ولكن يُعطيكم السيّد نفسه آية، ها العذراء تحبل وتلد ابناً وتدعو اسمه عمانوئيل" (إش ٧: ١٤)، وخطر له أن الكلمة قد تكون غير ملائمة أو غير مقصودة لذاتها، وألها ربما كانت الفتاة أو المرأة، ولكن الوحي لم يسمح له بتغيير الكلمة: "وأوحي له بالروح القدس أنه لا يرى الموت قبل أن يرى مسيح الرب (مولودا من عذراء)" (لو ٢: ٢٦)، ويتيقن من صدق كلمة الله.

ويهتف: "الآن تطلق عبدك يا سيد حسب قولك بسلام، لأن عينيَّ قد أبصرتا خلاصك" (لو ٢: ٢٥-٣٠).

وقبل أن يمضي سمعان من الهيكل ومن العالم، ترك لنا شهادته الفريدة عن الرب، حتى كان "يوسف وأُمه يتعجبان ممَّا قيل فيه" (لو ٢: ٣٣). فالمسيح هو الذي به الخلاص (لو ٢: ٣٠)، وأن هذا الخيلاص مُقدَّم لجميع المشعوب (لو ٢: ٣٠)، مُذكِّراً بنبوَّات إشعياء: "وأجعلك عهداً للشعب ونوراً للأمم" (إش ٢٤: ٩)، "فقد جعلتك نوراً للأمم لتكون خلاصي إلى أقصى الأرض" (إش ٤٩: ٦)، سواء الأمم الذي يصير الرب لها نوراً يُعلَن، أو إسرائيل الذي يتمجَّد بأن المخلِّص هو ابن داود (لو ٢: ٣٢).

<sup>(</sup>٦) استوحت الكنيسة من نبوءة سمعان هذه الفقرة من قطَع صلوات الساعة التاسعة: "عندما نظرت الوالدة الحَمَل والراعي مخلِّص العالم على الصليب مُعلَّقاً، قالت وهي باكية: أما العالم فيفرح لقبوله الخلاص، وأما أحشائي فتلتهب عند نظري إلى صلبوتك الذي أنت صابر عليه، يا ابني وإلهي".

"المسيًّا مخلِّص العالم" و"الخادم المتألِّم" الذي تنبَّأ عنه إشعياء (إش ٥٠و ٥٠ و٥٠٥).

#### شهادة حنَّة النبية

حول المسيح اجتمع الشيوخ والرجال والنساء والشباب والأطفال، وجاءت الشهادة له من أنبياء العهد القديم. وفي حفل تقديمه إلى الهيكل تتقدم حنّة بنت فنوئيل، التي من سبط أشير، النبية الشيخة التي تجاوزت المائة عام، لكي تُلقي بشهادتها. وهي مؤهّلة لهذه الشهادة بألها نبية، وأرملة منذ نحو أربعة وثمانين عاماً، مُلازمة الهيكل، عابدة بأصوام وطلبات ليلاً ولهاراً "فهي في تلك الساعة وقفت تُسبِّح الرب، وتكلَّمت عنه مع جميع المنتظرين فداءً في أورشليم" (لو ١: ٣٦-٣٨). ولا شكَّ أن حنَّة قد أدركت بالروح أن مخلّص العالم قد جاء، ومن هنا وقفت تسبِّح الله. ومع الأتقياء من شعب إسرائيل عابدي الهيكل والمترجِّين ميلاد الفادي، أحذت تتكلَّم عنه. وها هُنَّ النساء، إلى جوار الرجال، يتبهَّل ويشهدْن عن مخلّص العالم كله، بيهو ده وأُمه، برجاله و نسائه.

#### شهادتنا

في باكورة عمرنا حملت كلاً منا أُمه، ودخلت بنا إلى حيث جرن المعمودية في الكنيسة، فجحدت الشيطان عنا، ثم سلَّمتنا إلى كاهن الله الذي قام بتعميدنا؛ فانتسبنا بميلادنا الجديد بالروح القدس إلى الله، وبالميرون مُسِحنا فتقدَّسنا، صائرين رعية مع القديسين وأهل بيت الله.

ولكن بعد أن احتبرنا كبالغين حياة الإيمان، فلنذكر في كل مرة ندخل الكنيسة أن نجدِّد عهدنا كمقدَّسين للرب، وراجعين بالتوبة إلى الله كل يوم،

وسائرين في خُطَى المخلِّص حاملين عاره، وقابلين بالفرح شركة آلامه، ومتمتعين بتعزياته، ومبشِّرين العالم بخلاصه.

على أن احتفال الكنيسة بتقديم المسيح إلى الهيكل لا يصحُّ أن يعبُر علينا كأنه فقط تذكار خاص بالمسيح ورسالته الخلاصية، ولكنه يمكن أن يحقِّق غايـة ذاتيـة بحدِّدة للحياة إن انتبهنا إليه كعيد لكلِّ منا، نحتفل فيه مع الرب بتكريـسنا، تلاميـذ وحدَّاماً لله، وتسليم حياتنا دون تحفُّظ لعمل الروح، لنكون فعلاً وحقاً نوراً للعالم وملحاً للأرض. وكمؤمنين اختبروا الخلاص وانتُزع منهم حوف الموت نتطلع بالرجاء إلى ساعة استعلان خلاصنا الأخير بالجيء الثاني للرب ، مستعدِّين كل يوم للخروج من هذا العالم إلى العُرس السماوي. وفي كل صلاة مسائية لهتف مع سمعان مبتهجين: "الآن... تُطلق عبدك (عبدتك) يا سيد بسلام..." (إنجيل صلاة النوم، والإنجيل الختامي لصلاة نصف الليل – لو ٢ : ٢٩ - ٣٢).







# المسيح يبارك أرضنا

+ العائلة المقدسة في مصر

## العائلة المقدسة في مصر

لمصر أن تتيه وتزهو بين بلاد العالم، فهي البلد الوحيد الذي زاره السرب طفلاً مع أمه العذراء ويوسف النجار، فاستضافه مرحباً، كما أن شعبها هـو أول الشعوب الأممية التي جاء الرب وبشرها بالخلاص.

وهو قد جاء إلى مصر في الحقيقة لاجئاً من طغيان ملوك ورؤساء كان القتل وسيلتهم السهلة للتعامل مع قضاياهم حتى ولو كان قتل من جاء لخلاصهم.

وهروب العائلة المقدسة من بيت لحم إلى مصر والعودة بعد موت هيرودس سجّله إنجيل معلمنا متى في أعداد قليلة من الأصحاح الثاني (١٣:٢- هيرودس سجّله إنجيل معلمنا متى في أعداد قليلة من الأصحاح الثاني (٢٣) ولكن التقليد والتاريخ وما خلّفته هذه الرحلة وراءها من آثار أضاف

<sup>(</sup>١) الكنيسة القبطية (المصرية) تقرأ هذا الجزء من الإنجيل، في الأحد الأول من شهر طوبه، الـــذي يذكر ملابسات الهروب من بيت لحم إلى مصر ثم العودة. ولكنها تحتفل بدخول العائلة المقدسة إلى مصر في ٢٤بشنس (الذي يوافق أول يونيو) بعد رحلة استغرقت أكثر من أربعة شهور.

كثيراً من التفاصيل عن هذه الزيارة المباركة التي فسرت لماذا قال الوحي قبل قرون "مبارك شعبي مصر " (إش ٢٥:١٩)، وهي أضافت إلى ما تتمع به مصر " من مكانة في الكتاب المقدس، فهي جنة "كجنة الرب كأرض مصر " (تك ١٠:١٣) ومواطنوها أهل حكمة " هَذّب موسى بكل حكمة المصريين " (أع ٢٠:٢٢).

وقبل أن نتناول بالتفصيل رحلة العائلة المقدسة في ربوع بلادنا، التي انبثقت في كل بقعة زارتها منارة للخلاص وإذاعة الأخبار السارة لعالم يترصده الشر والموت، نعرض لما جاء عن مصر في الكتاب المقدس منذ فجر التاريخ الإنساني وحتى فتحت ذراعيها لاستقبال الرب مع رفاقه القديسين.

#### مصر في الكتاب المقدس

+ مصر (كيمى أو كمت بالقبطية، ومعناها "الأرض السسوداء" بسبب الطمى أو "التوأم" إشارة إلى الوجهين البحرى والقبلى) يشتق اسمها من مصرايم أحد أبناء حام الأربعة (كوش – الحبشة – ومصرايم – مصر – وفوط وكنعان) (تك ٢٠١٠). والمزمور (٢٠٥: ٢٣، ٢٧، ٣٨) يشير إلى أن مصر أرض حام "فجاء إسرائيل إلى مصر ويعقوب تغرب في أرض حام.. أرسل موسى عبده وهرون الذي اختاره أقاما بينهم كلام آياته وعجائب في أرض حام.. فرحست مصر بخروجهم".

+ وفي بدايات سفر التكوين، يذكر الوحى أن جوعاً حدث في الأرض (حاران وشكيم) "فانحدر ابرام (وساراى ولوط) إلى مصر ليتغرب هناك" (تك٢١:١١) (٢). وكان هذا أول ذكر لمصر في الكتاب المقدس، وتبع ذلك ذكر مصر ٥٦٠ مرة في العهد القديم (٣) و ٢٤ مرة في العهد الجديد. كما تكرر ذكر "مصري" و "مصرية" و "مصرين" ١٢٠ مرة معظمها في العهد القديم.

<sup>(</sup>٢) من المرجح أن هذا تم في عهد الملك سنوسرت الثالث (٩٩١-١٧٧٨ق.م).

<sup>(</sup>٣) أكثرها في سفر الخروج (١١١ مرة) يليه سفر التكوين ( ٧٠ مرة).

+ لم يتوقف مجيء الآباء إلى مصر بعد إبراهيم، وكان أولهم يوسف الذي باعه إخوته حسداً إلى قافلة من الإسماعيليين (أبناء إسماعيل) متجهة إلى مصصر حيث اشتراه فوطيفار رئيس جند فرعون وانتهى به المطاف إلى السجن ظلماً ولكن الله تمجد به حتى صار أميناً على حزائن مصر ومنقذاً للعالم القديم من المجاعة، وأعطاه فرعون اسماً مصرياً: صفنات فعنيح (تك ٢٥-٣٨:٤١). وهكذا جاء أيضاً أخوته ويعقوب أبوه (وكانت سنّه ١٣٠ سنة) وسكنوا في أرض جاسان (شرق الدلتا) (تك٤٧: ٦). و بقى يعقوب في مصر ١٧ سنة حتى مات، و حنطوه كسائر المصريين و ناحوا عليه ٧٠ يوماً منها ٤٠ يوماً استغرقها التحنيط (تك ٢:٥٠، ٣٣:٤٩) وصعد يوسف به ومعه مركبات وفرسان وجيشاً كبيراً إلى عبر الأردن "وناحوا هناك نوحاً عظيماً وشديداً جداً. وصنع (يوسف) لأبيه مناحة سبعة أيام، فلما رأى أهل البلاد الكنعانيون المناحـة في بيدر أطاد قالوا هذه مناحة ثقيلة للمصريين لذلك دُعى اسمه آبل مصرايم الذي في عبر الأردن " (تك ٠٥:٧-١١). كما حنط الأطباء المصريون يوسف بعد موته (١١٠ سنة) "ووضع في تابوت في مصر" (تك ٢٦:٥٠). وعند الخروج "أحذ موسى عظام يوسف معه لأنه كان قد استحلف بني إسرائيل بحلف قائلاً أن الله سيفتقد كم فتصعدون عظامي من هنا معكم " (تك ٥٠٥٠، حر .(19:17

+ وفي مصر ولد موسى وعاش ابناً لابنة فرعون وفيها تم أول فصح للرب الذى كان رمزاً مبكراً للخلاص، وقاد موسى مع هرون بني إسرائيل عبر البحر الأحمر وتسلم لوحي الشريعة على حبل سيناء (حوريب) ومات (١٢٠ ســنة)

في أرض موآب (تث ٢٣:٥، ٦) ومات قبله أخوه الأكبر هرون (١٢٣ سنة) دون أن يدخلا كنعان (عد٢٠:٢٨، ٢٩، ٣٣: ٣٨، ٣٩).

+ كما عاش في مصر يشوع بن نون الذي قاد الشعب الإسرائيلي عند دخوله كنعان بعد وفاة موسى، وأيضاً النبي دانيال. ويقال أنه دفن في مصر الأنبياء أليشع وإرميا وحزقيال ويوحنا المعمدان (ور. بما دانيال أيضاً)، ويتردد أنه جاءها القديسان بطرس (١ بط ١٣٠٥) ولوقا ، وكان مبشرها الأول القديس مرقس الذي استشهد على أرض الإسكندرية (٦٨م)، وبشر التلميذان سمعان القانوني وبرثولماوس (نثنائيل) جنوب مصر وحملا معهما إنجيل معلمنا متى.

+ يذكر الكتاب مصريين كثيرين لعبوا أدواراً هامة في التاريخ الإنسان، منهم أكثر من فرعون (٤) وأكثر من ملكة مصرية، وإسماعيل ابن هاجر المصرية (تك٢١:٥١) وفوطيفار رئيس شرط فرعون (تك٣٩:١)، وثاوفيلُس (الـــذي كتب له القديس لوقا إنجيله وسفر الأعمال)، وشهود العنصرة (أع٢:٣)، وأبلُّوس السكندري (أع ٢٤:١٨). فضلاً عن زوجات مصريات لعدد من رحال الله: هاجر زوجة إبراهيم (تك٢١:٦)، وفولا عن زوجة إسماعيل (تـــك٢١:٢١) وأسنات بنت فوطى فارع كاهن أون (عين شمس) زوجة يوسف (تك ٢٤:٥٤) التي أنجبت له منسي وأفرايم (تك٢٤:١٥)، وصفورة بنت كاهن مديان زوجة موسى طر سبطاً بديلاً عن دان (رؤ٧:٦)]، وصفورة بنت كاهن مديان زوجة موسى (حر٢:٢١)، وزوجة سليمان الحكيم ابنة فرعون (القرن ١١ق.م.)

+ مصر - وباختيار الهي - هي البلد الوحيد الذي زاره الرب مـع أمـه ويوسف النجار وسار في صحرائه ومدنه وعاش فيه ما يزيد عن ثلاث سنوات

<sup>(</sup>٤) مثل الملك شيشق (شيشنق)- أول ملوك الأسرة ٢٢- الذى استولى على القدس وأخذ حـزائن وذهب الهيكل (٩٣٠ق.م) (١مل١٤: ٢٥، ٢٦).

وشرب من ماء نيله وأكل من حبزه وثماره واختلط بشعب مصر وتكلم معهم بالقبطية (وهي اللغة الأخرى التي تكلم بها غير الأرامية التي تكلم بها مع اليهود الذين التقى بهم).

مصر هي إذاً أورشليم الثانية ، حتى أن الحجّاج الأحباش كانوا يـــزورون الدير المحرق في عودهم من زيارة القدس.

#### خط سير الرحلة (يُراجَع على الخريطة ص ٢٧)

سجّل الوحي الإلهي رحلة الرب إلى مصر قبل ثلاثة قرون من بدئها في نبوة إشعياء "وحي من جهة مصر. هوذا الرب راكب على سحابة سريعة (محمولاً على أمه العذرء مريم) وقادم إلى مصر " (إش١٤١)، وها نحن نتابع العائلة المقدسة في رحلتها الشاقة من بيت لحم إلى مصر وحتى عودتها إلى الناصرة (٥):

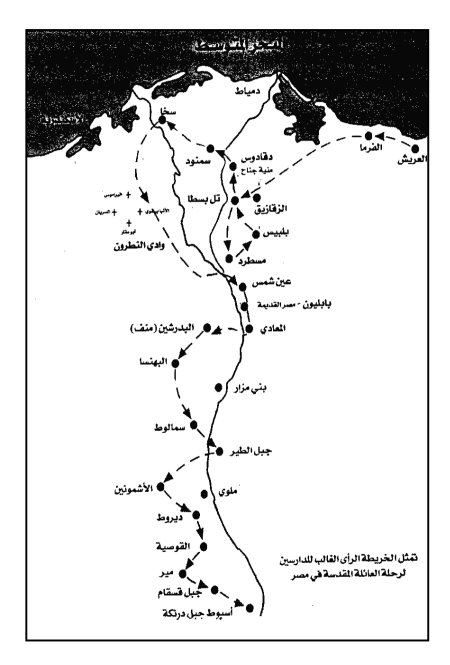
#### (١) من بيت لحم إلى مصر القديمة

+ بعد ظهور الملاك ليوسف (قائد الرحلة) في حلم قائلاً له "قم وخند الصبي وأمه واهرب إلى مصر وكن هناك حتى أقول لك لأن هيرودس مزمع أن يطلب الصبي ليهلكه" (مت٢٠٣١)، قام وأخذ يسوع (وعمره سنتان) وأمه (حوالي ١٥ سنة) ليلاً لاحثاً إلى أرض مصر الطيبة. ويقال أنه كان ضمن أفراد الرحلة سالومة (مر١٥٠:٥٠) (أخست العنذراء أم ابني زبدي – مت٢٠:١٠) وربما أيضاً يوسى (أخو يعقوب الصغير ابنا مريم الأخرى – مت٢٠:٢٥)، مرو١:٠٤).

+ بدأت العائلة رحلتها إذاً من بيت لحم إلى أشقلون (عــسقلان) علــى ساحل البحر المتوسط ثم شرقاً إلى حبرون (الخليل) ثم عادت إلى البحر عند غزة

<sup>(</sup>ه) يُذكر أن **العذراء** ظهرت في رؤيا للبابا ثيثو فيلوس (الثالث والعشرين في عداد البطاركة) (٣٨٤ – ١٦٤م) ومنها عرف الطريق الذي سلكته العائلة المقدسة وسجّله في ميمر استند إليه السنكـــسار القبطي (٢٤ بشنس).

(وهي من أقدم عشر مدن باقية في العالم إلى اليوم) إلى نيسس (خان يونس) فالعريش وبيلوزيوم (الفرما) (شمال سيناء) وعبرت المضيق بين القنطرة وبحيرة المترلة ومنها إلى أرض جاسان (محافظة الشرقية الحالية) حيث مرت بالمدن التالية:



بسطة أو فيبستة (حز ٣٠: ١٧) (تل بسط) (٦) القريبة من الزقازيق، واتجهت حنوباً إلى المحمّة (مسطرد) ثم راجعة شمالاً إلى بلبيس (وبها شجرة تعرف باسم شجرة العذراء مريم استظلت بها العائلة المقدسة)، ومن بلاد الدقهلية مروا في دقادوس (وهي تحريف لكلمة ثيئوطوكوس أي أم الإله)، مركز ميت غمر، والتي تحتوي كنيستها على أيقونة قديمة للعذراء، ثم عبرت فرع النيل إلى سمنود (٧) (التي حرج منها ملوك مصريون والكاهن المؤرخ مانيتون في القرن الثالث قبل الميلاد)، ومنها اتجهت العائلة إلى سخا (جنوب كفر الشيخ) وأصل الاسم: إيسوس خا أي كعب يسوع وكانت تحوي حجراً يقال أنه يحمل أثر قدم الطفل يسوع.

+ بعد ذلك عبرت العائلة المقدسة فرع رشيد غرباً إلى وادى النطرون ، الذي بعد أقل من أربعة قرون من الزيارة تأسست فيه أديرة أربعة (على الأقل) يهتف سكالها الرهبان باسم الرب واسم أمه العذراء آناء الليل وأطراف النهار هي أديرة العذراء (السريان) وأنبا بيشوى والبراموس (مكسيموس ودوماديوس) وأنبا مقار.

+ ومن وادي النطرون اتجهت العائلة جنوباً بـشرق إلى أون (عـين شمس) (٨) (والتي نشأت بجوارها أوائل القرن العشرين هليوبوليس مدينة الشمس العصرية)، والمطرية (التي تضم شجرة مريم والبئر التي كانت تـشرب منها

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>٦) سقطت أوثان تل بسطا (ومدن أخرى كثيرة) عندما مروا بها تحقيقاً لنبوءة إشعياء "هوذا الــرب قادم إلى مصر فترتجف أوثان مصر من وجهه ويذوب قلب مصر داخلها" (إش١٩٠١)، كما انبثق فيها نبع ماء بيد يسوع الطفل.

 <sup>(</sup>٧) كنيسة القديس أبانوب الحالية بسمنود بنيت على آثار كنيسة قديمة باسم العذراء مريم بجوار بئر
 استخدمتها العائلة المقدسة.

<sup>(</sup>٨) تتعلق بما نبوة إشعياء "في ذلك اليوم يكون في أرض مصر خمس مدن تتكلم بلغة كنعان وتحلف لرب الجنود يقال لإحداها مدينة الشمس" (أش١٩١٨) وهي عين شمس التي استقبلت السسيد المسيح شمس البر.

العائلة المقدسة وكان حولها سبعة أفدنة مزروعة من البلسم (البلسان)، وكان يحج إليها شعوب العالم إلى أن منع إبراهيم باشا - ابن محمد على - الزيارة، ولكن في العقود الأخيرة تم تحديد المكان وأصبح مزاراً للمؤمنين والسائحين. ويقال إن العائلة المقدسة مرت بهذه المنطقة مجدداً في طريق عودها إلى الناصرة.

+ وفي اقتراب العائلة المقدسة من وسط مصر مرت أو أقامت في مناطق مختلفة منها حي الزيتون وحارة زويلة (بالغورية) والدرب الواسع (من شارع كلوت بك) (وفيه الكنيسة المرقسية والدار البطريركية حتى نياحة البابا كيرلس السادس) ومنطقة أبو الريش ومنها إلى مصر القديمة (الفسطاط) وبابلون (بابليون) (وفيها كنيسة للعذراء)، وسكنت في مغارة تضمها حالياً كنيسة القديس سرجيوس الشهير بأبي سرجة (إحدى أقدم الكنائس في مصر والعالم، وقد وُضع مذبحها الخشبي العريق بالمتحف القبطي). وترجّع بعض المصادر أن إقامة العائلة المقدسة في هذه المنطقة كانت عند عودها إلى الناصرة وليس عند حودها إلى مصر.

#### (ب) من مصر القديمة إلى مصر العليا

+ من حي مصر القديمة سارت العائلة المقدسة في اتجاه المعادي (وربما كان تحركها الكثير وعدم استقرارها طويلاً في منطقة بعينها محاولة للهرب من المطاردة وإخفاء آثارها) وعبرت النيل في مركب عند النقطة التي أقيمت عندها فيما بعد كنيسة العذراء الحالية على كورنيش النيل. وقبل سنين جاء طافياً على صفحة النيل حتى جدار الكنيسة الكتاب المقدس مفتوحاً على الأصحاح التاسع عشر من سفر إشعياء الذي يضم النبوات الخاصة فيما نحن بصدده. وعلى الضفة المقابلة من النيل مرت العائلة المقدسة في منطقة منف القديمة (ممفيس)

والتي شملت البدرشين والحوامدية وأم خنان وطمّوه (التي ضّمت ديراً فيما بعـــد) وميت رهينة وما حولها.

+ بعدها استقلت العائلة مركباً أبحر في النيل جنوباً إلى هيراكليوبوليس (اهناسيا في بني سويف) فالبهنسا (التابعة حالياً لمركز بنى مزار بمحافظة المنيا) ثم إلى قرية دير الجرنوس (غرب مغاغة)، ثم عبرت النيل شرقاً إلى منطقة جبل الطير (شرق سمالوط، وبها حالياً دير باسم السيدة العذراء) ثم جنوباً إلى منطقة هرموبوليس (الأشمونين، وكان أسقفها المؤرخ ابن المقفع في القرن العاشر) ثم أنصنا (٩) (أمام مدينة ملوى وبها الآن دير أبي فانا والبرشا)، ثم جنوباً إلى فيليس (ديروط الشريف حالياً) ثم قرية قسسقام (وكانت تسمى القوصية – قوصت – وهي غير القوصية الحالية) وقرية ميره (مير) ثم جبل قسقام (حيث دير العذراء الشهير بالدير المحرق الذي أسسه رهبان القديس باخوميوس).

والنبوة القديمة: "في ذلك اليوم يكون مذبح للسرب في وسط أرض مصصر (الدير المحرق) وعمود للرب عند تخمها (القديس مرقس) " (إشه ١٩:١) تحققت في كنيسة العذراء الأثرية بالجانب الغربي من الدير المحرق حيث أقامت العائلة المقدسة ستة أشهر وعشرة أيام، والتي يقصدها المؤمنون والسائحون من مختلف أنحاء العالم باعتبارها الكنيسة التي دشّنها الرب بنفسه. وفي الكنيسة مذبح حجري بُني على حَجَر نام عليه الطفل يسوع حوالي مائتي يوم ويُصلَّى عليه قداس يومي باللغة القبطية.

+ ثم انتقلت العائلة جنوباً (ر. ما عندما بدأت العودة إلى الوطن) إلى حبل درنكة (غرب أسيوط الحالية) - أقصى نقطة بلغتها العائلة المقدسة في جنوب

<sup>(</sup>٩) كان إريانوس والى انصنا فيما بعد متفرداً في قسوته وشراسته في مقاومة الإيمان المسيحي واستشهد على يديه الآلاف من الذين قبلوا الإيمان ولكنه تبع الرب في النهاية ونال هو أيضاً إكليل الشهادة.

مصر – حيث تأسس في مغارة شاسعة داخل الجبل دير للعذراء، يحوي العديد من الكنائس وبيوت الخلوة، حيث يأتي الآلاف لنيل البركة في صوم العــــذراء وعيدها.

+ وربما يقال كيف استطاعت العائلة المقدسة تغطية نفقاتها خلال الرحلة والإقامة. والإحابة التي تُذكر هنا أن مصدر الإنفاق كان الذهب الذي قدمه المجوس للطفل الإله. كما أنه من المقبول أن يوسف استمر في عمله نجاراً كلما استقر في أحد المواقع.

#### (ج) العودة إلى الناصرة

+ ارتبط توقيت عودة العائلة المقدسة إلى أرض إسرائيل بموت هيرودس، حيث ظهر ملاك الرب من جديد في حلم ليوسف في مصر قائلاً: "قم وخند الصبي وأمه واذهب إلى أرض إسرائيل لأنه قد مات الذين كانوا يطلبون نفسس الصبي فقام وأخذ الصبي وأمه وجاء إلى أرض إسرائيل" (مت ٢: ٩ ١ - ١٠).

+ كان يسوع قد بلغ حوالي الخامسة من عمره بعد أن جاء مصر رضيعاً محمولاً على ذراعي أمه العذراء، فبعد أكثر من ثلاث سنوات ابتعدوا فيها عن وطنهم عاد أفراد العائلة المقدسة براً من نفس الطريق مستخدمين الدواب، ولاشك أن الأمر استغرق شهوراً إلى أن دخلوا فلسطين، ومن المتوقع أن يكونوا قد مروا من جديد على بعض المواقع التي كانوا قد زاروها من قبل في طريق عود هم.

+ على أن يوسف توجّس الشر عندما سمع أن أرخسيلاوس (أي رئسيس الشعب) صار ملكاً على اليهودية بعد هيرودس أبيه، فلم يستقر في اليهودية التي بدأ منها رحلته الطويلة للنجاة. وبإرشاد الملاك الذي ظهر له في حلم حديد اتجه شمالاً إلى نواحي الجليل "وأتى وسكن في مدينة يقال لها ناصرة لكي يتم ما قيل بالأنبياء إنه سيدعى ناصرياً" (مت ٢٢٢٢، ٢٣).

+ وبالرجوع إلى النبوات نجد أن عودة المسيح إلى أرض إسرائيل من مصر بعد سنوات من اللجوء إليها تسجلها نبوة هوشع، وهو أحد أنبياء السبي، والتي تقول "لما كان إسرائيل غلاماً أحببته ومن مصر دعوت ابني" (هو ١:١٠) مت ٢:٥١) فالمسيح هو إسرائيل الجديد الذي يخرج من مصر (وهي ملحاً السلام هذه المرة) إلى أرض الآباء ويكون "الموعد" هذه المرة هو صليب الجلجئة الذي تمم بقيامة الرب الخلاص.

#### العذراء تعود لزيارة مصر

الكنائس والأديرة التي تحمل اسم العذراء مريم في مصر أكثر من أن تحصى. وموقعها الأثير في الطقس الكنسي والتشفع باسمها عند ابنها، ومدائحها في أفواه المرتلين والمؤمنين حوانب أصيلة في حياة الكنيسة. فالعائلة المقدسة وإن غادرت مصر بعد بعض الوقت ظلت في عقول وقلوب الكنيسة والمؤمنين.

على أن العذراء عادت من جديد لزيارة مصر عندما ظهرت ببهاء فوق قباب كنيستها بالزيتون بدءاً من ١٩٦٨/٤/٢ وكان ظهورها عامًا للآلاف ولشهور طويلة تجاوزت العام وصاحب ظهورها معجزات الشفاء الكثيرة وأثارت موجات من التوبة والنهضة الروحية كما عزّت قلوب المصريين الذين كان قد أرهقتهم نكسة ١٩٦٧ وساندت آمالهم في تجاوز آثارها وهو ما تحقق بعد سنوات قليلة. كما توالى الظهور في فترات تالية آخرها كان في ٢٠٠٩ في منطقة الوراق.

#### ما وراء الهروب من بيت لحم إلى مصر

لو تجاوزنا أمور الرحلة ذاتها دخولاً إلى مصر وخروجاً منها إلى ما أحاط ها من ملابسات فإنه يجدر بنا الإشارة إلى مايلي :

(١) أن مسلسل آلام الرب لم يبدأ فقط أثناء حدمته آخذاً في التصاعد حتى بلغ مداه عند الجلجثة وفوق الصليب، وإنما قد بدأ منذ ميلاده حيت لم يكن له موضع في المترل ولم يُتح له إلا مذود الخراف المعّدة مثله للذبح (لو ٢:٧). ولم يستقر به المقام طويلاً كرضيع يحتاج إلى عناية حاصة إلا أن الظروف تضطره وأمه كي يعبرا القفار في مسيرة شاقة هرباً من التهديد بالقتل متجهين إلى مصر ويظلان تحت المطاردة، فليس غريباً أن يُقال إن الرب قد ولد مصلوباً، وفي احتمال الآلام يظل الرب عوناً وعزاء لكل المتألمين " لأنه فيما هو قد تألم مجرباً يقدر أن يعين المجربين" (عب٢:١٨).

(۲) بينما استطاع الطفل يسوع وأمه العذراء القديسة الهروب تحت حنح الظلام إلى خارج دائرة الخطر، سقط حوالى ٣٠ طفلاً (يتراوح سن كل منهم بين سنتين فأقل) ضحايا القسوة والاستبداد والضعف البشرى، على توقّع أن يكون الرب واحداً منهم، مما أعاد إلى الأذهان نبوة إرميا "صوت سُمع فى الرامة نوح وبكاء وعويل كثير، راحيل تبكى على أولادها ولا تريد أن تتعزى لأهم ليسوا بموجودين" (إر ٣١: ١٥، مت ٢: ١٨). ولكن هؤلاء يظلون شهداء من أحل المسيح كسائر شهداء الإيمان ونصيبهم أن يمسح الله كل دمعة من عيولهم وأن يكونوا حول العرش مثلهم، وهكذا سجَّل الكتاب صراخهم "حتى متى أيها السيد القدوس والحق لا تقضى وتنتقم لدمائنا من الساكنين على الأرض. فأعطوا كل واحد ثياباً بيضاً وقيل لهم أن يستريحوا حتى يكمل العبيد رفقاؤهم وإخوقم أيضاً العتيدين أن يُقتلوا مثلهم" (رؤ ٢: ١٠) ١١).

(٣) إن خطة الله في مواجهة عنف هيرودس، الذي زلزل دعائمه بحيىء المخلص، كانت هي تفادي مواجهة الشر قبل الأوان، وهذا يحثنا أن نهرب من الشر والأشرار إلى الله، فالهروب هنا قوة لأنه تعبير عن طاعة المؤمن لله ووصيته وثقته في صدق وعوده وكمال تدبيره متجاوزاً ذاته واتهامه بالضعف. ويحضرنا هنا مثال يوسف الشاب الذي لما حوصر بالشر من امرأة سيده لم يبرر أو يناور

وانطلق هارباً دون أن يحسب حساب العواقب وكان قانونه "كيف أصنع هذا الشر العظيم وأخطئ إلى الله" (تك٣٩: ٩-١٣).

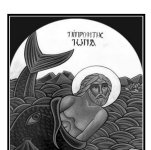
ولكن الرب الذى هرب من الشر لم يهرب من الموت، ومثله كل شهداء الإيمان على مدى العصور، الذين لما جاء وقت الشهادة لم يهربوا وإنما واجهوا حلاديهم معلنين إيمانهم بالدم حباً في سيدهم الذى أحبهم أولاً حتى الموت. فالهروب هنا إنكار للإيمان وخاتمة تعسة للحياة.

(٤) نعم، هناك مواقف يصير الهروب فيها نكسة روحية وحيانة لمبادئ المسيح. فلا يليق أن فهرب من صوت الله (الذي يأتينا أساساً في كلمة الإنجيل)، كما فعل يونان (يون١: ٣)، ولا أن فهرب من شكوى ضمائرنا وتأنيسها (رو٢:٥١) وإسكات صوقها (الذي هو صوت الروح)، كما فعل يهوذا الذي بدل أن يتوب ويرجع مضى وشنق نفسه (مت ٢٧: ٣-١٠، أع١: ١٨)، ولا أن فهرب من أداء الواحب والمسئولية التي ألقيت على عاتقنا كخدام أو آباء أو أمهات أو عاملين في أي موقع، ولا أن فهرب من الضيقة أو الاضطهاد من أجل المسيح فتفاديهما يصير تخلياً عن الصليب وإنكاراً للإيمان.

" مبارك شعبى مصر" و" من مصر دعوت ابنى" و" مذبح للرب فى وسط أرض مصر" هذه نبوءات ثلاث تحققت بزيارة السيد لديارنا وعودته منها إلى الناصرة.

فلنبق جديرين بهذه النعمة التى فاضت علينا بحياتنا في الإيمان وفخرنا بالانتماء إلى أرض انتمى إليها الرب والتمس فيها النجاة من الأشرار، وليبق قلبُنا وبيتُنا مستقراً دائماً لسكنى الرب.







- + الكنيسة وصوم نينوى
  - + أعظم من يونان

## الكنيسة وصوم نينوى

التفتت الكنيسة مبكراً إلى هذا الحدث فى تاريخ العلاقة بين الله والإنسان، وكيف أن الله أظهر حدبه وحبه لكل الشعوب التى حبلها، وضمنها تلك التى لا تعرفه أو تؤمن به كشعب نينوى  $\binom{1}{1}$  العراقى  $\binom{1}{1}$  العراقى أشور)، وأرسل لهم نبيّه يونان الذى حاول فى البداية أن يتفادى هذه المهمة لعدم اقتناعه بأن هذا السعب الأممى غير المؤمن يستحق هذا الاهتمام الإلهى.. وكيف مضت الأحداث حسب خطة الله بأن توشك السفينة المتجهة إلى ترشيش  $\binom{7}{1}$ ، التى استقلها يونان للهروب من وجه الرب، على الغرق، ثم كيف صرخ ركاب السفينة كلُّ

<sup>(</sup>۱) نينوى كانت قليماً مدينة عظيمة، وعاصمة مملكة آشور (العراق) الأممية، وهي تقع على الضفة الشرقية لنهر دجلة شمال العراق. وهي اليوم ضمن مدينة الموصل، التي تبعد ٢٠٠ كيلو متراً عن بغداد. وقد از دهرت ما بين القرنين الثالث عشر والسابع قبل الميلاد. ولكن بدءاً من أواسط القرن السابع أخذت في التقهقر والانحلال حيث حاصرها ملوك مادى وفارس (٧٢٢ق.م.) ودمّرها البابليون سنة ١٦٦ق.م.، أي بعد حوالي قرن أو أكثر من صوم نينوى (وقد تنبأ بخرابها ناحوم النبي، وهو موضوع السفر كله). وفي السبعينات من القرن الماضي أحيب العراق اسم نينوى من جديد فأطلقته على محافظة الموصل.

 <sup>(</sup>٢) يقال إنما اليوم مدينة قرطاجنة، وتسمى الآن بالإسبانية (كرتمنة) بمقاطعة مرسية حنوب أسبانيا.

إلى إلهه للنجاة من العاصفة، ولما اقترعوا وقعت القرعة على يونان الذى طلب القاءه فى البحر. ولكن الله أعدّ حوتاً (٣) لكى يلتقط يونان، وبقسى يونان فى جوف الحوت ثلاثة أيام وثلاث ليال قذفه بعدها إلى البر.

وسار يونان إلى نينوى معلناً إنذار الله لها إن لم تتب "فآمن أهل نينوى بالله ونادوا بصوم ولبسوا مسوحاً من كبيرهم إلى صغيرهم".. بل أن الملك "قام عسن كرسيه وخلع رداءه عنه وتغطى بمسح وجلس على الرماد" وأمر قائلاً: "لا تسذق الناس ولا البهائم ولا البقر ولا الغنم شيئاً. لا ترع ولا تشرب ماء وليستغط بمسوح الناس والبهائم ويصرخوا إلى الله بشدة ويرجعوا كل واحد عن طريقه الرديئة وعسن الظلم الذى فى أيديهم لعل الله يعود ويندم ويرجع عن همو غضبه فلا تملك. فلما رأى الله أعماهم ألهم رجعوا عن طريقهم الرديئة ندم الله عن الشر الذى تكلم أن يصنعه بهم فلم يصنعه" (يون ٣ : ٥ - ١٠).

وحدت الكنيسة في صوم أهل نينوى حديثي الإيمان: في سرعة استجابتهم لنداء التوبة وجديتهم ونسكهم وتذللهم، بداية من الملك مروراً

<sup>(</sup>٣) الحيتان من الحيوانات الثديية (أى التي تلد وترضع صغارها وتتنفس الهواء الجوى)، وهي أكبر الفقاريات حجماً، وقد يبلغ طول الواحد منها ٢٥ متراً للذكر و٣٥ متراً للأنثى ويزن ٢٠٠ طسن. والنوع الذي يحتمل أن يكون قد ابتلع يونان ينتمى إلى مجموعة الحيتان عديمة الأسنان والتي تحتوى على حانبى التجويف الفمى صفائح رقيقة Baleen تتدلى من الفك العلوى وتكوّن شبكة عند انطباق الفم لترشيح الكائنات البحرية الصغيرة من الماء الذي يطرد إلى الخارج. والتجويف الفمسى واسع بمقدار يسمح بابتلاع الإنسان. ولكنه أمر معجزى أن يبقى يونان حياً تحت هذه الظروف غير المواتية التي وصفها يونان في صلاته من جوف الحوت "صرخت من جوف الهاوية فسمعت صوتى. الأنك طرحتني في العمق في قلب البحار. فأحاط بي لهر. جازت فوقى جميع تياراتك ولججك.. قد اكتنفتني مياه إلى النفس. أحاط بي غمر. التف عشب البحر برأسي.. مغاليق الأرض علسي إلى الأبد" فالله الذي أعد الحوت العظيم ليبتلع يونان، وبعد أيام ثلاثة وليال ثلاث يأمر الحوت فيقذف يونان إلى البر (إشارة إلى موت الرب وقيامته التي ستتم بعد أكثر من سبعة قرون) هو الذي رعسي يونان وحفظ له حياته في جوف الحوت "دعوت من ضيقي الرب فاستجابني.. أصعدت من الوهدة حياتي أيها الرب إلهي.. أما أنا فبصوت الحمد أذبح لك أوفي بما نذرته. للرب الحلاص" (يون ٢ : ٢ - ٩).

بالشعب وحتى البهائم والبقر والغنم، نموذجاً يحتذى للصوم الجماعى والتوبة الجماعية التي شملت الآلاف، خاصة أن الرب قد مدحهم فى معرض توبيخه لليهود الذين رفضوا دعوته قائلاً: "رجال نينوى سيقومون فى الدين مع هذا الجيل ويدينونه لأفم تابوا بمناداة يونان" (مت ١٢: ١٤). فهؤلاء قبلوا دعوة يونان كالأرض الجيدة العطشى، ولم يبرروا أنفسهم بل آمنوا وتابوا، بينما لم ينصت أكثر اليهود لمن هو أعظم من يونان بما لا يقاس.

من هنا فقد استحيت الكنيسة السريانية (٤) هذا الصوم فى أوقات الـشدة، كما فعل أهل نينوى، وعنها مارسته الكنيسة القبطية منذ أواخر القرن العاشر فى عهد بطرير كها السريانى الأنبا ابر آم بن زرعه. وبإلهام الروح جعلت موقعـه (كما هو فى الكنيسة السريانية) سابقاً لبداية الصوم الكبير (أسبوع الاستعداد) بأسبوعين. وهكذا صار صوم نينوى (أو ما يسمى تجاوزاً صوم يونان) تمهيداً مبكراً للصوم الكبير أقدس أصوام الكنيسة، الذى صامه عنا رب المجد قبل بدء خدمته وقبل تجربته من إبليس. بل أن الكنيسة القبطية تستخدم فى قداسـات

\_

<sup>(</sup>٤) هذا الصوم قديم حداً، وفي بعض ميامر مارأفرام السرياني (٣٧٣م) أنه كان معروفاً في الكنيسة السريانية منذ القرن الرابع، وكان يصام فقط في وقت الشدائد ولـستة أيام. وإن كانـت أقـدم المعلومات المؤتّقة تشير إلى أن أول من صامه هم مؤمنو نينوى العراقية استمطاراً لمراحم الله عندما احتاح وباء الطاعون بلاد العراق وفارس. ودعا إليه مار ماروثا مفريان تكريت (٢٤٩م) مركز كنيسة المشرق التي تتبع كرسي انطاكية الأرثوذكسي، وانتشر بعد ذلك في سائر الكنيسة الإنطاكية شرقاً وغرباً. ولما تم تقنينه صار لئلاثة أيام.

وقد أصبح هذا الصوم ضمن أصوام الكنيسة القبطية فى أواخر القرن العاشر فى عهد البطريرك السكندرى الأنبا ابر آم بن زرعة (السرياني) (٩٧٥م) [وفى المقابل أخذت الكنيسة السريانية الأنطاكية من أصوام الكنيسة القبطية أسبوع الاستعداد السابق على بدء الصوم الأربعين].. كما انتقل هذا الصوم أيضاً (وإنما لخمسة أيام) إلى الكنيسة الأرمينية وغيرها من الكنائس.

ورغم حذوره السريانية فإن صوم نينوى صار فى الكنيسة القبطية من أكثــر الأصــوام قبــولاً وشعبية، حتى أن البعض يصومونه بنسك ربما يتجاوز ما يمارسونه فى الصوم الكــبير، وتمتــد فيـــه القداسات إلى قرب الغروب.

صوم نينوى طقس الصوم الكبير من ناحية مدة الصوم ونوع الطعام، وقراءة النبوات والسجدات، والألحان وصلاة القسمة التي تذكر فيها "الصوم والصلاة هما اللذان عمل بهما أهل نينوى فرحهم الله وغفر لهم خطاياهم ورفع غضبه عنهم". كما تسمى فطر صوم يونان: فصح يونان، كما يلى عيد الفصح (القيامة) الصوم الكبير.

وقد جعلت الكنيسة صوم نينوى ثلاثة أيام، رغم أن سفر يونان لم يوضح مدة صوم أهل نينوى، ولكن الكنيسة مزجت مع هذا الصوم ما اجتازه يونان من بقائه (صائماً) في جوف الحوت لثلاثة أيام وثلاث ليال كإعلان مبكر عن بقاء المسيح في القبر بعد موته هذه الفترة، وما اعتبره الرب آية تقدم لمن سألوه آية وقت خدمته (مت ١٢ : ٣٨ - ٤٠ ، ١٦ : ٤).

هكذا يتحقق أكثر من هدف: التمهيد للصوم الكبير بصوم أشار إليه الرب. فصوم نينوى النسكى يهيئ النفس المؤمنة للاستعداد لتاج الأصوام الكنسية، أو كما يسمونه "ربيع الحياة الروحية"؛ كما أن صوم نينوى مثلث الأيام يحتوى هذه الإشارة عن موت الرب ونزوله إلى قلب الأرض الأيام التي قضاها يونان في بطن الحوت والتي تكللت بالقيامة المنتصرة التي تحتفل بها الكنيسة في أعقاب الصوم الكبير وأسبوع الآلام.

#### \* \* \*

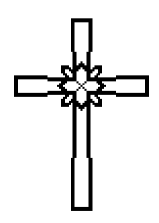
فإذا شئنا أن ننال بركات هذا الصوم ونحقق هدف الكنيسة من موقع هذا الصوم مرتبطاً بالصوم الكبير وسابقاً له، فلنلتفت إلى ما يلي :

+ هذا ليس صوم أهل نينوى كما كان ولكنه صار صومنا نحن الآن، فلنأخذ من هذا الشعب – الذى لم يكن يعرف الله ولكنه قبل الدعوة إلى الإيمان وتاب عن بكرة أبيه – جديته وصرامته ونسكه والتصاقه بالتراب كي ننال رحمة الله وغفرانه.

+ ليكن صومنا مع أهل نينوى تأكيداً لإيماننا بدوام محبة الله لنا: "محبة أبدية أحببتُك من أجل ذلك أدمتُ لك الرحمة" (إر ٣١: ٣)، وأننا لا نترجَّى في خلاصنا غير دم ابنه ورحمته التي وسعت كل قصورنا ونقصنا بغير حدود.

+ إن هذه الأيام الثلاثة، التي تستخدم الكنيسة في صلواتها وقداساتها طقس الصوم الكبير، هي استعداد مبكر وقميّوء مطلوب للدخول إلى ساحة الصوم الأربعيني لنشارك فيه رب المجد الذي صامه لأجلنا. فنحن إذ نصوم صوم نينوى نضع عيوننا على العمل الخلاصي لإلهنا، الذي نحتفي به بعد فترة قصيرة تبدأ بالصوم الأربعيني وتنتهي بأسبوع الآلام والصليب والموت والقيامة.

+ إنه بقدر انسكابنا قدام الله وتضرعنا، ومقاومة أهوائنا، ولهجنا في كلمة الله، وتواتر توبتنا واعترافنا، واشتراكنا في الجهد والهم الأقدسين، وحدمتنا وعطائنا، وتطلعنا إلى الأبدية، خلال أيام الصوم، سواء أيامه الثلاثة التمهيدية أو أسبوع الاستعداد أو الأربعين المقدسة أو أسبوع الآلام، بقدر السلام والفرح والنصرة والقوة التي ننعم بها والتي تكللها قيامة الهرب وهي عربون قيامتنا هنا وهناك.



## أعظم من يونان

نينوى ويونان (١)، اسمان يستدعي كل منهما الآخر، حيى أنه رغم انتساب هذا الصوم مثلث الأيام إلى "نينوى"، باعتبار أن شعبها هو الذي صامه؛ فإن المؤمنين ينسبون هذا الصوم إلى "يونان" أيضاً باعتباره النبي الذي بشر أهل نينوى وأنذرهم وحثّهم على التوبة فآمنوا وغفر الله لهم خطاياهم ورفع غضبه عنهم، وظلت قصة صومهم حتى بعد أكثر من اثني عسشر قرنا غوذجاً يُحتذى في الصوم المثالي.

#### يونان في العهد القديم

المرجع الأول في العهد القديم عن يونان (ومعنى الاسم في اللغتين العبرية والسريانية: حمامة)، هو الإشارة القصيرة المذكورة في سفر الملوك الثاني

<sup>(</sup>١) من الجدير بالملاحظة هنا أن كلمتي نينوى ويونان تتفقان في العربية في كل حروفهما عدا حرف واحد (هو الألف في "يونان"، ويُقابلها ياء في "نينوى")، كما أن حروف أي منهما عكس حروف الأخرى.

(٢مل ١٤: ٢٣-٢٧) وتتضمن أنه ابن أمتَّاي الذي مـــن حتِّ حافر (القريبة من الناصرة)، وأنه تنبًّأ في عهد يربعام بن يوآش ملك إسرائيل (٧٩٣-٧٥٣ق.م).

أما المرجع الرئيسي عن يونان فهو سفْره القصير (٤ أصحاحات تضم ٤٨ عدداً) الذي يعرض بأمانة دعوة الله له كي يُنادي بالتوبة لشعب نينوىالأممي عدو إسرائيل، ولكنه قمرّب من هذه المهمة واستقل من يافا سفينة متجهة غرباً في البحر المتوسط إلى ترشيش، فكانت العاصفة التي هددت السفينة بالغرق، وما تبع ذلك من إلقاء يونان في البحر ليلتقطه حوت يبقى فيه ثلاثة أيام وثلاث ليال يقذفه بعدها إلى البر، وصاغراً يمضي لتنفيذ أمر الله مبشّراً أهل نينوى الذين استجابوا للدعوة وصاموا ولبسوا مسوحاً من كبيرهم إلى صغيرهم فصفح الله عنهم. (٢)

وجاء في التلمود أن يصونان هو ابن أرملة صرفة صيدا (صيدون) الذي أقامه إيليا النبي من الموت (١مل ١٧: ٢١و٢٢).

#### يونان في العهد الجديد

رغم التاريخ القصير ليونان في العهد القديم إلا أن ما مر به من مواقف، سواء ابتلاع الحوت له وبقاؤه في حوفه أو بشارته لشعب نينوى التي أتت ثمارها إيماناً وتوبة منسحقة وإنقاذاً من الهلاك، جعلته في قلب أحداث العهد الجديد. فالله قد اختاره ليكون رمزاً للمسيح لينضم إلى مَن تم اختيارهم من آباء العهد القديم ليخدموا هذه الغاية: هابيل، وملكي صادق، وإسحق، ويوسف، وموسى، ويشوع، وغيرهم.

وبينما لم يأتِ ذكر يونان في كل أسفار العهد الجديد التالية للبشائر الأربع، إلا أن الرب هو الذي ألقى الضوء على دور يونان، وأن ما احتازه من احتبار عنيف حمله إلى بطن الحوت، هو الآية التي صاغها التدبير الإلهي قبل

<sup>(</sup>٢) راجع المقال السابق في هذا الفصل "**الكنيسة وصوم نينوي**" (ص ٣٦)

قرون، حيث تضافر هروب يونان وثورة العاصفة والحوت العظيم لتأكيد صدق إرسالية الرب المحلِّص، فيقول رداً على من طلبوا منه آية: "جيل شرير وفاسق يطلب آية ولا تُعطَى له آية إلاَّ آية يونان النبي، لأنه كما كان يونان في بطن الحوت ثلاثة أيام وثلاث ليال، هكذا يكون ابن الإنسان في قلب الأرض ثلاثة أيام وثلاث ليال" (مت ١٢: ٩٣و٠٤؛ لو ١١: ٩٢و٣٠)؛ إشارة مُسبقة عمَّا سيحدث للرب من موت وقيامة بعد نفس المدة.

والرب عندما قال هذه الكلمات لم يكن يربط بين حدثين وقعا بالفعل، وإنما بين حدث وقع قبل قرون مضت، ويعرفه اليهود ورؤساؤهم، وحدث هو يعرف بعلمه السابق أنه سوف يقع فيما بعد. فهو يضع كلماته في الامتحان، وعلى المشكِّكين فقط أن ينتظروا ليروا. ولو لم يكن يعرف الماضي والمستقبل لَمَا التفت إلى حادثة يونان في العهد القديم ولجرَّدها من أي بُعْد رمزي يتعلَّق بالخلاص. فكما خرج يونان حيًّا من بطن الحوت، ستكون قيامة المسيح بعد أيام القبر الثلاثة ولياليه الثلاث شهادة على صدق رسالته وأقواله وعلى إتمام نبوَّات العهد القديم فيه. وعلى المقاومين في كل زمان إذا شاءوا الاحتكام إلى الحق والخضوع له أن يُقارنوا الحدث الرمز القديم بالحقيقة الساطعة التي أشار الرب إلى ألها ستتم وتمَّت بالفعل وسجَّلتها كلمة الله التي لا تكذب.

ومن ناحية أخرى، فإن موت الرب وبقاءه في القبر لثلاثة أيام هو شهادة الهية على صدق حادثة يونان بكل ملابساتها المثيرة، وصدق كلمة الله.

كما ذكر الرب يونان مرة أخرى من زاوية ثانية هي أن أهل نينوى الذين تابوا بكرازة يونان سيدينون حيل اليهود الذين عاصروا المسيح و لم يقبلوا دعوته للتوبة والإيمان به كمخلّص: "رجال نينوى سيقومون في الدّين مع هذا الجيل ويدينونه لأفهم تابوا بمناداة يونان" (مت ١٦: ٤١)، لو ٢١: ٣٢).

#### المسيح ويونان

في حتام كلماته السابقة يشير الرب إلى أنــه إذا كـــان ليونــــان دور في

الشهادة لصدق رسالته وكرازته وعمله الخلاصي فإنهما ليسا ندَّيْن، لأن المسيح أعظم من يونان بما لا يُقاس "وهوذا أعظم من يونان بما لا يُقاس "وهوذا أعظم من يونان ههنا (٣)" (مت١١: ٤١)، لو ٢١: ٣٦).

والمسيح أعظم من يونان بمقدار ما أن السيد أعظم من العبد (يو ١٣: ١٦) ٥١: ٢٠)، والمعلم أعظم من التلميذ، والمُرسِل أعظم من الرسول (يو ١٦: ٦٦)، ورب الهيكل أعظم من الهيكل (مت ١٦: ٦)، وباني البيت أعظم من البيت (عب ٣:٣). وإذا كان يونان نبيًّا، فالمسيح هو الرب من السماء (١كو ١٥: ٤٧). كما أن المسيح أعظم من يونان من جهة خدمة كل منهما وحياته:

فيونان عنصري متعصِّب لبني جنسه، كاره لتوبة الآخرين من الأمم. وقد أسعده أن الله مزمع أن يُدمِّر نينوى ويُعاقب أهلها أعداء إسرائيل لتصاعُد شرهم. وأزعجه اهتمام الله برجوعهم وتوبتهم، وتجاهَل أمر الله له بالذهاب إليهم وإنذارهم، وبدلاً من ذلك خطط "ليهرب من وجه الرب" (يون ١: ٣). ونزل إلى قاع السفينة واحتهد أن ينام "نوماً ثقيلاً" إمعاناً في الهرب من صوت الله في داخله، ناسياً قول المزمور: "أين أذهب من روحك، ومن وجهك أين أهرب" (مز ١٣٩٠: ٧).

وحتى بعد أن مرَّ بالاختبار المرّ بهياج البحر والسقوط في حوف الحوت، وإذعانه لأمر الرب وتوجُّهه إلى أهل نينوى الذين تابوا بمناداته، وبدل أن يفرح بخلاص إخوته يكتب في سفره: "فغمَّ ذلك يونان غمَّا شديداً فاغتاظ (وصلَّى) إلى الرب وقال: آه يا رب. أليس هذا كلامي إذ كنت بعد في أرضي. لذلك بادرت إلى المرب إلى ترشيش، لأني علمت أنك إله رؤوف ورحيم، بطيء الغضب وكثير

<sup>(</sup>٣) وقد أضاف الرب في نفس السياق أنه أعظم من سليمان (مت ١١: ٤٢) لو ١١١ (٣)، وفي مناسبات أخرى أنه أعظم من أعظم مواليد النساء يوحنا المعمدان (مت ١١: ١١)، بل وأعظم من إبراهيم (يو ٨: ٥٠و٥٥و٥٥). كما يذكر سفر العبرانيين أنه أعظم من الملائكة (عب ١: ٤)، ويشير الكتاب منذ القديم: "الرب أعظم من جميع الآلهة" (حر 11: ١٨).

الرحمة ونادم على الشر. فالآن يا رب خُذْ نفسي مني، لأن موتي خير من حياتي" (يون ٤: ١-٣). فهو في قصر نظره وتعصُّبه يُعاتب الله ويكاد يؤاخذه على حبه ورحمته واتساع قلبه وقدرته على الغفران الذي مِن غيره ما كان للإنسان مِن مصير غير الهلاك الأبدي.

ولكن المسيح يختلف. فهو الذي أحب - حيى أعداءه - إلى المنتهى (يو١٠: ١)، ومكتوب عنه أنه لا يُسر بموت الشرير بل برجوعه عن طرقه فيحيا (حز ١٨: ٢٣، ٢بط ٣: ٩)، على عكس يونان الذي غمَّه هذا الأمر غمًّا شديداً، وهو الراعي الصالح الذي بذل نفسه عن الخراف (يو١٠: ١١)، والبار الذي تألم من أجل الأثمة (١بط ٣: ١٨).

وقد التقى الرب أثناء خدمته بمن لهم نفس توجُّه يونان، ولكنه أكَّد دوماً على إشفاقه وتحنُّنه على بني البشر دون تمييز. فها هما ابنا زبدي يسألانه أن تترل نار من السماء فتفني قرية السامريين التي لم تقبله، ولكنه ينتهرهما ويقول لهما: "لستما تعلمان من أي روح أنتما، لأن ابن الإنسان لم يأتِ ليهلك أنفس الناس بل ليُخلِّص" (لو ٩: ٥٢-٥٦) ١٠. ١٠).

والمرأة الخاطئة دانها الجميع – الذين لم يكونوا أفضل منها – وقدَّموها إلى الرب كي يُجري عليها حُكم الموت، ولكنه – وهو البار القدوس – أشفق على المرأة قائلاً لها: "ولا أنا أدينك. اذهبي ولا تُخطئي أيضاً" (يو ١٨: ١١).

وعندما رأى الرب المرأة المنحنية ووضع يديه عليها فاستقامت، احتج عليه رئيس المجمع لأن الرب شفاها يوم سبت، فقال الرب: "... وهذه هي ابنة إبراهيم قد ربطها الشيطان ثماني عشرة سنة، أَمَا كان ينبغي أن تُحَلَّ من هذا الرباط في يوم السبت!" (لو ١٣: ١٦).

وهنا يصدُق قول داود: "فلنسقط في يـــد الرب لأن مراحمه كثيرة، ولا أسقط في يــد إنسان" (٢صم ٢٤: ١٤). وقد كشف لنا الابن عن محبـة الله و شفقته وحنانه واتساع رحمته: "كإنسان تعزيه أمــه، هكــذا أُعــزِّيكم أنــا" (إش ٢٦: ٣٢)، "الذي لم يشفق على ابنه، بل بذله لأجلنا أجمعين" (رو٨: ٣٢)؛

بينما يمتلئ قلب البشر - حتى بعض المتدينين منهم - بالقــسوة والكراهيــة والتعصُّب.

ولقد سعى الرب كي يُغيِّر فكر يونان، فأعدَّ يقطينة لتظلِّل عليه، ثم سمح لها أن تيبس في الغد، فانزعج يونان جداً، فقال له الرب: "أنت شفقت على اليقطينة التي لم تتعب فيها ولا ربيتها... أفلا أشفق أنا على نينوى المدينة العظيمة التي يوجد فيها أكثر من اثنتي عشرة ربوة من الناس الذين لا يعرفون يمينهم من شمالهم" (يون ٤: ١٠و١١). والله يُعلن هنا للكل أنه إذا كان يعتني حتى بالنباتات التي لا تُدرك من أمرها شيئاً، فحديبه واهتمامه بالبشر أعظم بما لا يُقاس، وخلاصهم هو الأساس والأصل، بينما العقوبة هي نتيجة رفض الخلاص والحياة مع الله، وهي نفس المعاني التي أكدها المسيح بعدما أشار إلى عنايته بعشب الحقل وطيور السماء قائلاً: "فلا تخافوا. أنتم أفضل من عصافير عثيرة" (لو ١٢) ٧).

#### \* \* \*

لقد عاقب الله يونان على تعصبه وانغلاقه، ويهمنا كمؤمنين بالمسيح أن نعي أنه ليس لنا وحدنا وإنما هو للعالم كله. فهو المخلّص الذي مات لأجل الجميع (٢ كو ٥: ١٥)، ولا يليق أن نستأثر به، فلا فضل لنا إذ عرفناه. نحن كلنا مدينون لمحبته ودمه النازف وموته وقيامته. والله هو الذي اختارنا فيه قبل تأسيس العالم (أف ١: ٤). كما أن عمله الخلاصي من الكمال والشمول بما يكفل إنقاذ كل البشر من الهلاك، إن أرادوا: "وهو كفّارة لخطايانا. ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضاً" (١ يو ٢: ٢).

وعلينا أن نثق أننا سنظل دوماً موضع رعاية الله لنا حسداً ونفساً وروحاً. إننا اليقطينة التي خلقها وغرسها في الأرض وتعهّدها بالعناية كل الحياة، والتي بذل دم ابنه لكى لا تملك بل تحيا إلى الأبد. فلا نفقد أبداً رجاءنا في رحمة الله وتحتُّنه وقدرته على الغفران: "إن اعترفنا بخطايانا فهو أمين وعادل حتى يغفر لنا خطايانا ويطهِّرنا من كل إثم" (١يو ١: ٩).



# عيد الصليب

+ الصليب في حياة المؤمن

## الصليب في حياة المؤمن

تنفرد الكنيسة القبطية (وابنتها الكنيسة الإثيوبية) بين الكنائس باحتفالها بعيدين للصليب المقدس الذي يستمد كرامته وحدارته بالتمجيد من ارتباطه بشخص الرب المخلص وارتباط الرب به، فانتسب الصليب للمسيح ودمه [فيقال: صليب المسيح (غل ٢: ١٢) ، وإن المسيح عمل الصلح بدم صليبه (كو ١: ٢٠)]، كما انتسب المسيح للصليب [فيسمّى الملاك المسيح القائم من الأموات "يسوع المصلوب" (مت ٢٨: ٥، مر ٢١: ٦)] حتى أن القديس بولس لم يعزم أن يعرف شيئا بين مؤمني كورنثوس "إلا يسوع المسيح وإياه مصلوباً" (١كو ٢: ٢).

ويقع العيد الأول في ١٠ برمهات (١٩ مارس) بمناسبة العثور على خشبة الصليب التي اهتمت بالبحث عنها الملكة هيلانة أم قسطنطين الأول إمبراطور الدولة الرومانية الشرقية وذلك سنة ٣٢٦ م (٤٢ للشهداء). وتسشير وثائق التاريخ أن الملكة هيلانة – استجابة لحلم رأته – جاءت إلى أورشليم ومعها

حاشيتها ومئات الجنود، حيث احتمعت بالقديس مكاريوس أسقف أورشليم وأبدت له رغبتها هذه. فأرشدها إلى حاحام يهودى طاعن في السن اسمه يهوذا هو الذى دلَّ الملكة على مكان الصليب تحت تل الجلحثة غرب المدينة المقدسة. وكان هذا الموقع قد تحول منذ القرن الأول إلى جبل من النفايات بتحريض اليهود. وعند إزالة هذا الركام وحد الجنود في باطن التل ثلاثة صلبان. وقد أمكن تمييز صليب الرب لأنه كان يحمل اللوحة المكتوب عليها "يسوع الناصرى ملك اليهود"، ومن ناحية أخرى فقد تأكد الأمر – حسبما يذكر أرملة تدعى "لبيانيا" ذهب الأسقف مكاريوس إلى بيتها وصلى إلى الله أن يظهر أرملة تدعى "لبيانيا" ذهب الأسقف مكاريوس إلى بيتها وصلى إلى الله أن يظهر محدد. وعندما لمس الصليب الثالث حسد الأرملة فتحت عينيها وقامت تمجد الشد. وبعدها تدفقت الجموع تعانق الصليب. وفي المساء حمل الأسقف والملكة الصليب إلى الكنيسة بالتسبيح والترتيل وتم تغطية الصليب بالذهب ولُه في المحليد ووضع فيما بعد في حزانة من الفضة بكنيسة الصليب التي أقامتها الملكة هيلانة ودشنها البابا أثناسيوس بطريرك الأسكندرية العشرون في احتفال عظيم حوالى سنة ٢٢٨م.

ولأن العيد الأول للصليب يقع دائما في أيام الصوم الكبير فإن الكنيسة تقيم احتفالها الكبير بالصليب في عيده الثاني الذي يمتد لثلاثة أيام تبدأ ١٧ توت (٢٧ سبتمبر) بمناسبة إعادة خشبة الصليب إلى القدس (حوالي سنة ٢٦٨م) التي انتزعها الإمبراطور هرقل من أيدى الفرس، وكانوا قد اغتصبوه سنة ٢١٤م، وتكريس كنيسة الصليب والقيامة التي احتضنته حيث وُضع في مغارة عميقة تحوى اليوم تمثالا للملكة هيلانة تحمل الصليب المقدس.

ويذكر التاريخ في هذه المناسبة أن هرقل لبس حلته الملكية وتاجه الذهبي وحمل الصليب بنفسه ولما اقترب به من باب الكنيسة ثقل عليـــه حملـــه فلـــم

يستطع أن يدخل به. ولكنه استجابة لنصح أحد الآباء خلع تاجه ووشاحه الملكى وهكذا أمكنه دخول الكنيسة.

وتثير واقعة اكتشاف الصليب بعد ثلاثة قرون من حادثة الصلب وما أحاط بها من ملابسات عديدا من التأملات نجتزئ منها هنا ثلاثة رئيسية:

#### التأمل الأول: الصليب المختفى

في حياتنا – بالإهمال والانشغال عن تتميم خلاصنا والتطلع إلى العـــالم وتوثيق العلاقة به – يتوارى الصليب حتى يختفي تماماً:

+ فإذا كان الصليب رمزاً لإعلان الإيمان بالمسيح وقبول الخلاص، والشهادة للرب بكل وسيلة واحتمال الآلام من أجل اسمه، فإنه يستتر بالحوف والحرص على الحياة والأشياء، وبإنكار الإيمان بالسلوك المضاد للإنجيل والضيق من الاضطهاد ومحاولة الهروب منه جبنا ورعبا من الموت الجسدى.

+ وإذا كان الصليب يجسده قمع الجسد وأهوائه "الذين هم للمسيح قد صلبوا الجسد مع الأهواء والشهوات" (غل ٥: ٢٤)، والدخول من الباب الضيق (مت٧: ١٣، لو١٣: ٢٤)، فإنه يختفى تحت الاهتمامات الجسدية والاستجابة للشهوات والأفكار الطائشة والميل إلى الإباحية والتبرج وإغراء الآخر جسديا واختيار طريق الهلاك الرحب والدخول من بابه الواسع (مت٧: ١٣).

+ وإذا كان الصليب يقترن بالحب الذى يتأبى ويرفق ويصبر (١كو١٣: ٤، ٧) فإنه يطمر تحت أكوام الكراهية والقسوة والسعى للانتقام.

+ وإذا كان الصليب تعبيراً عن البذل والتضحية والعطاء والتعب المبارك وحدمة الآخرين بغير ملل مع احتمال صابر للألم، فإنه يختفى بالانكفاء على الذات ومن ينتمى إليها، واعتبار الخدمة إهداراً للوقت والجهد، وإلغاء وصية محبة القريب أى كل البشر.

+ وإذا كان الصليب إعلانا عن الاستقلال عن العالم الحاضر الشرير، فإنه يستتر بمحبة العالم والخضوع لشهوة الجسد والعيون وتعظم المعيشة (١يو٢: ١٦) والتحلل من حياة القداسة وغياب هدف الحياة الأبدية.

+ وإذا كان حضور الصليب في حياتنا يكشفه معرفتنا بأنفسنا وقدرتنا أمام الله فنتضع ونخلى ذواتنا، فإن نور الصليب فينا يحجبه الكبرياء والبحث عن الكرامة والسعى إلى المكان الأول والتعالى وعدم الاحتمال وسرعة الغضب.

#### التأمل الثاني: إعادة اكتشاف الصليب

مهما كانت التراكمات فوق الصليب حتى يختفى حضوره، من إنكار للإيمان، وانصياع لرغبات الجسد وأهوائه، وغياب المحبة إلى الانكفاء على الذات والإقبال على العالم، فإن إعادة اكتشافه فينا ليست فوق الطاقة، فإذا احتمعت الرغبة "أتريد أن تبرأ" (يوه: ٦) مع الجدية والثقة في المصلوب الذي يريد "أن جميع الناس يخلصون وإلى معرفة الحق يقبلون" (١تـي٢: ٤) والذي يستطيع وحده أن يخلص إلى التمام (عب٧: ٢٥)، فإن الهيار كل هذا الركام

أمر تكفله قدرة الله "لأن كل شئ مستطاع عند الله" (مر ١٠: ٢٧)، وسيبدد نور الصليب كل الغيوم التي حجبته. وإذا كان المسيح قادراً أن يسبى قلوبا لم تعرف يوما، بل أكثر من ذلك أن يتلمذ نفوسا قد اضطهدته كل حياتها، فبالأولى كثيرا أن يعاود ظهوره في حياة من عرفوه فترة من حياتهم ثم خانوه بالضعف وخديعة العالم.

والمهم أن يلتفت هؤلاء إلى هذا الواقف بباب قلبهم كل الوقت يقرع ويطلب دعوة على العشاء (رؤ٣: ٢٠). وقد يقرع الرب الباب بلطف، ولكنه يمكن أن يرفع عصا التأديب (عب١٠: ٧) فيسمح بالتجربة التي قد تتصاعد شدها إلى شوكة دائمة في الجسد (٢كو١١: ٧)، وربما أكثر، وذلك حسب احتياج النفس، كي تفيق من غيبوبتها وتكتشف سوء حالها وتغربها عن إلهها مصدر قوهما ونصرهما. فإذا ارتمت عند قدميه بالتوبة الصادقة ستجد الأحضان المرحبة والذراع الرفيعة القادرة أن تقشع كل السحب وتزيل الأكوام التي طمر تحتها الصليب زمنا. وسيتوقف نجاح التوبة وتألق الصليب من جديد على رفض الحلول الوسط أو سياسة الخطوة خطوة، وإنما على السماح ليد الله المحب أن تقطع وتبتر الذراع الخائنة والعين الشريرة والرجل المنحرفة والشهوة الردية والعلاقة الآثمة والأفكار النجسة وكل ما يضاد الإيمان.

ولكن التوبة ليست فقط رجوعا بالندم عن الماضى الخاطئ وتعهدا بعدم العودة إلى ما أحزن قلب الله، وإنما هي أيضاً إقبال متعطش إلى حياة القداسة التي كانت قد توقفت. فالصلاة النشطة، وقراءة الكلمة وحفظها، والصوم الروحي لا الشكلي، وحدمة الله وإخوته الأصاغر هي ختم الروح الذي يسيّج حول النفس فتتحطم على أسوار النعمة كل سهام الشرير الملتهبة (أف٦: ١٦)،

ويحفظ نور الصليب متألقا هاديا، وعلامة لا تخفى عن الانتماء للمخلص الغالب دوماً.

#### التأمل الثالث: الصلبان الزائفة

كان مع صليب الرب صليبان يشبهانه في الشكل والمظهر ولكنهما يخلوان من قوته للخلاص والإقامة من موت الخطية إلى الحياة الجديدة.

والبعض يتفادى نفقة الصليب الحقيقى المكلفة، وعبء التوبة وآلام بتر الأهواء وثقل الرجوع بعد حيانة المخلص.. ومن أجل إرضاء الناس – مع تحلله من التزام الإيمان – يقتنى واحداً من الصلبان الزائفة التي لا تكلف كثيرا ولكنها تعطى له – كما يقول الكتاب. "صورة التقوى" وإن كان ينكر قوقما (٢تي٣: ٥). ويوجد في أسواق العالم الكثير من هذه الصلبان التي تتفق مع الصليب الحقيقى فقط في مظهرها دون الفاعلية وصدق الإيمان، ويتمسح أصحاها في المصلوب دون أن ينتموا إليه بالفعل. وهذه تتعدد أنماطها فمنها:

#### (١) العبادة المظهرية والرياء

وفيها يتم تزييف أقدس العلاقات مع الله إلى مجموعة من الممارسات الجسدية والطقسية يصير إتمامها بشكل آلى أو حرفى غاية المراد. وأصحاب هذا الصليب الزائف يختزلون علاقتهم المسيحية فى حضور الكنيسة فى المناسبات والأعياد، وزيارات الأديرة لا للصلاة والتوبة وإنما "للتبرك" (كما يقولون) ولمس الصور وإيقاد الشموع، وقد يتمسكون بلقمة من القربان أو حبزة أو قارورة زيت أو صورة أو أيقونة. وهم ربما يتلون صلوات محفوظة أو يرددون ألحاناً أو تراتيل ولكن هذا كله يتم آليا من الشفاه دون فهم أو مشاركة قلبية، وهم ف

صومهم لا تشغلهم حرارة الصلاة أو ضبط الحواس والتوبة وإنما بحرد نوع الطعام. وبعضهم يعاملون الكنيسة كمركز اجتماعي للقاء الأصدقاء والمشاركة في الأفراح والجنازات والرحلات والحفلات.

هؤلاء هم كمن يُدعوا لحضور حفل عشاء مع الملك فيضلّون طريقهم إليه ولا يأهمون به ليلتقوه بل يتزاحمون على الفتات الذى لا يسمن ولا يغنى من حوع "فلا يظن ذلك الإنسان أنه ينال شيئا من عند الرب" (يع١: ٧).

#### (٢) الطائفية والتعصب

أصحاب هذا الصليب الزائف انتماؤهم المسيحي أمر اجتماعي لا إيماني. وهم يتعاملون مع إخوتهم كطائفة لا ككنيسة، وهدف الحياة الأبدية عندهم متراجع أمام المطالب الأرضية والحقوق الاجتماعية. والحروب المسماة بالصليبية تخفّت وراء هذا الصليب الزائف لتغطية الأطماع والمصالح. والحرب الطائفية في لبنان قبل سنين وفي أيرلندا الشمالية حتى وقت قريب حملت هذا الصليب لا للدفاع عن الإيمان وإنما للذود عن المصالح والأنصبة.

هذا الصليب الزائف وما يمثله هو عدو الله والإيمان والكنيسة وتغذيه الأنانية والبغضة والتعصب والطمع، وهو يبرر حتى القتل باسم الإيمان كما تنبأ الرب ليلة الصليب "تأتى ساعة فيها يظن كل من يقتلكم أنه يقدم خدمة الله" (يو ٢ ١ : ٢). وأصحابه، في نفس الوقت، هم غير مستعدين لتحمل الاضطهاد ولا يملكون الحب الذي يجعلهم يقبلون الموت من أجل من أحبهم بل إلهم سيفرون أمام الضيق وسيستغلون قوانين الاضطهاد الدولية لكى ينجوا بأنفسهم رافضين التألم من أجل المسيح. ولألهم قصيرو النظر، فعيولهم على ما يرى لا على ما لا يرى (٢ كو ٤ : ١٨).

#### (٣) خدمة الذات

أصحاب هذا الصليب الزائف يصعب الشك فيهم، فهم خدام في الكنيسة وبعضهم مكرسون كلياً. وربما بدأوا حدمتهم حاملين صليب المسيح، وما يتضمنه من بذل الحياة لخدمة المسيح والكنيسة ثم انحرفت أهدافهم فيما بعد إلى خدمة الذات، فتخلوا عن صليب التضحية الثقيل ليحملوا صليبا زائفا لا وزن له، وصار "الدين" عندهم حرفة والتقوى تجارة (١٦ي٦: ٥)، وصار تعبهم لحساب أنفسهم لا لمحد الله، وصار الأحذ عندهم مغبوط أكثر من العطاء. وحماسة الأيام الأولى لعمل الله انطفأت، وخشية الله توارت بطول الممارسة والتعود، وبعد النسك والتجرد استعبدهم رفاهة الحياة وحب المال وشهوة البطن حتى وإن أخفوها خلف الجدران، وصارت كرازهم تظاهراً وصلواهم أمام الناس من الشفاه ووعظهم آليا متكلفا وحبهم زائفا. والمحزن ألهم آخر من يعلم أن الكل يدركون زيف الصليب الذي يحملونه وأن حياهم المزدوجة ليست خافية على احد، وأن العثرة التي تسببوا فيها لن تم بلا عقاب.

#### 0 0 0

غير خاف أن أصحاب هذه الصلبان الزائفة يعيشون خطر الهللاك إذ استبدلوها بصليب الرب، مجتنبين بالتالى اللقاء الشخصى مع مخلص العالم الوحيد، وهكذا فإن لم يرجعوا فإلهم متجهون معصوبي الأعين نحو الموت.

ولأهم قد أدمنوا الكذب حتى صدقوا أنفسهم فهم يحتاجون إلى معجزة (تشبه مواجهة الرب لشاول في الطريق إلى دمشق) تكشف لهم زيف حياهم وأهم يعبدون آلهة غريبة، فيكفّوا عن خداع أنفسهم ومن حولهم، وينتزعوا من داخلهم الصلبان الزائفة، لا لكي يستبدلوا بها أخرى أتقن تزييفا، وإنما كي يقتنوا

صليب الرب الحقيقي، وما يعنيه من الاتجاه نحو المخلص والثبوت فيه بالإيمان، وشركة الجسد والدم، والتوبة الدائمة والقداسة، وحدمة الرب "ومن لا الذات والعيش في الأبدية هنا على الأرض، مصدقين على دعوة الرب "ومن لا يأخذ (يحمل) صليبه ويتبعني فلا يقدر أن يكون لى تلميذا" (مت١٠ ٨٠، مر٨: ٣٤، لو٩: ٢٣، ١٤: ٢٧)، ومرددين مع القديس بولس الذي حسب كل ما كان له ربحا، خسارة لكي يربح المسيح (فـ٣: ٢٧، ٢٨)، هاتفين كل يوم "مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في " (غل ٢: ٢٠).

0 0 0

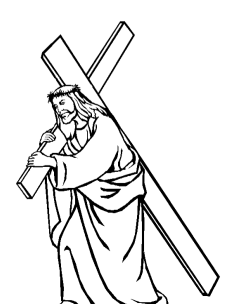
فى عيد الصليب فلنرتل مع الكنيسة قائلين "السلام للصليب (شيرى بي استاڤروس) الذى صُلب عليه ربنا حتى خلّصنا من خطايانا.

الصليب سلاحنا،

الصليب رجاؤنا،

الصليب خلاصنا،

الصليب فخرنا".



## الصوم الكبير وأسبوع الآلام

- + قراءة في أناجيل الصوم الكبير
  - + اسبوع الآلام وآفاقه الروحية
    - + عثرة الصليب
    - + حول ترتيبات اسبوع الآلام

## قراءة في أناجيل الصوم الكبير

عندما تجتمع الكنيسة في صلاة القداس تكون غايتها في نهاية المطاف التناول من حسد الرب ودمه الأقدسين. لكن بالإضافة إلى الصلوات التي تخدم هذا الهدف [بدءاً من دورة الحمل والرشومات والتقديس والقسمة والاعتراف] توجد التسابيح والصلوات التمهيدية في صلوات العشية وتسبحة نصف الليل وصلوات رفع بخور باكر، والأواشى المختلفة والصلوات التأملية، والألحان المتنوعة التي تشير إلى لقاء المؤمنين بالله ومن ثم اتحادهم به، فضلاً عن القراءات من الكتاب المقدس التي تتلى في العشية وباكر وقداس الموعوظين للتعليم والتوجيه وتفسير كلمة الله وحفظها.

هذه القراءات من الأناحيل والمزامير والرسائل وسفر الأعمال التي اختارها آباء الكنيسة تنظمها أربعة كتب تكمل بعضها بعضاً يــسمى كــل منها القطمارس (١). ولكل يوم من أيام السنة القبطية قراءاته الخاصــة. كمــا أن للآحاد (باعتبار يوم الأحد يوم الرب في العهد الجديد) قراءاتها المختارة.

<sup>(</sup>١) هذه الكلمة مشتقة من الكلمة اليونانية Kata-Meros أي الكتاب المختص بقراءات كل يوم.

ولأن للصوم الكبير موقعه المتميز في عبادة الكنيسة ، فهو الصوم الـــذى صامه الرب أيام تجسده قبل بدء خدمته الجهارية، كما أنه من أقدم الأصوام التي صامتها الكنيسة فقد صارت له قراءاته المختارة ويضمها قطمارس الصوم الكبير [وهناك أيضاً قطمارس البصخة الذي يضم قراءات أسبوع الآلام ، وقطمــارس الخمسين المقدسة من القيامة حتى عيد العنصرة ، والرابع هو القطمارس السنوى الدوار لشهور وأيام السنة القبطية كلها].

وينتظم قراءات كل يوم من أيام السنة خيط مشترك يربط بينها جميعاً. وهو في أيام الآحاد موضوع انجيل القداس، وهو في الأيام الأخرى يرتبط بتذكار قديس اليوم (مر ١٤: ٩) كما هو مذكور في السنكسار الذي يضم سير قديسي الكنيسة، فضلاً عن الأعياد السيدية (التي تقع في غير آيام الآحاد). وكما يربط موضوع مشترك قراءات اليوم فهناك أيضاً المحور الذي يربط قراءات الشهر القبطي كله أو الموسم الكنسي من السنة.

وكما هو معروف فالصوم الكبير (٥٥ يوما) يتكون من الأربعين يوما المقدسة، ويسبقه أسبوع الاستعداد (أى يصير ٤٧ يوماً) ويتلوه أسبوع الآلام الذى كان يحتفل به مستقلا عن الصوم الكبير ثم ارتبط به فيما بعد.

وفيما يلي نتتبع قراءات آحاد الصوم الكبير لندرك المعابي التي تزحر بما:

#### أحد الرفاع <sup>(۲)</sup>

فى الأحد السابق مباشرة على بدء أسبوع الاستعداد، اختارت الكنيــسة القراءة من مت ٦: ١ - ١٨، وهي جزء من الموعظة على الجبل، الذي يتضمن

<sup>(</sup>٢) يقصد بالرفاع، رفع الأطعمة الحيوانية التي لا تتلاءم مع فترة الصوم التالية، وإن كان البعض يفهم "الرفاع" حسديًا أنه الإقبال على تناول أطعمة حيوانية مختارة في هذا اليوم كأنه يودعها قبل أن يستقبل أيام الصوم القادمة، وينبغي من ثم تصحيح هذا المفهوم المناويء لفكرة الصوم.

توجيهات الرب عن الصوم كممارسة روحية بين الإنــسان والله، وليــست مقدمة للناس، وهي جزء من حياة متجهة دوماً نحو الله وفيه بالــصلاة ومحبــة القريب (الصدقة).

#### أحد الأسبوع الأول (أسبوع الاستعداد)

الإنجيل من مت ٦: ١٩-٣٣، وهو استطراد لقراءة الأحد السسابق من الموعظة على الجبل ومحوره: "لا تكتروا .. لا يقدر أحد أن يخدم سيدين. لا تحتموا ... اطلبوا أولاً ملكوت الله وبره ". فالصوم هو حياة بأكملها تعبيراً عن إيمان بالله أنه للمؤمن الأول والآخر، حباً واتكالاً ويقيناً، وكتر المؤمن الحق رأي الملكوت) هو في السماء (٣)، والمؤمن ليس خاضعاً لسطوة المال، وهو ليس مشتتاً منقسم القلب بين محبته للعالم وسعيه نحو الله (لا تقدرون أن تخدموا الله والمال). وهو يحفظ حسده طاهراً، والنعمة تحرس حواسه وتقدسها لأن "سراج الجسد هو العين". ثم هو في اتكاله وثقته بإلهه الحب لا يغالي في اهتمامه بحاجاته الجسدية واثقاً من رعاية الله، كما يعتني بطيور السماء والزنابق وعشب الحقل (لأن أباكم السماوي يعلم أنكم تحتاجون إلى هذه كلها)، ولكنه يطلب أولاً ملكوت الله وبره وهذه كلها تزاد له بحسب وعد الله.

#### أحد الأسبوع الثاني (أحد الأسبوع الأول من الأربعين المقدسة)

الإنجيل من مت ٤: ١- ١١ (التجربة على الجبل)

إن الصوم إعلان عن تحرر المؤمن من الخضوع لسلطان لقمة العيش والمادة والحياة المادية بصورة عامة (المال ومجد العالم والترف واللذات والذات المتكبرة الطامحة) إذ ليس بالخبز وحده يحيا الإنسان. فالذي يأكل الخبز يجوع من

<sup>(</sup>٣) الرب يشبّه الملكوت بكتر مُخفي في حقل أو لؤلؤة واحدة كثيرة الثمن ومن ينشد أيهما فيبيع كل ماله ليشتريه (مت ٤٤٠١٣).

جديد، والذى يشرب الماء سيعطش من جديد. أما سر الحياة الدائمة في الله فهو كلمة الله، الإنجيل، يسوع المسيح، خبز الحياة ، الذى مَن يأكل منه لا يموت إلى الأبد. وهكذ يقتات المؤمن على حسد الرب ودمه، وفي كلمة الله يكمن سر القوة والغلبة على التجارب التي يثيرها عدو الخير.

### أحد الاسبوع الثالث (أحد الأسبوع الثاني من الأربعين المقدسة )

الإنجيل من لو ١٥: ١١ - ٣٢ (توبة الابن الضال)

الصوم هو موسم التوبة، فكلاهما إخلاء وانحناء وتذلل، وتمرد على العالم، ورفض للخطية المسببة للموت، وعودة إلى الله فكراً وسلوكاً (ميتاينا). روحانية الصوم واستقامته يشهد بها اللهج في كلمة الله وتواتر التوبة وتطهير السنفس والاقتراب إلى عشاء الرب المنتظر دوماً عودة الابن الغائب (وإذ كان لم يزل بعيداً رآه أبوه فتحنن وركض ووقع على عنقه وقبله)، ثم دعا إلى وليمة ذبح فيها العجل المسمن. وشاع الفرح وردَّت للابن كرامته بالحلة الأولى والخاتم. وحسرج الآب للأخ الكبير الغاضب يحثه أن يفرح معه بقوله "كان ينبغي أن نفرح ونسر لأن أخاك للأخ الكبير الغاضب عثه أن يفرح معه بقوله "كان ينبغي أن نفرح ونسر لأن أخاك نفرد إلى أحضان الرب المستعد دوماً لقبول التائبين.

## أحد الأسبوع الرابع (أحد النصف = ختام الأسبوع الثالث من الأربعين القدسة )

الإنجيل من يو ٤: ١-٢٤ (المرأة السامرية)

وإذا كان للابن العائد ذكرياته وخبراته القديمة في بيت أبيه التي جعلته يتوقف ويكتشف الهوان الذي انتهى إليه فينتفض راجعاً تائباً ليحتل موقعه القديم، فإن هناك من لم يبدأ أبداً: النفس المتغربة الشاردة الجاهلة المكتفية!. والمسيح يتقدم لمثل هؤلاء فاتحاً ذراعيه (وهو مات لأجل الجميع: ٢ كو٥: ١٥)،

مقدماً الماء الحى الذى "من يشرب منه لن يعطش إلى الأبد... بل الماء الذى أعطيه يصير فيه ينبوع ماء ينبع إلى حياة أبدية". فللبعيدين أيضاً نصيب فى المسيح. وللمسيح وسائله لاحتذاب هذه النفوس مهما كانت مراوغتها (السامرية) أو سمعتها الرديئة (زكا) أو حتى احترافها للخطية (المحدلية) أو تعصبها وكراهيتها (شاول) ومن ثم يطلقها لدعوة نفوس جديدة لمخلص العالم.

#### أحد الأسبوع الخامس (أحد الأسبوع الرابع من الأربعين المقدسة)

الإنجيل من يو ٥: ١ - ١٨ (شفاء مريض بيت حسدا).

ومهما طال الزمان فالفرصة دوماً قائمة - "إنها الآن ساعة لنستيقظ" (روس ١١: ١١)، هوذا الآن وقت مقبول، هوذا الآن يوم خلاص (٢كو٦: ٢) - فالذى لم يجد صديقاً أو مرشداً طوال السنين (٣٨ سنة) يصير يسسوع صديقه الألزق من الأخ.

ولكن المسيح يحذرنا من الانتكاس والارتداد بعد أن ذقنا طعم الخلاص، وأن يختبئ فى قلبنا الاشتياق للحياة الأولى فى العبودية كما فعل بنو إسرائيل (فلا تخطئ لئلا يكون لك اشرُّ).

#### أحد الأسبوع السادس (الأحد الأخير في الصوم الأربعيني)

الإنجيل من يو ٩: ١-١٤ (تفتيح عيني المولود أعمى)

نعم إن الخطية ظلام، والخاطئ أعمى، والمسيح هو نور العالم. والسنفس التي تستنير بخلاص المسيح تتقدم للشهادة: "إنما أعلم شيئاً واحداً أنى كنت أعمى والآن أبصر. لو لم يكن هذا من الله لم يقدر أن يفعل شيئاً ... أؤمن ياسيد". أما الرافضون دعوة المسيح فلا مكان لهم في عشاء عرس الخروف (ليس واحد من أولئك الرجال المدعوين يذوق عشائي) (لوقا ١٤: ٢٤) (لدينونة أتيت أنا

إلى هذا العالم حتى يبصر الذين لا يبصرون ويعمى الذين يبصرون) (يو ٩:٩).

فى اليوم الخامس (الجمعة) التالى لهذا الأحد يختتم الصوم الأربعيني المقدس بصلاة حافلة تمتد إلى عصر اليوم ، وتستخدم فى القداس ألحان آحاد الصوم الكبير ويبرز من بينها لحن رئيس الكهنة الأعظم ميغالو Megalo أى "الأعظم".

وفى يوم السبت تصلى الكنيسة القداس تذكارا الإقامة لعازر (يو ١٠١١-٤٥). ثم تحتفل يوم الأحد بعيد دخول المسيح أورشليم في موكب شعبى يليق عملك إسرائيل ليبدأ رحلة آلامه الأخيرة الصاعدة إلى الجلجثة حيث الصليب والموت. ويكون صوم الكنيسة الطويل الذي سبق أسبوع الآلام إعداداً مناسباً للنفس، التي طهرتها التوبة ، لكي تواصل تبعية المسيح في طريق آلامه من أجلها وتتسلق صليبه وتصلب معه لتموت هي ويحيا المسيح فيها (غل.٢٠:٢).

وهكذا تحقق الكنيسة هدفها الذي قصدته من الصوم الذي رسمته والقراءات التي اختارتها خلاله كخطوة متجددة على طريق الحياة في المسيح.



## أسبوع الآلام وآفاقه الروحية

لحوالى قرنين من عمر الكنيسة كان أسبوع الآلام يحتفل به منفصلاً عن الصوم الأربعينى.. ولكن بدءاً من حبرية البابا ديمتريوس الكرام (١٨٨م) صار أسبوع الآلام تالياً مباشرة للصوم الأربعينى.. وهو يبدو تعديلاً غاية فى التوفيق، إذ صارت الكنيسة تحتفل بأسبوع آلام المخلص بعد أن تميأت بالصوم الطويل وما يرافقه من القداسات الكثيرة والصلوات المتواترة والأجواء المناسبة للتوبية والعودة إلى الله.

وإذا كان الصوم الكبير يبرز بين أيام العبادة في الكنيسة باعتباره الصوم الذي بدأه الرب فصار لنا.. فإن تاج الأيام بحمله أسبوع الآلام دون منازع، حيث تكرس الكنيسة كل وقتها لمتابعة عريسها الحب وهو يتقدم غير هيّاب نحو الصليب والموت لأجل كل واحد (عب ٢: ٩).. وهو الأسبوع الذي احتمعت له من المعاني ما لم تحتمع لغيره من الأسابيع والأيام.

ونحن هنا نتناول سمات أربعة يتفرد بما هذا الأسبوع الذى ينتظر المؤمنون قدومه باللهفة والحنين عاماً بعد عام.

#### فهو أولاً: أسبوع البصخة

(باليونانية) أو الفصح (بالعبرية) بمعنى عبور.. ففيه توقف الرمز القديم (أى خروف الفصح) الذى برش دمه نجا أبكار إسرائيل من الموت "فأرى الدم وأعبر عنكم فلا يكون عليكم ضربة للهلاك" (حر ١٢: ١٣) وتم حروج بنى إسرائيل من مصر وخلاصهم من عبودية فرعون وعبورهم البحر إلى سيناء فأرض كنعان، وجاء المرموز إليه فصحنا الجديد مخلص كل العالم، الذى بدم صليبه والإيمان به ننجو من أسر إبليس وسجن الموت وننال الحياة الأبدية "لأن فصحنا أيضاً المسيح قد ذبح لأجلنا" (١٠كوه: ٧).

وقد ظلت علاقة المسيح بالفصح والفداء بادية منذ ميلاده حين كان التدبير أن يكون ذلك في مزود للبقر (المعدة للذبح)، وأشار إليه المعمدان قبل المعمودية "هوذا همل الله الذي يرفع خطية العالم" (يو ١: ٢٩).. وحتى بعد قيامة الرب بقيت آثار المسامير وطعنة الحربة في حسده علامة محبة أبدية ختمت بالدم.. وفي رؤياه ذكر عنه يوحنا ".. ورأيت فإذا في وسط العرش... خروف قائم كأنه مذبوح" (رؤ ٥: ٦)، كما سمع ترنيمة الشيوخ الجديدة "مستحق أنت أن تأخذ السفر وتفتح ختومه لأنك ذبحت واشتريتنا لله بدمك" (رؤ٥: ٩) وهتاف الملائكة " مستحق هو الخروف المذبوح أن يأخذ القدرة والغني والحكمة والقوة والكرامة والمجد والبركة" (رؤ ٥: ١٢)، وهي التسبحة التي تترنم بحال الكنيسة مئات المرات خلال صلوات هذا الأسبوع العظيم.

ولكن بينما احتاج خروف الفصح إلى كاهن ليقدمه، فإن الرب ينفرد بأن احتمع فيه الكاهن والذبيحة والمقدَّم عنهم. وينفرد الكاهن هنا أنه قدوس بلا خطية وكهنوته دائم لا يزول، وتنفرد الذبيحة بأنها تمت مرة واحدة فحققت فداءً أبدياً، وبأن الرب قد اتحد بالإنسان بتجسده فهو يموت عنه بينما هو فيه.

وفي هذا يذكر سفر العبرانيين "وأما هذا فمن أجل أنه يبقى إلى الأبد له كهنوت لا يزول فمن ثم يقدر أن يخلص أيضاً إلى التمام الذين يتقدمون به إلى الله إذ هو حيّ في كل حين ليشفع فيهم. لأنه كان يليق بنا رئيس كهنة مثل هذا قدوس بلا شر ولا دنس قد انفصل عن الخطاة وصار أعلى من السموات الذي ليس له اضطرار كل يوم مثل رؤساء الكهنة أن يقدم ذبائح أولاً عن خطايا نفسه ثم عن خطايا الشعب لأنه فعل هذا مرة واحدة إذ قدّم نفسه" (عبب ٧: ٤٢ - ٢٦) "وأما المسيح وهو قد حاء رئيس كهنة للخيرات العتيدة فبالمسكن الأعظم والأكمل غير المصنوع بيد، أي الذي ليس من هذه الخليقة، وليس بدم تيوس وعجول بل بدم نفسه ودخل مرة واحدة إلى الأقداس فوجد فداءً أبدياً ...ولكنه الآن قد أُظهر مرة عند انقضاء الدهور ليبطل الخطية بذبيحة نفسه... هكذا المسيح أيضاً بعدما قُدِّم مرة لكي يحمل حطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب ٩: ١٠ ، ١٢) "لأنه بقربان الخلاص للذين ينتظرونه" (عب ٩: ١٠ ، ١٢) "لأنه بقربان واحد قد أكمل إلى الأبد المقدّسين" (عب ١٠ ، ٢١) ".

#### وهو ثانياً: أسبوع تتميم الخلاص

أو المرحلة الحاسمة منه.. حيث تتصاعد الأحداث إلى نقطة اللاعودة: من أحزان جثسيماني ومعاناتها إلى المحاكمات الظالمة المحفوفة بخيانات الأصدقاء وهروبهم، فآلام ما قبل الصليب وساعات الصليب الثلاث التي تعجز الكلمات عن الإحاطة بما جازه الرب خلالها، فالموت، ثم القيامة المظفرة في اليوم الثالث.

فهو أسبوع آلام الرب، ومجده أيضاً، أى مجد الصليب ومجد القيامة التي أتمت عمل الصليب ووجهه الآخر، وفي هذا يقول الرب "قد أتت السساعة ليتمجد ابسن الإنسان.. أيها الآب نجني من هذه الساعة ولكن لأجل هذا أتيت إلى هذه الساعة... وأنا أن ارتفعت عن الأرض أجذب الى الجميع" (يو ١٢: ٢٣، ٢٧).

وهكذا تحققت في هذا الأسبوع نبوات الأحيال بدءاً من وعد الله بأن يسحق نسلُ المرأة رأس الحية (تك ٣: ١٥)، والرموز من تقديم اسحق ذبيحة (تك ٢٢)، إلى الحية النحاسية (عد١٦) وذبائح العهد القديم.. بل أن داود، في مزموره الثاني والعشرين، وإشعياء، في الأصحاحين الثالث والخمسين والثالث والستين من سفره، واللذين تفصلهما القرون عن يوم الصليب، يكتبان عنه كأنهما شاهدا عيان.. وفيما يلى مختارات من هذه الفصول:

فمن المزمور الثاني والعشرين "إلهي الهي لماذا تركتني...كل الذين يرونني يستهزئون بي... قائلين اتكل على الرب فلينجّه... ثقبوا يدى ورجلي، أُحصى كل عظامى.... يقسمون ثيابي بينهم وعلى لباسى يقترعون" (١٦٠) ٧ ، ٨ ، ١٦-٨١).

ومن الأصحاح الثالث والخمسين من سفر إشعياء "لاصورة له ولا جمال فننظر إليه ولا منظر فنشتهيه محتقر ومخذول من الناس رجل أوجاع ومختبر الحزن وكمستر عنه وجوهنا محتقر فلم نعتد به. لكن أحزاننا حملها وأوجاعنا تحملها.. وهو مجروح لأجل معاصينا مسحوق لأجل آثامنا... والرب وصع عليه إثم جميعنا. ظُلم أما هو فتذلل ولم يفتح فاه... وجُعل مع الأشرار قبره ومع غنى عند موته... أما الرب فسر بأن يسحقه بالحزن إن جعل نفسه ذبيحة إثـم... سكب للموت نفسه وأحصى مع أثمـة" (٢٥٥ - ٧، ٩، ١٠٠).

ومن الأصحاح الثالث والستين "قد دست المعصرة وحدى ومن الشعوب لم يكن معين وتحيرت إذ لم يكن على الشعوب لم يكن معين وتحيرت إذ لم يكن عاضد" (٣:٦٣) ٥).

ولكن النبوات الأحرى التي تمت حرفياً يوم الصليب كثيرة ونختار منها ما يلي: "بذلت ظهرى للضاربين وحدى للناتفين. وجهى لم أستر عن العار

والبصق" (إش ٠٠: ٦)، "وفى عطشى يسقوننى خللا" (مز ٢٩: ٢١)، "فى يدك أستودع روحى" (مز ٣٦: ٥)، "فينظرون إلى الذين طعنوه" (زك ١٠:١١)، "ويكون فى ذلك اليوم يقول السيد الرب أنى أُغيّب الشمس فى الظهر وأقتم الأرض فى يوم نور" (عا ٨: ٩).

كما تحققت في هذا الأسبوع أيضاً ما أشار إليه ملاك البشارة "وتدعو اسمه يسوع لأنه يخلص شعبه من خطاياهم" (مـــت ٢١:١).. "ولـــد لكـــم اليوم.. مخلص هو المسيح الرب (لو ٢: ١١)، ونبوات زكريا الكــاهن "أقام لنا قرن خلاص في بيت داود فتاه" (لو ١: ٢٩) وسمعان الشيخ "لأن عيني قد أبصرتا خلاصك" (لو ٢: ٣٠) وما تنبأ به لمريم "ها إن هذا قد وضع لــسقوط وقيام كثيرين في إسرائيل ولعلامة تقاوم.. " (لو ٢: ٣٤).

# وهو ثالثاً: أسبوع التعاليم الأخيرة

التى تتضمن تأسيس الكنيسة الجديدة (مثل الكرامين: مــت ٢١، مر ٢١، لو ٢٠، ومثل العرس عن الملكوت: مت ٢٢)، ونبوات المـستقبل القريب الذى تحقق (رفض الكهنوت اليهودى وخراب أورشليم: مت ٢٠، ٢٤، مر ١٣، لــو ٢١) وأمثلــة الاستعداد له ومشاهد منه (مت ٢٤، ٥٠، مر ١٣، لو ٢١).

كما تحققت فيه خلاصة تعاليمه: "أن ابن الإنسان لم يأت ليُخدم بل ليخدم ويبذل نفسه فدية عن كثيرين" (مت ٢٠: ٢٨).. "إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض وتمت فهي تبقى وحدها ولكن إن ماتت تأتى بثمر كثير.. من يحب نفسه يهلكها ومن يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها إلى حياة أبدية" (يو ٢١: ٢٤، ٢٥).

كما أنه الأسبوع الذى أسس فيه الرب — فى يوم خميس الفصح، ليلة الصليب – سر الشكر الذى به يستحضر لنا ذبيحة الصليب فى جسد ودم الافخارستيا.. وبعد العشاء قام وغسل أرجل تلاميذه فقدم لخدامه نموذج الخدمة

الباذلة المتضعة "لأنى أعطيتكم مثالاً حتى كما صنعت تصنعون أنتم أيضاً" (يو ١٥:١٣).

### وهو رابعاً: (وعلى مستوى حياة الكنيسة )أسبوع العبادة والصلاة الدائمة

حيث نتابع مع الكنيسة بالخشوع والشكر خطوات المسيح الأخيرة — نائباً عنا ولأجلنا — نحو الجلجئة والتي تتضمنها بكل تفصيل قراءات قطمارس البصخة من العهدين القديم والجديد في ساعاتها الخمس النهارية والخمس الليلية، نتفرس في شخصه، ونزاحم الجموع لنظل قرب صليبه، صليبنا، متأملين عمله الخلاصي لأجلنا ومجتهدين أن تفرغ له الوقت والفكر، وهاتفين بتسابيح الكنيسة وألحائها التي لا تتكرر في غير هذا الأسبوع، فنقول مع الملائكة: "لك القوة والمجد والبركة والعزة.. يا عمانوئيل إلهنا وملكنا... ياربي يسوع المسيح مخلصي الصالح.. قوتي وتسبحتي هو الرب وصار لي خلاصاً مقدساً"، ونردد مع اللص اليمين سارق الفردوس "اذكرين يارب... ياقدوس.. ياسيد — متى جئت في ملكوتك"، وننشد مع المرتلين "هذا الذي أصعد ذاته ذبيحة مقبولة على الصليب عن خلاص جنسنا فاشتمه أبوه الصالح وقت المساء على الجلجئة"، ونسجد أمامه مع الساحدين في ختام يوم الصليب.

إنه وقت مراجعة النفس وانحنائها بالتوبة أمام مخلصها المصلوب وتـــسأل الرحمة الإلهية لتنال الغفران.



احتفال الكنيسة بأسبوع الآلام صيحة ونداء للغفران لأنه زمان الافتقاد، "هوذا الآن وقت مقبول .. "هوذا الآن يوم خلاص" (٢ كو ٦: ٢)، وملامد أسبوع الصليب تتجسد أمامنا ومعها شهادات الأنبياء وتحقيق المواعيد.

فلنتبع الرب في طريق الصليب ونعترف به مخلصاً للحياة.

# عثرةالصليب

كما كان الصليب عثرة لليهود والأمم منذ أيام المسيح بالجسد فهو يظل إلى هذا اليوم عثرة (١) للكثيرين ممن قد يقبلون المسيح ولكن بغير صليبه.

ففي كرازته بالمسيح يقول القديس بولس "ولكننا نحن نكرز بالمسيح مصلوباً لليهود عثرة ولليونانيين جهالة وأما للمدعوين يهوداً ويونانيين فبالمسيح قوة الله وحكمة الله" (١ كو ٢٣:١٠).

وإذا كان المسيح هو رأس الزاويــة (مــز ٢٢:١١٨، مــت ٢٢:٢١، مــت ٥٢:٢١، مــت ٥٢:٢١، مــت ٥٠٠٢، مــت ٥٠٠٢، مــت ٥٠٠١، مر

<sup>(</sup>۱) العثرة هي العقبة أو الحجر (حجر عشرة Stumbling block) (مرز ١٢:٩١) أو العقدة أمام السائر في الطريق، وإذ يشتبك بها يعثر Stumble أو يتعثر فيها كمن يقع في شرك entangled قد يؤدي به إلى السقوط أو الزلل إذا كانت العثرة كبيرة (ويقال تعثر اللسان أي تلعثم وارتبك واختلط عليه القول). وفي المزمور يشير المرنم إلى الذين عشروا والذين تفادوا السقوط أو سقطوا أما نحن فقمنا واستقمنا (انتصبنا)" (مرز ٨:٢٠).

(أف ٢ : ٠ ٢) المختار الكريم (في بناء الكنيسة والبناء الروحي للذين يطيعون)، فإنه يصير لمن يرفضون ويرذلون ولا يطيعون حجر صدمة وصخرة عشرة (إش ١٤:٨)، رو ١٤:٨، ٣٣، ١ بط ٢ : ٨). وفي هذا قال الرب " من يسقط على هذا الحجر يترضض ومن سقط هو عليه يسحقه" (مت ٢ : ٤٤)، لو ١٨:٢٠).

# (١) المسيح وصليبه... علاقة لا تنفصم

المسيح وصليبه صنوان لا يفترقان... وكل منهما يستدعى الآخر.

و لم يكن الصليب (والآلام والموت) حدثاً عارضاً في حياة الرب، ولا هو فوجئ به في أواخر أيامه على الأرض كنهاية أليمة لحياته.

في كل الأحوال، كان الصليب أمراً واقعاً وحاضراً مختلطاً بحياة المسيح كلها منذ البشارة بميلاد الرب وحتى يوم الجلجثة الرهيب، وعنصراً أساسياً في الكرازة بالخلاص بعد صعود الرب ومنذ يوم الخمسين وإلى آخر الأيام.

وأحداث الكتاب وآياته في العهدين تشهد بدور الصليب المحرري في تدبير الخلاص وأيضاً في حياة كل مؤمن تمتع بتبعية الرب.

## أولاً: شهادة العهد الجديد

(١) فالملاك وهو يبشر العذراء بميلاد الرب يشير خفية إلى الآلام الخلاصية عندما ذكر أن اسمه "يسوع" (أي مخلص) (لو ٢١:١١). كما أنه وهو يظهر في حلم ليوسف خطيب مريم، الذي كانت تعذبه شكوكه، يطمئنه من جهة مريم مشيراً أيضاً إلى اسم المولود "يسوع" "لأنه يخلص شعبه من خطاياهم" (مت ٢٠:١، ٢١). [ومن هنا دعاه يوسف بهذا الاسم عند ختانه بعد ثمانية أيام من ميلاده (مت ٢١:١)]. والملاك في بشارته للرعاة يسشير إلى

الفرح العظيم الذي أنعم به الله على البشر بميلاد "مخلص هو المسيح السرب" (لو ٢:١١).

(۲) وبعد ولادة يوحنا انفلتت عقدة لسان زكريا الكاهن أبيه وقال بالروح عن ابن الله المبشَّر به "مبارك الله إله إسرائيل لأنه افتقد وصنع فداء لشعبه وأقام لنا قرن خلاص في بيت داود فتاه" (لو ٦٨:١، ٦٩).

(٣) وفي ميلاد الرب في مذود للبهائم إشارة يسهل التقاطها عن كون المسيح يُعد للذبح كسائر الخراف والأبقار التي أحاطت به (لو٢:٢).

(\$) ولما ذهبت به مريم ويوسف لتقديمه للهيكل قدوساً للرب بعد تمام أيام تطهيرها أتاه بالروح سمعان الشيخ التقي عالم الكتاب المنتظر تعزية إسرائيل و"أخذه على ذراعيه وبارك الله وقال الآن تطلق عبدك يا سيد حسب قولك بسلام لأن عيني قد أبصرتا خلاصك (في المسيح) الذي أعددته قدام وجه جميع الشعوب" فهذا الرضيع ذو الأربعين يوماً هو المخلص. ويمد سمعان يده ليبارك مريم ويوسف ويخاطب أم يسوع قائلاً "ها إن هذا قد وُضع لـسقوط وقيام كثيرين في إسرائيل ولعلامة تقاوم، وأنت أيضاً يجوز في نفسك سيف (الآلام) لتعلن أفكار من قلوب كثيرة" (لو٢:٢٦-٣٥).

(٥) وحنة بنت فنوئيل النبية، ملازمة الهيكل ما يقرب من القرن، بدورها يعطيها الروح نعمة الشهادة قبل أن تمضي فيذكر عنها الإنجيل أنها "سـبّحت الرب وتكلمت عنه مع جميع المنتظرين فداءً في أورشـليم" (لـو٢٦:٢٦-٢٨) فميلاد الطفل يسوع يحقق رجاء كل المنتظرين الخلاص.

(٦) وفي شهادته لمن جاء يهيئ الطريق قدامه، يشير المعمدان إلى المسسيح المقبل إليه قائلاً: "هوذا حمل الله الذي يرفع خطية العالم" (يو ٢٩:١٦، ٣٦) منبئاً

أنه حروف الفصح الجديد والحقيقي الذي بدمه تنتهي كل ذبيحة على الأرض وتُغفر خطايا العالم كله (١كوه:٧).

# ثانياً: الصليب في حياة الرب

المسيح أعلن عهد الله الجديد مع البشر لا بكلمات وإنما بالدم والموت والقيامة.

+ وفي ثنايا أحاديثه وهو يبدأ كرازته الخلاصية يبدو الهدف واضحاً وعينا الرب على الصليب المنتصب على البعد (زماناً ومكاناً) في موضع الجلجثة:

"أنا هو الخبز الذي نزل من السماء.. والخبز الذي أعطى هو جسدي الذي أبذله من أجل حياة العالم" (يو ٦:١٥)؟

"ابن الإنسان قد جاء لكي يطلب ويخلص ما قد هلك" (مـــت١١١، ١٠) ؛ لو ١٠:١٩) ؛

"ينبغي أن يُرفع ابن الإنسان" (يو٣:٤١)؛

"ها نحن صاعدون إلي أورشليم وابن الإنسان يُــسلّم إلى رؤساء الكهنـة والكتبة فيحكمون عليه بالموت ويسلمونه إلى الأمم (الرومان) لكي يهــزأوا بــه (ويُشتم) ويجلدوه (ويتفلوا عليه) ويصلبوه وفي اليوم الثالث يقوم" (مت٢٠٢٠، ٩)، مر٢٠١٠، ٣٤، لو٢١:١٨، ٣٢) وهو ما تم بالضبط يــوم الــصليب (مت٢٠٢٠، ٢٧:٢٣)؛

"إن ابن الإنسان لم يأت ليُخدم بل ليخدم وليبذل نفسه فدية عن كــثيرين" (مت ٢٨:٢٠) مر ٢٥:١٠)

"وأنا إن ارتفعت عن الأرض أجذب إليّ الجميع (قال هذا مشيراً إلى أية ميتة كان مزمعاً أن يموت) " (يو ٢٧:١٢، ٣٣).

وقبل أيام قليلة من الصليب كانت أحاديث الرب صريحة ومحددة تماماً: "انقضوا هذا الهيكل (جسده) وفي ثلاثة أيام أقيمه" (مـــت ٢٦:٢٦، يو ١٩:٢) ؟

"تعلمون أنه بعد يومين يكون الفصح وابن الإنسان يـسلم ليـصلب" (مت٢:٢٦).

+ وليلة الصليب قال الرب "هذا هو جسدي المكسور لأجلكم (الذي يسفك من يبذل عنكم)" (لو ٢ : ١٩)... "هذا هو دمي الذي للعهد الجديد الذي يسفك من أجل كثيرين لمغفرة الخطايا" (مت ٢٨:٢٦)، مر ٢٤:١٤، لو ٢٠:٢٦)، فهو يرى نفسه على الخشبة قبل أن يُرفع عليها ودمه نازفاً قبل أن يتخضب به وهو يتدفق من حراحه.

+ والمسيح لم يستعف من الصليب عندما حاءت ساعته و لم يجتهد للإفلات منه حتى وإن توسل جسدياً من أجل أن تعبر عنه كأس الآلام (عبه:۷) [ ولكن هذا يؤكد في نفس الوقت أن الحزن الذي احتاحه كان هائلاً (مت٢٦:٨٣) وأن الآلام التي سحقته كانت حقيقية وحازها حتى أعماقها كما حازته حتى أعماقه] ولكنه إذ تعلم الطاعة مما تألم به (عبه:٨) أخلى نفسه تماماً (في ٢:٧، ٨) "ليس كما أريد أنا بل كما تريد أنت" (مت٢٦:٢، مر ٢:١٤، لو٢:٢٤، يوه:٣٠، ٢:٨٣). وهو أسلم نفسه لجلاديه بكل إرادته "ليس أحد يأخذها مني بل أضعها أنا من ذاتي. لي سلطان أن أضعها ولي سلطان أن آخذها أيضاً (يوه واجه

بيلاطس الذي عرض عليه إنقاذه قائلاً له: "لم يكن لك على سلطان البتة لـو لم تكن قد أُعطيت من فوق" (يو ١١:١٩).

وبينما هو يسأل الآب أن ينجيه من هذه الساعة يؤكد في نفسس الوقت "لأجل هذا أتيت إلى هذه الساعة" (يو٢٧:١٢) ويُصرِّح بذلك أيضاً أمام بيلاطس (يو٣٧:١٨).

+ والرب بعد قيامته استبقى آثار الصليب في حسده وأتاح لتوما أن يضع يده في أثر المسامير والحربة (يو ٢٠:٢٠) وسمح لسائر التلاميذ أن يروها (لـــو٢٤:٣٩، ٤٠).

+ والرب قد قَبِل الصليب لأن القيامة كانت فيه (أنا هو القيامة والحياة - يو ٢٥:١١) وهو كان يذكر قيامته في اليوم الثالث كلما جاء ذكر الـصليب لأنها وجه الصليب الآخر، وبالصليب والقيامة كان الخلاص.

+ وحتى في مجيئه الثاني، أشار الرب إلى ما سوف يصاحبه من ظهور "علامة ابن الإنسان في السماء" (مت٢٤٠٣) وهي صليبه المحيي دليل حق وحب و دينونة.

# ثالثاً: الصليب في كرازة التلاميذ والرسل

(١) في كرازة التلاميذ والرسل بعد حلول الروح القدس كان الصليب والقيامة هما محور الكرازة والقديس بطرس أمام آلاف اليهود يتكلم عن يسوع الناصري قائلاً: "هذا أخذتموه مسلماً بمشورة الله المحتومة وعلمه السابق وبأيدي أغمة صلبتموه وقتلتموه الذي أقامه الله ناقضاً أوجاع الموت... فليعلم يقيناً جميع بيت إسرائيل أن الله جعل يسسوع هذا الذي صلبتموه أنتم رباً ومسيحاً (أع٢:٢٣، ٣١).

وبعد شفاء المُقعد واحه القديس بطرس اليهود الذين أدهشتهم المعجزة مشيراً إلى الرب الذي أسلموه وأنكروه "ورئيس الحياة قتلتموه الذي أقامه الله من الأموت ونحن شهود لذلك" (أع ١٣:٣).

(٢) والقديس بولس يشير إلى اليهود ألهم "قتلوا الرب يسوع وأنبياءهم" (١٥: ١٥)، ويجعل محور الكرازة "يسوع المسيح وإياه مصلوباً" (١٥ و ٢٣: ٢) والصليب موضع فخره "وأما من جهتي فحاشا لي أن أفتخر إلا بصليب ربنيا يسوع المسيح الذي به قد صلب العالم لي وأنا للعالم" (غل ٢: ١٤)، "مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في" (غل ٢:٠٠). ويقول عن المسيح رئيس الكهنة الفريد أنه "ليس بدم تيوس وعجول بل بدم نفسه دخل مرة واحدة إلى الأقداس فوجد فداءً أبدياً" (عب ١٠: ١). "إذ محا الصك الذي علينا في الفرائض الذي كان ضداً لنا وقد رفعه من الوسط مسمراً إياه بالصليب" (كو ٢: ١٤). "عاملاً الصلح بدم صليبه" (كو ٢: ٢٠).

(٣) والقديس يوحنا في رسالته الأولى يشير إلى "دم يسوع المسيح" الذي يطهرنا من كل خطية (١يو ٧:١) "هذا الدي أتسى بماء ودم يسسوع المسيح" (١يو ٥:٥). وفي رؤياه شاهد في وسط العرش وفي وسط الشيوخ "خروف قائم كأنه مذبوح" والشيوخ خروا أمامه مترنمين قائلين: "مستحق أنت أن تأخذ السسفر وتفتح ختومه لأنك ذُبحت واشتريتنا لله بدمك من كل قبيلة ولسان وشعب وأمة" (رؤ٥:٥، ٩).

# رابعاً: شهادة العهد القديم

شهادة العهد القديم، نبواته وأحداثه، عن مهمة المسيح الخلاصية شهادة صادقة لايمكن تزييفها. من ناحية لأنه " لم تأت نبوة قط بمشيئة إنسان بل تكلم

بها أناس الله القديسون مسوقين من الروح القدس" (٢ بط ٢١:١)، فالذي أوحى للأنبياء هو روح المسيح لسبق معرفته، وتمام النبوة يشهد بصدقها وبصدق من تشير إليه، ومن ناحية لأنها سُحّلت قبل المسيح بحوالي ٢٠ قرناً (إبراهيم واسحق) أو ١٥ قرناً (موسى) أو ١٠ قرون (داود) أو ثمانية قرون (يونان ويوئيل وعاموس) أو سبعة قرون ونصف (إشعياء) أو سبتة قرون (إرميا وحجّي) أو أربعة قرون (ملاحي).

+ والرب نفسه أشار إليها في مجال تأكيد إرساليته قائلاً: "فتسشوا الكتب... وهي التي تشهد لي" (يوه: ٣٩). وفي إحباره تلاميذه بما سوف يأي عليه كان يشير إلى اتفاقه مع النبوات "وسيتم كل ما هو مكتوب بالأنبياء عن ابن الإنسان" (لو ٢١: ١٨). وهو ينتهر بطرس الذي حاول التدخل بسيفه دفاعاً عنه فيقول مستنكراً "فكيف تكمل الكتب: إنه هكذا ينبغي أن يكون؟" والتفت إلى الجموع وقال "وأما هذا كله فقد كان لكي تكمل كتب الأنبياء" (مت٢: ٢٥٥).

+ واستخدم الرب النبوات بعد قيامته ليبرهن على أن فيه تتحقق خطة الله للخلاص. فعند لقائه بتلميذي عمواس يسجل الكتاب أنه قال لهما "أما كان ينبغي أن المسيح يتألم بهذا ويدخل إلى مجده. ثم ابتدأ من موسى ومن جميع الأنبياء يفسر لهما الأمور المختصة به في جميع الكتب" (لو ٢٦:٢٤، ٢٧).

+ ولما دخل على تلاميذه المحاصرين بالشك والخوف في العلية ذكرهم بما سبق أن قال لهم: "هذا هو الكلام الذي كلمتكم به وأنا بعد معكم أنه لابد أن يتم جميع ما هو مكتوب عني في ناموس موسى والأنبياء والمزامير وهكذا كان ينبغي أن المسيح يتألم ويقوم من الأموات في اليوم الثالث" (يو ٢٤٤٤٤ - ٤٤).

+ وخلال خدمته أشار الرب إلى أحداث من الماضي تتعلق بموته وقيامته. فيشير في حديثه إلى نيقوديموس عن الحية النحاسية التي أمر الرب موسي أن

يصنعها ويضعها على راية فكل من لُدغ ونظر إليها يحيا (عدا٧:٢، ٨) ويقول "وكما رفع موسى الحية في البرية هكذا ينبغي أن يرفع ابن الإنسان لكي لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة الأبدية. لأنه هكذا أحب الله العالم حتى بهذل ابنه الوحيد.. "(يو٣:١٤ ١ – ١٨). والرب يتكلم هنا عن المستقبل كأنب يحدث ذلك اليوم ولابد له أن يحدث (ينبغي... بذل ابنه الوحيد). كما أشار إلى يونان النبي الذي كان رمزاً لدفن الرب وقيامته قائلاً "حيل شرير وفاسق يطلب آية ولا تعطى له آية إلا آية يونان النبي لأنه كما كان يونان في بطن الحوت ثلاثة أيام وثلاث ليال هكذا يكون ابن الإنسان في قلب الأرض ثلاثة أيام وثلاث ليال" (مت ٢١:١٢-٢٠).

+ والرب نفسه أشار إلى نبوات بعينها في معرض أحاديثه الأخيرة عن آلامه الآتية فيذكر نبوة أشعياء "وأحصي مع أثمة" (إش ١٢:٥٣، لـو٣٧:٢٣) استباقاً لما حرى بالفعل من صلبه بين لـصين (مــــ٣٨:٢٧، مــر٥١:٢٧، لو٣٣:٢٣، يو ١٨:١٩)

+ والبشيرون وهم يسجلون أحداث آلام الرب يقرنونها بالنبوات المتعلقة هما. فالقديس متى يستعيد نبوة زكريا (زك١:١١) في سياق طرح يهوذا للفضة في الهيكل وشراء رؤساء الكهنة هما حقل الفخاري كمقبرة للغرباء. والقديسان متى ويوحنا يذكران (مز ٢٢:٢١، ١٨) عن اقتسام الجنود ثيباب الرب والاقتراع عليها (مت٢٠:٥٣، يو ٢١:٣١، ٢٤). وبشائر ثلاث تشير إلى نبوة إشعياء (إشعاء) عن دفن الرب بعد موته في قبر جديد لرجل غني (يوسف الرامي) (مت٢٠:٥٠-، مر٥١:٣١-٤١، لو٣٢:٥٠-٥٠). والقديس يوحنا يقتبس (مز ٤١:١) الذي يتنبأ عن خيانة يهوذا لسيده (يوساد ١٨:١٠) و(مز ٢١:١٩) الذي ينبئ أنه لم تكسر عظام الرب (لموته السريع، على غير ما حدث مع اللصين) (يو ٢١:١٩).

+ والقديس بطرس في خطابه للآلاف يوم الخمسين يستشهد بكلمات المزمور (١٠:١٦). وفي نفسس المزمور (١٠:١٦). وفي نفسس السياق يذكر سفر الأعمال عن القديس بولس أن اليهود في حكمهم على الرب "وأقوال الأنبياء التي تقرأ كل سبت تمموها" (أع ٢٧:١٣-٣٣)، وفي محاكمته كان يؤكد "وأنا لا أقول شيئاً غير ما تكلم به الأنبياء وموسى أنه عتيد أن يكون" (أع ٢٢:٢٦).

+ هذا قليل من كثير من النبوات المتعلقة بآلام الرب وصليبه (واغفلنا ما يتعلق بسائر حياة الرب فهنا ليس مجاله). وهناك شواهد أخرى من المزامير عن الآلام الخلاصية مثل (مز٢٠:١، ١٢-١٨، ٣٠١:٣) إضافة إلى ما سجله النبي إشعياء في أكثر من موضع (٥٠:٠) خاصة الأصحاح ٥٣ الشهير، وما ذكره زكريا النبي عن طعن الرب بالحربة (زك١٠:١٠) وغيرها.

### 0 0 0

وإذا كان القديس بولس يجعل قيامة الرب محوراً للإيمان وأنه "إن لم يكن المسيح قد قام فباطلة كرازتنا وباطل أيضاً إيمانكم... أنتم بعد في خطاياكم" (١كو٥١:٤١، ١٧).. ولأن القيامة مرتبطة بالموت السابق والموت مرتبط بالصليب، فيمكن القول إذاً إن إبطال الصليب هو إبطال للكرازة وإبطال للإيمان و"إذاً الذين رقدوا في المسيح أيضاً هلكوا" (١كو٥١:١٨).

# (ب) الذين عثروا ويعثرون في الصليب

رغم هذه الرابطة الوثيقة بين المسيح وصليبه.. يظل السصليب عشرة للكثيرين: ينكرونه وينفونه ويستبعدونه بل ولا يطيقونه.

وقد سبق وتنبأ الرب أنه في وقت الضيق "يعشر كثيرون" (مت ١٠:٢٤)، وفي نفس الوقت طوّب من لا يعثرون فيه (مت١١:١)(٢).

وكثيرون هم الذين عثروا ويعثرون في الصليب ويتعاملون مع المسيح بغيير صليبه.

والأسباب تختلف بحسب منطلق كل جماعة من الجماعات التي ترفض الصليب، وتفرق بينه وبين "المصلوب" وهو الذي صار واحداً من أشهر ألقاب الرب (مت٢٠١٥)، مر٢١٦). كما أن الصليب والمصلوب توحدا معاً بحيث أنه لا يمكن فصل أحدهما عن الآخر. والقديس بولس يعبّر عن هذا المفهوم عندما يكتب عن المصالحة التي تمت في المسيح فإنه ينسب الدم الذي نزف من جراحه للصليب "وأن يصالح به الكل لنفسه عاملاً الصلح بدم صليمه" (كو ٢٠٠١):

#### (١)الصليب بلامبرر

ليس كل الذين رفضوا صليب الرب وعثروا فيه أعداء مناوئين، فبينهم الأصدقاء الذين تمنّوا ألا يجتاز السيد هذه المحنة وحثّوه أن يتفاداه، وأن يتوقف عن السعى إليه.

<sup>(</sup>٢) نذكر هنا بالأسي الموجات الأولي لتحول الآلاف عن الإيمان المسيحي، تحت وطأة الاضطهاد وتوابعه، منذ أواخر الألفية الميلادية الأولي وما بعدها، عندما لم يحتملوا ثقل الصليب، وفي هرولتهم خارج أسوار الحظيرة داسوا ابن الله وازدروا بروح النعمة (عب ٢٩:١٠). وهم لم يفقدوا خلاصهم وحدهم وإنما حرموا أجيالاً وأجيالاً من بعدهم من معرفة المسيح الحقيقية وسلموهم إيماناً ينكر علي المسيح صليبه ويضيع عليهم خلاصهم ويضعهم تحت الدينونة عند مجئ الرب في مجده وهو ما سوف يحاسبون هم عليه في يوم الدين.

هذا كان موقف بطرس، تلميذ الرب المخلص، من الصليب إنطلاقاً من حبه وحرصه على المعلم وعدم تصوره أن يغيّب الموت سيده و بحده السصورة الدموية الأليمة.

فلما ابتدأ الرب يُظهر لتلاميذه أنه ينبغي أن يذهب إلى أورشليم ويتالم كثيراً ويُرفض من الشيوخ ورؤساء الكهنة والكتبة ويُقتل وبعد ثلاثة أيام يقوم، هال بطرس هذا التوجّه رافضاً قبول هذا المصير للسيد المحبوب "فأخذه إليه وابتدأ ينتهره" أي آخذه بقوة وصاح فيه محتجّاً محتدًا "حاشاك يا رب. لا يكون لك هذا" فما كان من الرب، الذي كان يمتدح بطرس قبل قليل على إيمانه واعترافه الجيد به مخلصاً (مت١٦:١٦، مر ٨:٢٩، لو ٩:٠٠)، إلا أن انتهره بشدة و حاكمه بكلمات صعبة قائلاً : "اذهب عني يا شيطان. أنت معثرة في لأنك لا بشدة و حاكمه لكن بما للناس" (مت ٢١:١٦-٣٣)، مر ٨:٣١-٣٣).

والرب يقصد أن هذه الشفقة الظاهرية هي في حقيقتها مقاومة لخطة الله للخلاص (بمالله)، هي فقط تعبير عن عواطف حسدية والتصاق بالراحة والدعة وتفادي الحلول الصعبة (بما للناس)، وهي في واقعها تحقيق لخطة الشيطان الذي لا يسعى إلى خير وإنما إلى هلاك الجميع (أي هلاك بطرس نفسه وهو ما لم يفطن له بطرس عند دعوته الرب أن يتخلى عن الصليب والموت).

وواصل الرب بعدها الكلام مؤكداً لمن يريد أن يأتي وراءه "أن ينكر نفسه ويحمل صليبه ويتبعه" لأن من يخلص نفسه (من نفقات التبعية وآلامها) هو في الحقيقة يهلكها (لأنه يفقد أبديته)، بينما من يهلك نفسه (برفض محبة العالم وميول الجسد وتكريس النفس للمسيح) يحفظها إلى حياة أبدية، فالنفس هي أثمن عطية للإنسان وأعظم من العالم كله (مت٢١٤٢-٢٥).

### (٢) الصليب ضعف

وبعض الذين عثروا في الصليب رأوه علامة ضعف وانكسار وألهم بالصليب قد ظفروا بالرب، دون أن يدركوا أن الرب الذي كان يعرف غايته قد قبله بإرادته (يو ١٨:١٠) وأنه لهذا قد جاء (يو ٢٧:١٨، ٢٧:١٨). ومن هؤلاء رؤساء الكهنة الذين استخدمهم الشيطان كما استخدم بطرس من قبل، ووقفوا أمام المصلوب يتحدّونه أن يترل (الآن) عن الصليب "إن كان هو ملك إسرائيل" فيؤمنون به. ويقولون ساخرين "خلص آخرين وأما نفسه فما يقدر أن يخلصها... قد اتكل على الله فلينقذه الآن إن أراده. لأنه قال أنا ابن الله". وبذلك أيضاً كان اللصان اللذان صلبا معه يعيّرانه، كما استهزأ به الجند قائلين "إن كنت ملك اليهود فخلّص نفسك" (مست ٢٢:٢١-٤٤)، مر ٢١:١٥٠٢ لو ٣٦:٢٣).

هؤلاء جميعاً رأوا الصليب ضعفاً وهواناً، وبعضهم عبّر عـن اسـتعداده للإيمان لو استحاب الرب للتحدي ونزل عن الصليب، أي يريـدون الإيمـان بالمسيح بغير صليبه على غير الخطة الإلهية التي تجعل الصليب الغايـة وطريـق الخلاص ومحور الإيمان.

والرب شجب دفاع بطرس عنه بالسيف ساعة القبض عليه منتهراً إياه لاستخدامه القوة الجسدية كأنما الرب كان عاجزاً عن قهر أعدائه ومتسائلاً "أنظن أني لا أستطيع الآن أن أطلب إلى أبي فيقدم لي أكثر من إثنى عشر جيشاً من الملائكة؟ فكيف تكمَّل الكتب" (مت ٢٦:١٥-٥٠). كما قال أيضاً "الكاس التي أعطاني الآب ألا أشربها" (يو ١١:١٨). فالرب رفض أن يحقق انتصاراً عاخباً ضد القوى الغاشمة. ربما حاز إعجاب الناس إلي حين ولكنه في ذات الوقت يحقق شهوة إبليس ويحبط خطة الخلاص ويصير انتصاراً للموت وهزيمة الإنسان.

فالتدبير اقتضى ضعف الرب واستسلامه كي يرتفع على الصليب في يحذب إليه الجميع (يو ٣٢:١٢) ويتم الخلاص وينهزم إبليس الحية القديمة ويُقهر العالم "ثقوا. أنا قد غلبت العالم" (يو ٣٣:١٦) وتُبطل الخطية (عب

نعم.. من زاوية ما اجتمع في الصليب الضعف والإنكسار والخطية واللعنة والعار، ولكن قوة الله وبر الله وبرا الله وبحد الله، ولنستعد كلمات الكتاب:

"لأنه وإن كان قد صلب من ضعف لكنه حي بقوة الله فنحن أيضاً ضعفاء لكننا سنحيا معه بقوة الله من جهتكم" (٢كو ٢:١٣)؛

"لأنه جعل الذي لم يعرف خطية خطية لأجلنا لنـــصير نحـــن بـــر الله فيـــه" (٢ كوه: ٢١)؛

"الذي لم يفعل خطية ولا وُجد في فمه مكر.. الذي حمــل هــو نفــسه خطايانا في جسده على الخشبة لكــي نمــوت عــن الخطايــا فنحيــا للــبر" (١بط ٢:٢٢-٢٤).

فهو أمام الكل بدا كأكثر الناس خطية، ودين وهو البار القدوس كمجدّف ومثير للفتن ومتعدِّ على الناموس والقانون وتحققت فيه النبوات: "والرب وَضَع عليه إثم جميعنا.. وأُحصي مع أثمة وحمل خطية كشيرين وشفع في المذنبين" (إش٥٥٥،)؟

"هوذا حمل الله الذي يرفع خطية العالم" (يو ٢٩:١) "متبررين مجانـــاً بنعمتـــه بالفداء الذي بيسوع المسيح" (رو٣:٤٢)؛

"إذ محا الصك الذي علينا في الفرائض الذي كان ضداً لنا وقد رفعــه مــن الوسط مسمراً إياه بالصليب" (كو ٢:٤١). فالمسامير التي احترقت حسد الرب مزقت أيضاً صكوك خطايانا التي حملها عنا فسقطت عنا كل ديوننا؟

"المسيح افتدانا من لعنة الناموس إذ صار لعنة لأجلنا لأنه مكتوب ملعون كل من عُلق على خسشة" (غل ٢٠١٠؟٣). فاللعنة التي جلبتها الخطية للإنسان (تك ٢٤:٣، ١١، ١٠٤، ٥ واللعنة التي يحملها ضمناً كل مذنب يعاقب برفع جثته على خشبة (تث ٢١:٢١–٢٣)، قد رفعها الرب عندما تحملها هو لمّا قبل الصليب وحوّلها إلى بَركة (تث ٢٠:٥، أف ٢:٣).

## (٣) الصليب أكذوبة

وهناك هؤلاء الذين يعثرون في الصليب لأنه مقترن بالفداء والخلاص. والفداء عمل إلهي يتجاوز قدرة الإنسان المديون أصلاً ولايستطيع أن يسدد ما على مديون آخر. ولم يجتمع قط الإله والإنسان بصورة كاملة إلا في الابن الوحيد يسوع المسيح. فالصليب والفداء (بالموت والقيامة) هو إعلان لاهوت المسيح أيضاً، وتجريد المسيح من صليبه يعني أيضاً قصر المسيح على إنسانيته دون لاهوته وأزليته وتجريده أيضاً من مجده وعمله وحلاصه وهدف مجيئه، وهكذا يُنتزع من المسيح تفرده ليصير في أحسن الأحوال رسولاً بين الرسل أو نبياً بين الأنبياء لا يتميز عن غيره:

(۱) والقصة الأشهر في هذا الصدد أن الله قد أنقذ المسيح من الصليب (۳) وألقى شبهه على آخر (يهوذا أو أحد التلاميذ أو سمعان القيرواني الذي شارك في حمل الصليب) الذي قبض عليه وصلب بدلاً من المسيح. فالذي كان معلقاً على الصليب كان يشبه المسيح شكلاً وصوتاً ولكنه في حقيقته شخص آخر بينما رُفع المسيح إلى السماء. وما معنى أن يُرفع المسيح دون أن يحقق الفداء؟

ماذا صنع إذاً؟ ولماذا جاء أصلاً؟ وإذا كان المسيح قد رُفع ونجّاه الله من المـوت فما حدوى صلب شخص آخر (مع إبقاء هذا التدبير سراً قروناً إلى أن وردت هذه القصة!) ولماذا استسلم هذا الشخص الآخر للموت دون أن يكشف عن هويته وينقذ نفسه من هذا المصير الظالم.

والقبض على المسيح ومحاكمته وصلبه لم يتم في زاوية بل أمام رؤساء كهنة وشيوخ ووال روماني وملك يهودي وجنود رومان وحدام الهيكل وتلاميذ الرب وجموع تبعته وتعرفه، فضلاً عن مريم أمه وأختها والمحدلية وغيرهم، وكانت هناك محاكمات وكلمات وأحداث لا يعقل أن تستم إن لم يكن الرب هو هو المصلوب. وإن اختلط الأمر على الكل (حيى على تلاميذه!!) فلم يكن لتختلط على أم عن ابنها.

والرب مات ودُفن وقام من الموت لأنه ابن الله السندي لا يسسود عليه الموت، وشهود موته ودفنه وقيامته كانوا كثيرين. وقد بقيت آثار حراحه في حسده بعد قيامته، فالذي لمسته أيدي توما وسائر التلاميذ بعد القيامة هو هو الذي صُلب. ولا يمكن لمصلوب غير المسيح أن يقوم من الموت. وحاشا للرب "القدوس البار" (أع ٣:٤١) و"المترة عن الكذب" (تي ٢:١) أن يكذب ويخدع ويغرّر بالناس أو حتى لا يكشف لتلاميذه هذا التدبير الطارئ المريب (بل والخديعة الكبرى) بما يتنافى مع كل ما عاهد الرب عليه تلاميذه وسائر البشر والمنظرين الخلاص، ويفتح الباب للشك في كل عهود الله وقوانينه.

(ب) ثم نأي إلى هذه القصة المحتلقة وعنواها ما يسمى بـ "انجيل يهوذا" والتي تحولت إلى فيلم سينمائي يضاف إلى قائمة الأفلام التي تحاول جاهدة أن تشوّه شخص المسيح المبارك وتسلبه بره وكماله وقداسته وتُسقط عليه قصور البشر وخطيتهم (مثل "الإغراء الأحير للمسيح" و"شيفرة دافنيشي")، وهده القصة تنفي عن يهوذا خيانته وتخليه عن سيده، وأنه كان على العكس أقرب الجميع إلى الرب، وأن الرب هو من توسل إليه كي يسلمه إلى أعدائه على قلب الصلب، وأن يهوذا أضطر مرغماً لتنفيذ مهمة تسليم الرب الثقيلة على قلب

وتحمّل همة الخيانة طاعة لمن أحبه. أي أن صلب المسيح والفداء كان تواطؤاً وتدبيراً مشتركاً في الظلام بما يفترض تعاون المسيح ابن الله - الإله الحق والنور الحقيقي الذي لا يعمل إلا في النور - مع السشيطان الكذاب وأبي الكذاب (يو ٤٤٤)، وكأن الشيطان صار شريكاً في الخلاص (!) ضد كل منطق وضد حق الإنجيل. والهدف أن تصبح قصة الصليب تدبيراً بشرياً يُلقي بالظلال على خطة الخلاص وبر المسيح وتثير الشكوك حول صدق كلمة الله وحول حدوى الإيمان بالمخلص.

والقصة في مجملها هي نتاج خيال شرير لا يستند إلى أي أساس وتدحضها بسهولة الأحداث التي سجلتها بالتفصيل الأناجيل الأربعة.

### (ج) وجه الصليب الآخر

كما رأينا، فالذين عثروا في الصليب فرفضوه نظروا إليه من أحد وجوهه: عدم ضرورته، أو ما مثّله من ضعف والهزام بحسب الظاهر وربما لا يزالون يحلمون بمسيّا يرضون عنه غير مسيّا النبوات.

والذين لا زالوا يعثرون فيه حتى اليوم يرون فيه تفرّده (باقترانه بمن صلب عليه) وقبولهم له يعني إلغاءهم، ومن هنا فهم يعرضون عنه ويقدمون تصوّرهم الذي يجرد الرب من صليبه أي من مجده.

الرؤية الشاملة للصليب تكتشف فيه عِظُم الحب والقوة، الطريق والحــق والحياة، المجد والفخر والانتصار والفصل الأخير البهيج من قصة الله مع الإنسان والعودة لا إلى جنة عدن القديمة وإنما إلى الفردوس والملكوت.

(۱) مهما كانت النوايا والتبريرات، فاستبعاد الصليب من حياة المسيح، ومن ثم من حياة الناس، هو فكر شيطاني كما وصفه الرب نفسه عند انتهاره بطرس الذي كان يضغط على سيده أن يتفادى الصليب والموت قائلاً: "اذهب عني يا شيطان" (مت ٢٣:١٦، مر ٣٣:٨). استبعاد الصليب (كاستبعاد الموت

والقيامة) – على غير ما يُظن – يمثل هزيمة حقيقية للمسيح، وفضيحة وفسشلاً وعاراً، ويشكّل في نفس الوقت انتصاراً ساحقاً لابليس وخيبة أمل عظمي للإنسان الذي يظل ساعتها تحت سيادة الخطية والموت ورئيس هذا العالم. والإيمان بمسيح لم يُصلب أو أُعفي من الصليب تكريماً له (أو حتى دبّر أمر الصلب بالحيلة والتواطئ) هو إيمان لا يخلّص بل يضمن للإنسان موته الأبدي.

فالإيمان المسيحي مرتبط بشكل حذري بالصليب (وبالضرورة بالموت والقيامة)، والصليب هو محور الكرازة: "نحن نكرز بالمسيح مصلوباً" (١كو ٢٣٠١) "لم أعزم أن أعرف شيئاً بينكم إلا يسوع المسيح وإياه مصلوباً" (١كو ٢٠:٢)؛ "أنتم الذين أمام عيونكم قد رسم يسوع المسيح بينكم مصلوباً" (غل ٢:٢).

والمسيح ربط بصورة مباشرة بين الصليب والإيمان حينما طلب من توما الذي لم يصدق أن الرب قد قام بعد موته أن "هات أصبعك إلى هنا وأبصر يدي وهات يدك وضعها في جنبي ولا تكن غير مؤمن بل مؤمناً" (يو ٢٧:٢٠)، كما حعل تلاميذه يرون يديه ورجليه المثقوبة ليكونوا شهوداً للخلاص (لو حعل تلاميذه يرون عديه (سرو ١٥:٣٠) (١٠:٣٠).

(٢) الصليب هو إعلان محبة الله التي لم تسقط يوماً منذ سقوط البشر (يو ١٦:٣)، وهو تحقيق وعد الله القديم أن نسل المرأة يــسحق رأس الحية (تك ١٥:٣).

الصليب هو الامتداد الطبيعي للتجسد وعلى دربه سار الــرب فكــان الخلاص والمصالحة والتبرير ودخولنا إلى الأقداس بلا لوم ولا شكوى أمــام الله (كو ٢١:١، ٢٢)، ونصرة الحق (رؤ ٣:١٢، ٢:٦) وهزيمة ابليس وتوقــف سيادة الموت (هو٣:١٤)، ١كوه١:٥٥).

الصليب هو السلّم الذي نزل عليه ابن الإله لفداء الإنــسان (نــزل إلى الجحيم من قبل الصليب - القداس الباسيلي، "نزل أيضاً أولاً إلى أقسام الأرض السفلي" - أف ٩:٤)، والذي صعدنا عليه للدخول إلى حيث عرش الله.

(٣) الصليب هو قوة الله (١كو ١٨:١، ٢٤). هو مجـــد المخلــص ومجـــد المخلــص ومجـــد المخلــص المخلَّصين.

عندما اقترب الصليب من المسيح قال الرب لتلميذيه اندراوس وفيلبس "قد أتت الساعة ليتمجد ابن الإنسان" (يو ٢ ١: ٣٢)، وقال مناجياً أباه "أيها الآب قد أتت الساعة. مجّد ابنك ليمجدك ابنك أيضاً... والآن مجدين أنت أيها الآب عند ذاتك بالمجد الذي كان لي عندك قبل كون العالم" (يو ١: ١١٠)، ولما خرج يهوذا بعد العشاء مدفوعاً بخيانته لتسليم السيد قال يسوع " الآن تمجد ابن الانسان وتمجدد الله فيه" (يو ٣١: ١٣).

وبعد قيامته قال الرب لتلميذي عمواس " أما كان ينبغي أن المسيح يتـــألم هذا ويدخل إلي مجده " (لو ٢٦:٢٤).

وعند دخول المسيح اورشليم وتسارع الأحداث نحو الصليب واحتفاء الجموع بالرب، يسجل الكتاب " وهذه الأمور لم يفهمها تلاميذه أولاً (عند حدوثها). ولكن لما تمجد يسسوع (بالصليب والقيامة) حينئذ تذكروا أن هذه كانت مكتوبة عنه وألهم صنعوا هذه له " (يو٢١٦١).

وقبلها، في اليوم الأخير العظيم من عيد المظال، يذكر الكتاب أن السرب وقف ونادى قائلاً "إن عطش أحد فليقبل إلي ويشرب... قال هذا عن الروح الذي كان المؤمنون به مزمعين أن يقبلوه لأن الروح القدس لم يكن قد أُعطى بعد لأن يسوع لم يكن قد مُجِّد بعد" (يو ٣٧:٧-٣٩).

فالكتاب يربط بصورة مباشرة بين الصليب (وما تبعه من الموت والقيامة) وتمجيد المسيح، ومن هنا لم يكن ممكناً أن يُرسَل الروح القدس إلا بعد أن يتمجد الرب بالصليب والقيامة.

(\$) رغم الضعف البادي وطاعته الكاملة كعبد (أش ١١:٥٣)، في ٢:٧، من وتسليم نفسه دون مقاومة، والاتفامات والمحاكمات الظالمة، والهرة والسخرية واللطم والتفل والتعرية والجلد والضرب وإكليل المشوك ثم حمل الصليب إلى الجلجثة وفي النهاية دق المسامير في يديه ورجليه بالصليب ورفعه عليه وطعنه بالحربة، فإن الرب أظهر وسط كل هذا تماسكه وشجاعته وصموده أمام الظلم والقسوة ومجافاة الحق وتوجهه نحو الصليب دون خوف، وعدم محاولته تفادي ما يأتي عليه وقدرته على الرد والمواجهة بكرامة ملك حقيقي (زك٩:٩، مت ٢١، ٢١، ٢٧، ٢٩، ٢٩، ٣٧، مر ٢١، ٢٠، لو (رك٩:٩، مت ٣٠:٢، ٢١، ٢٠، ٢٩، ٢١، ١٠) وأيضاً ترفّعه عن الرد عندما يشاء كصاحب سلطان، ولنترك المحال لكلمة الله تتحدث ففيها كل المدينة عندما يشاء كصاحب سلطان، ولنترك المحال لكلمة الله تتحدث ففيها كل

"قد أتت الساعة. هوذا ابن الإنسان يُسلم إلى أيدي الخطاة. قوموا لنذهب. هوذا الذي يسلمني قد اقترب" (مت ٢٦:٥٤، ٤٦، مر ٤١:١٤، ٤٢) "فقال له (ليهوذا) يا صاحب لماذا جئت" (مت ٢٦:٠٥)؛

"فخرج يسوع وهو عالم بكل ما يأتي عليه. وقال لهم من تطلبون. أحــابوه يسوع الناصري. قال لهم يسوع أنا هو ... فرجعوا إلى الوراء وســقطوا علــى الأرض. فسألهم أيضاً من تطلبون. فقالوا يسوع الناصري. أجاب يسوع قد قلت لكم أنا هو. فإن كنتم تطلبونني فدعوا هؤلاء (التلاميذ) يذهبون" (يــو ١١٨٤- ٨)؛

" وضرب واحد منهم عبد رئيس الكهنة فقطع أذنه اليمنى. فقال له يسوع رد سيفك إلى مكانه. وقال دعوا إلي هذا (أي كفى عند هذا الحد) ولمس أذنه وأبرأها" (مت ٥٠:٢٦)؛

"في تلك الساعة قال يسوع للجموع كأنه على لــص خــرجتم بــسيوف وعصى لتأخذوني. كل يوم كنت أجلس معكم أعلّم في الهيكل ولم تمــسكوني..." (مت٢٠٦٥)؛

"فسأل رئيس الكهنة يسوع عن تلاميذه وعن تعليمه. أجاب يسوع أنا كلمت العالم علانية... وفي الخفاء لم أتكلم بشئ. لماذا تسألني أنا. اسأل الذين قد سمعوا ماذا كلمتهم.. ولما قال هذا لطم يسوع واحد من الخدام كان واقفاً قائلاً أهكذا تجاوب رئيس الكهنة. أجابه يسوع إن كنت قد تكلمت ردياً فاشهد على الردي وإن حسناً فلماذا تضربني؟" (يو ١٩:١٨)؛

فأجاب رئيس الكهنة وقال له أستحلفك بالله الحي أن تقول لنا هل أنت المسيح ابن الله (ابن المبارك) قال له يسوع أنت قلت (أنا هو) وأيضاً أقول لكم من الآن تبصرون ابن الإنسان جالساً عن يمين القوة و آتياً على سحاب المسماء" (مت٢٦: ٣٦، ٢٤، مر٤ ، ٢١: ٢، لو ٢٦: ٢٠)؛

"ولما كان الصباح... أو ثقوه ومضوا به و دفعوه إلى بسيلاطس البنطي الوالي... فسأله الوالي قائلاً أأنت ملك اليهود. فقال له يسسوع أنست تقول" (مت ١١٢٨، ١٥ مره ٢:١، لو ٣٢٣)، "أجاب يسوع مملكتي ليست من هذا العالم. لو كانت مملكتي من هذا العالم لكان خدامي يجاهدون لكي لا أسلم إلى اليهود. ولكن الآن ليست مملكتي من هنا. فقال له بيلاطس أفأنست إذا ملك. أجاب يسوع أنت تقول أي ملك لهذا ولدت أنا. ولهذا قد أتيت إلى العالم لأشهد للحق" (يو ٢١:١٨، ٣٧)؛

"وأما هيرودس فلما رأى يسوع فرح جداً. وسأله بكلام كثير فلم يجبه بشئ" (لو٨:٢٣)؛ "وقال ليسوع من أين أنت. وأما يسوع فلم يعطه جواباً. فقال له بيلاطس أما تكلمني. ألست تعلم أن لي سلطاناً أن أصلبك وسلطاناً أن أطلقك. أجاب يسوع لم يكن لك على سلطان البتة لو لم تكن قد أُعطيت من فوق. لذلك الدي أسلمني إليك له خطية أعظم" (يو ٩ : ٩ - ١ )؛

"... والنساء اللواتي كن يلطمن أيضاً وينحن عليه. فالتفت إلىهن يسوع وقال يا بنات أورشليم لا تبكين على بل ابكين على أنفسكن وعلى أولادكن" (لو ٢٧:٢٣).

وسائلاً من أجل صالبيه يقول الرب في عمق آلامه " يا أبتاه اغفر لهم لأنهم لايعلمون ماذا يفعلون" (لو ٣٤:٢٣) ويخاطب اللص "الحق أقول لك إنك اليوم تكون معي في الفردوس" (لو٤٣:٢٣).

كما لم ينسَ أمه المحبوبة "فلما رأى يسوع أمه والتلميذ الذي كان يحبـه واقفاً قال لأمه يا امرأة هوذا ابنك ثم قال للتلميذ هوذا أمـك" (يـو ٢٦:١٩، ٢٧).

فحملنا للصليب وقبولنا الآلام والتمييز من أجل الإيمان لا يعني تخاذلنا أو خوفنا أو فقدان كرامتنا الإنسانية أو كراهيتنا لمن يضطهدوننا أو حرصنا على ما تبقى من أيامنا أو انحصارنا في آلامنا بما يحجب عنا هدفنا الأبقى والأعظم وهو بيتنا الأبدي.

سيُنتزع الخوف منا وسنكتسب صلابة وقدرة على المواجهة لو كان هــدف حياتنا واضحاً وإيماننا بالمسيح ثابتاً عميقاً لا يهتز، ويقيننا بحضور الله معنا يطرد أي شعور بالاغتراب أو الوحدة في ضيقتنا أو أن يقتحم الاضطراب قلبنا "إن كـان الله معنا فمن علينا" (رو٨: ٣١) أو كما قال الرب "وأنا لست وحدي لأن الآب معــي" (يو٢: ٢٦).

(٥) الكنيسة في ترتيباتها وطقوسها تضع الصليب، علامة المسيح والمسيحيين (مت٢٤٠٣)، في الصدارة، وتضعه على مبناها وكل أدواتها، وترسم الصليب في بدء كل صلاة وتقرنه بالثالوث، وتحتفي به في عيدين، وتخصص اسبوعاً لآلام الرب يختمه تذكار الصليب والموت والقيامة، واختارت الكنيسة من الكتاب بعهديه في صلوات أسبوع البصخة كل ما يتعلق بخلاص الرب وآلامه، وتسبحه ملكاً كما تسبحه الملائكة في السماء "لك القوة والمجد والبركة والعزة إلى الأبد. يا عمانوئيل إلهنا وملكنا.." (رؤه: ١٢، ١٢، ١٢)، فهي تعامله كالملك المصلوب أو المصلوب الملك.

الصليب هو الباب الملكي المفتوح على المجد الأبدي. فكما تبعثه قيامة الرب هكذا كل من سار في طريق الصليب تابعاً سيده سيدخل معه ملكوته. وهو ينتصب بيننا وبين العالم كأنه حدود الدولة. فهو العازل وهو وسيلة الاتصال "الذي به قد صلب العالم لي وأنا للعالم" (غل ٢٤٠٦).

والالتزام بالصليب هو الشرط الذي وضعه الرب لمن يريد أن يكون لــه تلميذاً (لــو٤ ٢٧:١) " ومــن لا يأخــذ صــليبه ويتــبعني فــلا يــستحقني" (مت ٢٨:١٠). والحياة بحسب الصليب تعني الالتصاق بالرب وطاعة الإنجيل والسلوك بالإيمان والقبول بكل حسارة مع دوام التوبة والاستقلال الصارم عن العالم الحاضر، والعبادة القلبية المقدمة لله والمتوشحة بالروح، والحياة الروحيــة المستقيمة التي لا تعرف العرج بين الفرقتين.

والرب حذّر من حيانته: "من ينكوني قدام الناس أنكره أنا أيضاً قدام أبي الذي في السموات" (مت ٢٠٠٠) "لأن من استحى بي وبكلامي في هذا الجيل

الفاسق الخاطئ فإن ابن الإنسان يستحي به متى جاء بمجـد أبيـه مـع الملائكـة القديسين" (مر ٣٨:٨٣).

فهل أنت تحمل الصليب فخوراً أنك نلت نعمة الإيمان؟

أم أن الصليب صار ثقلاً وتبعية الرب أضحت عبئاً، حتى أنك من حيث لا تدري ضيّق به وبشكل ما أنت ضمن الجماعات التي تعثر فيه؟

فربما أنت تخاف الغد أو تتوجس منه قلقاً على مستقبل أولادك في مجتمع مضاد؟ او لعلك تشعر بالاضطهاد(٤) وتتبرم بالتمييز ويؤرقك أنـــك ضـــمن أقلية (٥) دينية لاتنال كامل حقوقها المدنية؟

هل تسلل إلى قلبك كراهية الآخر تحت وطأة التمييز؟ وهل انتقلت من رحابة المحبة إلى انحصار حبك في طائفتك وأهلك؟

هل تفكر حدياً في الهجرة (٦) إلى بلاد لا تعرف التمييز العنصري والدين؟

<sup>(</sup>٤) ليس الاضطهاد قَدَراً لا فكاك منه. وكثير من الدول في عالم اليوم لا تعرف التمييز الديني أو العنصري. والدول التي لا تراعي حقوق الإنسان والمواطنة تتعرض للعزلة والإدانة. فهل تسقط وصية حمل الصليب كحتمية لتبعية الرب؟ لا لن تسقط. فحتى في غياب الاضطهاد الديني فيان ابليس المشتكي علينا يظل على موقفه المناؤي من كل مؤمن. وبالتالي فمسيرة المؤمن مع المسيح تظل محاطة بالأشواك سواء من عالم الشر والفساد والظلم خارجه أو من آلام الجسد أو شهواته ومحبة العالم من الداخل.

<sup>(</sup>٥) تذَكر أن الرب كشف لنا أن من سينالون الملكوت هم أيضاً أقلية "لأن كشيرين يُسدعون وقليليون يُنتخبون" (مت٢٠:١٠، ١٤:٢٢).

<sup>(</sup>٦) نحن هنا لا نقصد أن ندين الهجرة سعياً وراء ظروف أفضل للحياة، وهي أمر واقع منذ فجر البشرية، ولكننا ندين التبرم بحمل الصليب والشهادة للمسيح. وربما لا يعرف البعض أن ملايين من مسيحيي الشرق الأوسط (من فلسطين ولبنان والعراق)، وهم سكانه الأصليون، الآن يهجرونه، وبينهم نصف مسيحيي العراق (حيث عاش إبراهيم ودانيال)، ومدينة بيت لحم، مسقط رأس المسيح، تكاد تخلو حالياً من كل أتباع المسيح!!

هل من السهل التخلّي عن الإيمان وتبعاته وخيانة المصلوب من أحل المال أو العمل أو المركز أو بسبب علاقة عاطفية أو من أحل الـزواج (شـاباً كنـت أم فتاة) ؟(٧).

التحرر من الصليب هو واحد من الاختيارات بالنسبة لمن اعتمدوا في طفولتهم ولكن لم يمارسوا الإيمان: عاشوا بالجسد ولم يختبروا في حياقم معرفة الله وعشرته ومحبته، وظلوا مسيحيين أو مسيحيات بالاسم دون أن يكون لهم من الإيمان المسيحي غير شكله ورسمه، ربما يعبدون بشفاههم أما قلبهم فمبتعد عن الله بعيداً (مته ١٠٨)، مر ٧:٧).

على العكس من هؤلاء، فإن الذين جازوا مع الرب اختباراً حقيقياً وكان الإيمان عندهم حياة بأكملها، لا يمكن أن يجول بخاطرهم ولو إلى لحظة أن يتخلوا عن سيدهم أو يطرحوا صليبه صليبهم مهما كان الثمن، لأن الصليب هو لهم قوة الله وخلاصه وحكمته ومجبته ومشاركته آلامهم وضيقاتهم، كما هو مجدهم الأبدي، ولأنهم ينظرون لا إلى ما يرى بل إلى ما لايرى (٢ كو ١٨٤٤)، ولأنهم يصدقون كلمات الكتاب:

" إن كنا نتألم معه لكي نتمجد أيضا معه" (رو ١٧:٨)

"إن كنا قد متنا معه فسنحيا أيضاً معه

"إن كنا نصبر فسنملك أيضاً معه

"إن كنا ننكره فهو أيضاً سينكرنا

"إن كنا غير أمناء فهو يبقى أميناً لن يقدر أن ينكر نفسه" (٢تى٢:١١-١٣)

وكلمة الله تخاطب الكل اليوم وغدا وكل يوم:

 <sup>(</sup>٧) رغم أن انكار المسيح والارتداد عنه لا يزال يصدمنا بين الحين والحين من هؤلاء الذين لم يذوقوا الرب أو يختبروا محبته، إلا أننا في ذات الوقت نشكر إلهنا الذي لم ينس خليقته، وها هـــي الكـــرازة بالصليب والمصلوب تمتد إلى كل ركن قصيً من المعمورة كي نخلّص على كل حال قوماً.

"جربوا أنفسكم. هل أنتم في الإيمان. امتحنوا أنفسكم" (٢كو٣١:٥)

# حول الترتيبات الطقسية لأسبوع الآلام

احتمع لأسبوع الآلام ما لم يجتمع لغيره من حلال المناسبة وعلاقته المباشرة للخلاص، والمتابعة الدقيقة الإنجيلية والنبوية لخطوات السيد نحو الصليب، فضلاً عن تفرده بألحان تأخذ بمجامع القلوب وتتداخل فيها نغمات الحزن والفرح(١).

وألحان أسبوع الألآم هي بالفعل قمة العبقرية الموسيقية للمسيحي المصري القديم المعبرة عن نفس روحية سامية وقلب ممتلئ بمحبة الله وكلماتها هي الأخري مختارة بإلهام إلهي معجز. وحتي عند استخدام قطع من القداس الإلهي فإن هذه في أسبوع الآلام لها ألحالها الخاصة (مثل قطع السساعتين السسادسة والتاسعة، طاي شوري وتي شوري: المجمرة الذهب، آجيوس: قدوس الله)، بل

<sup>(</sup>١) مثل "أومونوجينيس..يا وحيد الجنس"، أو "بيك إثرونوس.. كرسيك (أو عرشك) يـــا الله"، أو "غولغوثا .. الجلجثة (لحن الدفن)"، وغيرها.

أن مقدمة وحتام النبوات والعظات والطروحات تم تلحينها هي الأخري مما جعل هذا الأسبوع وترتيباته الطقسية شيئاً متميزاً عن باقي المناسبات الكنسية.

ومن ميزات هذا الأسبوع اشتراك الشعب في كل جوانب العبادة، فهم يرددون معاً تسابيح كثيرة شهيرة لها مغزاها العميق مثل (ثوك تيه في جوم..لك القوة والمجد والبركة والعزة..، أو ابؤرو انتيه في هيريني .. يا ملك السلام..، أو كيرياليسون.. يا رب ارحم.. بمتنوعاتها اللحنية العديدة ).. كما يسشار كون في قراءة النبوات والمزامير والأناجيل وينالون بركة الصلاة والتأمل، كما يدر كون فيما يقرأون ويسمعون وحدة الكتاب المقدس بعهديه، وأزلية شخص المسيح المبارك وأنه قطب العهدين معاً.

لهذا كله فإن لأسبوع الآلام موضعاً في كل قلب. وأكثر المؤمنين يحرصون على الاشتراك في صلواته صباحاً ومساءً، وخاصة يوم الجمعة العظيمة حيــــث تمتد الخدمة منذ الصباح الباكر حتى قرب الغروب دون انقطاع .

رغم هذا الغنى في المناسبة والترتيبات التي تصاحبها، إلا أن هناك بعض الجوانب السلبية (وأكثرها ناجم عن تغير العصر والظروف) التي تتدخل لتعطل فائدة المؤمن الروحية، أو تحمل إليه الملل، أو تصيبه بالتشتت فيبذل الجهد مضاعفاً لتركيز ذهنه فيما يسمع ويرى، او تدفعه للحزن وهو يرى تناقض بعض ما يسمعه مع ما هو مفترض فيه من خلوه من القصور كلمة ومعنى وأسلوباً وتركيباً وتجانساً مع الواقع.

وقد اخترنا أن نعرض لبعض ما يثور حوله الجدل خاصةً ما يتعلق بالجوانب الأربعة التالية:

### (١)الطلبة

الطلبة التي يتلوها الأب الكاهن في نهاية كل فترة من فترات البصخة وأحياناً في نهاية كل ساعة من ساعاتها (كما في الجمعة العظيمة)، مرتبة بحيث

تحوي تقريباً كل نواحي احتياجات المؤمن والكنيسة سواء الروحية أو الماديــة ولكن يلاحظ:

+ جنوحها أحياناً إلى المطالب الجسدية والمادية والبركات الأرضية (الهـج قلب الانسان بكثرة ثمرات القمح والخمر والزيت. بارك في كيـل غلاقهـم ومخاز لهم... فهل هي هذه البهجة والبركة التي نطلبها في أسبوع آلام الـرب؟) يما يعطي الانطباع ألها ربما كتبت في ظروف ضعف روحي سائد.. كمـا أن التوسل من أجل رفعة شأن المسيحيين في المسكونة – وليس سيادة اسم المـسيح وشهادة المؤمنين بشخص المسيح – (والتي يتعالى عنده لهج البسطاء من العابدين) يراه الروحيون مناوئاً للاتجاه المـسيحي الـرافض لمملكـة في هـذا العـالم (يو١٤:١٨) عب ١٤:١٣) تعويضاً عن آلام الاضطهاد.

+ افتقارها أحياناً إلى الترابط المنطقي والتداعي الطبيعي للمعاني (أصلي بالروح وأصلي بالذهن أيضاً - اكو ١٠٥١) كما في الفقرة التي تطلب ممن الشبع الآلاف من الخمس خبزات، وأقام الأموات، وبارك في العرس بقانا الجليل" أن يبارك لعبيده في خبزهم وزيتهم وخمرهم..الخ".. فهل هذا هو التفسير الكتابي لهذه المعجزات التي تكشف عن لاهوت الرب وتقديمه حسده ودمه عن حياة العالم علي الصليب وفي سر الشكر، خاصة والطلبة تأتي في أسبوع آلام الرب الذي يتوِّحُهُ الصليب والموت وتأسيس سر الأفخارستيا؟.. وهل يليق أن نفهم هذه المعجزات من حانبها المادي المحدود بدل أن نطلب من أجل البركة في جهادنا ومواهبنا المحدودة وأن يقيمنا الرب من الخطية المسببة للموت، ويحل بالفرح في حياتنا الداخلية.

+ قصورها عن تغطية كل احتياجات جمهور المؤمنين وهي تبدو مناسبة لمجتمع الفلاحين والتجار الذين كان سائداً قبل زمان (لاحظ: زرعهم وغلاقم وزيتهم وخمرهم ونحلهم ومتاجرهم وصنائعهم ومباشراتهم)، ولكن المجتمع الصناعي،

الذي يسود الآن، يحتاج إلى طلبة من أجل (مكاتبهم ومصانعهم وشركاتهم ومعاملهم..الخ).

+ احتواؤها على معان غير مناسبة لمجتمعنا الذي يعيش في القرن الحادي والعشرين... فتعبير (صوناً للحريم)، فضلاً عن كلمة الحريم المنفرة (وبعض الكهنة لتخفيف اللفظ استبدل بها كلمة النساء)، يبدو انعكاساً لما هو سائد في المجتمعات المتخلفة التي تعتبر المرأة مصدراً للشر والعار بينما تبتلع خطايا الرجال. والحقيقة أن الجميع في حاجة إلى عناية الله لئلا يسقطوا، رجالاً كانوا أم نساء، شباباً أم شيباً.. وبالتالي فأنه يصعب تبرير هذه الطلبة مسيحياً، وأفضل منها أن يقال مثلاً (طهارة لكل شعبك).

+ ثم هذا التوسل للعذراء من أجل أن تحارب عن ملوكنا الأرثوذكسيين... وليس القصد بالطبع حرباً روحية، وإنما حرب لرد الاعتداء أو للتوسع. فالملك الأرثوذكسي يمارس الحرب هنا كرئيس للدولة لأسباب مختلفة ليس من بينها بالتأكيد الدفاع عن محد المسيح فهذا لا يكون بالسيف، ومن هنا فالطلبة مناوئة لروح المسيح واتجاه الكتاب المقدس. فضلاً عن أنه ليس هناك حالياً ملوك أرثوذكس فجميع الدول يرأسها رؤساء منتخبين. هذه إذاً طلبة خارج العصر وتتناقض مع الدولة المدنية والفصل المفترض بين ما لقيصر ومالله.

+ بعض أجزاء الطلبة يتعامل مع أفراد الشعب المسيحي لا كمـواطنين ضمن دول وإنما كجماعة من المستضعفين لا حقوق لهم في الأرض ويطلبون عطف المسئولين (صلوا لكي يعطينا الله رحمة ورأفة أمام الـسلاطين الأعـزاء ويعطف قلوب المتولين علينا بالصلاح في كل حين). هذا لا يليق في عصر يحترم حقوق الإنسان ويجعل كل المواطنين من كل جنس ولون وعقيدة متساوين أمام القانون متمتعين بكامل حقوقهم دون توسل.

+ هناك أيضاً حاجة إلي إعادة صياغة بعض الفقرات واستبعاد بعض الكلمات الغريبة على اللغة المعاصرة كما في الأمثلة التالية: السلامة العالية وتآلف سائر البيع التي في العالم (السلام الكامل وتآلف أو وحدة كنائس العالم)، والقيام بأحوالها (القائمين عليها)، والمربوطين من جهة رباطات إبليس (المتسلِّط عليهم إبليس)، أئمة للمؤمنين ومناراً للدين (قادة للمؤمنين ونوراً للعالم)، يا ناصر جميع المتوكلين عليك (المتكلين عليك)، كتب القراءة (كتب القراءات الكنسية)، المشفي (الشافي)، إليك نسأل (ناسألك)، ديارات (أديرة، لأن ديارات هي جمع ديار أي بلاد)، إيليا التسبيتي (التشيي)، إبعد عنهم اليمين الحائثة (احفظهم من نكث العهود أو النكوص عن التوبة أو الأرتداد عن الإيمان، أما اليمين، حانثة كانت أم غير حانثة، فلا يمكن تبرير ذكرُها بأي حال لأنها ببساطة ضد الوصية!).

ونظن أن مجرد ذكر هذه النماذج كاف لأن يدعونا لمراجعة الطلبة مراجعة شاملة وإعادة صياغتها من جديد.. بل لم لا تكون هناك طلبات عديد، بل لم لا تكون هناك طلبات عديد بدل طلبتي الصباح والمساء السائدتين حالياً والمتشائجتين كثيراً (والتي تتكرر احداهما ست مرات خلال يوم الجمعة العظيمة)، فتكون هناك مثلاً طلبة مناسبة لكل ساعة منها، فنتلافى نواحي القصور، وننشط ذهنية المؤمن الروحية بلعاني المتجددة التي لا تعطي للملل مكاناً، ويسهم آباء هذا الجيل بنصيبهم في إثراء الذخيرة الروحية للكنيسة.

### (٢)الطرح

الطرح هو التفسير الذي يتلى في حتام كل ساعة من ساعات البصحة. وفي كثير من الأحيان لا يضيف الطرح جديداً إلى ما قرئ خلال الساعة. وفي أحيان أخرى يفسر تفسيراً بسيطاً يخلو من العمق المطلوب. وعموماً فإن الطرح مقتضب بصورة واضحة حتى أن اغفاله تماماً لن يغيّر كثيراً. ويكاد يكون قصد الطرح هو تفسير القراءات القبطية باللغة العربية لجمهور بدأ في التحول من اللغة القبطية إلى العربية، وهو غير الحال السائد الآن.

ونعتقد أن هناك الحاحاً على وضع طروحات لقراءات البصخة أكثر مناسبة مما هو سائد حالياً. ورغم أن هناك تفاسير أخرى في الكنيسة - لا تُتداول تقريباً في غير الأديرة - كتفسير النبوات وعظات لآباء الكنيسة، إلا أن أكثرها يفتقر إلى الأسلوب العصري الذي يجتذب ذهن السامع. لقد كان الكاتب أو المفسر يكتب لغة عصره وبالطبع فإن هذه تفقد ملاءمتها من جيل إلى جيل.

وإذا كنا ندعو إلى صقل هذه الكتابات ومراجعتها فأننا في ذات الوقت ندعو آباء الكنيسة في هذا الجيل لتسجيل عظات كثيرة تتضمن تفسيراً لقراءات كل ساعة ولتستخدم حسب ظروف كل كنيسة، وهي ستكون بالتأكيد ذات فائدة لكنيسة لا يتوفر لها كاهن يتقن الوعظ والتفسير.

### (٣) استخدام اللغة القبطية في القراءات

المشكلة تتمثل هنا في استخدام لغتين (العربية والقبطية) في قراءة نبوات ومزامير وأناجيل أسبوع البصخة (وليس ألحانه)، وهذه لكثرتها وطولها تصير تلاوتها بلغتين عبئاً ليس له ما يبرره ومضاعفةً للوقت في ما لا فائدة روحية واضحة من ورائه للمؤمن العادي والعامي البسيط وهم الغالبية (١كو ٢٠١٤).

وقد حُلّت هذه القضية جزئياً في أغلب كنائسنا بقصر القراءة باللغة القبطية على الفقرة الأولى من النبوة وفي بعضها على الفقرة الأولى (وأحياناً الأخيرة أيضاً) من الأنجيل. أما المزمور القبطي فأنه مُلحّن ولتعدد ألحانه بقى كما هو، وإن كان البعض قد عمد إلى تركيب اللحن على المزمور العربي وهي محاولة تحتاج إلى تقييم، وإن كانت تلقى قبولاً عاماً.

على أنه لا تزال هناك كنائس إلى اليوم - رغم قلة عددها - تلتزم بقراءة كل أناجيل البصخة باللغة القبطية، فإذا كان القارئ غير مؤهل للقراءة القبطية

وتلحين الإنجيل بصورة معزية، عندها يصبح الاستماع لكلمة الله – ويا للحزن – عبناً ثقيلاً ينوء تحته الضعفاء وغير الضعفاء. وقد يلجأ البعض إلى القراءة في الكتب التأملية المتعلقة بالصليب وما يناسب البصخة بصفة عامة أثناء القراءة القبطية للإنجيل ولكن ضميرهم يثقلهم أثناء ذلك بألهم يتجاهلون سماع الإنجيل حتى ولو بالقبطية.

وقد يجتهد البعض في التأمل في المصلوب وقت هذه القراءات ولكن ليس الجميع لهم هذه الموهبة خاصة إذا لم يتوفر الهدوء المناسب.. وفي كل الحالات فإن الكثيرين حتى من مجبي الكنيسة وطقوسها والمواظبين على صلواتها يحسون بإزاء هذا الموضوع ألهم في مأزق ويتطلعون إلى حل تقدمه لهم الكنيسة. كأن يعمم في كل الكنائس قراءة أحزاء محدودة من الأناجيل القبطية، أو دمج القراءة القبطية للأناجيل الأربعة الخاصة بكل ساعة من ساعات الجمعة العظيمة في فصل واحد كما يجري في الكنيسة السريانية حيث يُتلى في كل ساعة منها فصل واحد كما يجري في الكنيسة السريانية حيث يُتلى في كل ساعة منها فصل أجمعً من الأناجيل الأربعة معاً.

ولن يكون الهدف طبعاً في النهاية هو اختصار الوقت لراحة الركب المرتخيــة وإنما هو الاستفادة بكل دقائق الأسبوع فيما يعزي وينعش ويتوّب ويمــــالا القلـــب والذهن ويحفظه من التشتت أو الهروب.

ومن الممكن للكنيسة أن تضيف إلى الترتيبات الطقسية ما يثريها ويكملها، أو على الأقل فإن الوقت الفائض من احتصار القراءات القبطية يتيح التمهل والتأمل في سائر الصلوات بدل أن يضطر الكاهن إلى الإسراع - خاصة في الساعات الأحيرة - عندما يرى أن الوقت المتبقي لا يكفي للقراءات والألحان العديدة التي تنتظر دورها، مما يؤثر بصورة سلبية على جمال ورزانة الصلاة في هذا الأسبوع الجليل.

### (٤) الميطانيات

المفروض في الميطانيا ألها ركوع وسجود وانحناء بالرأس حتى التراب أمام الله التماساً لمراحمه وتذللاً بسبب خطايا الإنسان المسببة لآلام المسبب وقد رتبت الكنيسة أن تأتي الميطانيا في ختام هذا اليوم العظيم، وقبل طقس الدفن مباشرة، مائة مرة في كل الاتجاهات الأصلية الأربعة (وهي المرة الوحيدة كل عام التي تتجه فيها الكنيسة بالصلاة إلى غير ناحية الشرق) إعلاناً ضمنياً على أن الله يملأ الكل وليس منحصراً في الشرق وحده.

والمشكلة هنا أن أداء الميطانيا كما ينبغي يكاد يكون مستحيلاً في كل كنائسنا – وهي تزدحم في هذا اليوم ازدحاماً عظيماً – ولا يتاح إلا لعدد قليل ممن يقفون في هيكل الكنيسة أو لمن يصلون في الأديرة (وعدد من يتجهون إليها في أسبوع الآلام آخذ في الازدياد عاماً بعد عام).

وبالتالي تعذر الركوع والسجود ولم يبق سوى احناء الرأس بالخــشوع اللائق وترديد كيرياليسون بكل انسحاق. ولكن هذا الحــد الأدبى يــصير في أغلب الأحيان متعذراً بسبب ما يصاحب هذه الممارسة من عجلة: من ناحيــة لكثرها ومن ناحية للانتهاء من الصلاة بعد يوم طويل حافل بالجهاد والجهد. وهذه العجلة تجعل حتى مجرد الانحناء عملاً آلياً متلاحقاً كأننا في سباق، وقــد لا يستطيع الكثيرون مواصلة السجود الجزئي بهذه السرعة، بينما هم يطلبون فرصة لالتقاط أنفاسهم. كما أن التذلل والتوسل يتطلبان الحركة الهادئــة الخاشــعة وهذه لا تتوفر مع الايقاع السريع الذي يهــتم في الأســاس بالانتــهاء مــن الميطانيات الاربعمائة بأى شكل في وقت محدود.

<sup>(</sup>٢) إلى عهد قريب كانت بعض الكنائس تضيف في حتام الميطانيات الأربعمائة ٥٠ ميطانيا أخرى في اتجاه الشرق (وكان يزج هنا باسم العذراء دون تبرير مقنع) ولكن هذه الاضافة آخذة في الاندثار.

وقد يبدو مطلب البعض باحتصار عدد الميطانيات لأدائها بصورة متزنة هادئة معقولاً ولكن آثاره السلبية كثيرة ويكفي أنه يفتح الباب لاحتصارات لا تنتهي يثيرها الفاترون الذين توقفوا عن الجهاد، ولكنها دعوة جديرة بالمناقشة على أي حال: فإما أن يتاح الوقت الكافي والخشوع اللائق مع أربعمائة ميطانيا كاملة ينحني خلالها جميع العابدين معاً (٣)، وإما أن يتناسب عدد الميطانيات مع الوقت المتاح حتى يكون انشغالنا الأول هو في عبادة مقبولة تُدخل إلى القلب العزاء والسلام، وليس مجرد الأداء الشكلي المتعجل الذي يترك النفس فارغة بلا شبع.



في النهاية نريد أن نقول أن الكثيرين يلاحظون جوانب القصور هذه فيلجأون و إنما كل بطريقته - إلى إدخال التعديلات لتلافيه (٤) وبالتالي تتعدد الأنظمة داخل الكنيسة الواحدة وقد يكون ذلك مدخلاً لأن تفقد الكنيسة وحدة الطقس والترتيب التي هي احدى جوانب تقليدية الكنيسة.

ومن هنا فتدخل الرئاسة الكنسية أمر ضروري إذا شئنا أن نتفادى الحلول الفردية والنظرة الشخصية المتفاوتة وهو أمر يخالف اتجاه الوحدة الكنسسية بروحها الواحد وسلوكها الجماعي.

وبصفة عامة فإن حوانب عديدة من الطقوس الكنسية تحتاج إلي مراجعة شاملة لاهوتياً ولغوياً وتقرير مدي ملاءمتها للتنفيذ مع ظروف المؤمنين المتباينة.

 <sup>(</sup>٣) وقد ينظر في تعديل موقع الميطانيات من ختام يوم الجمعة العظيمة إلى ساعة الصلب مشالاً
 (الساعة السادسة)، أو تقسيم الميطانيات على الساعات الأربعة الأخيرة من البصخة.

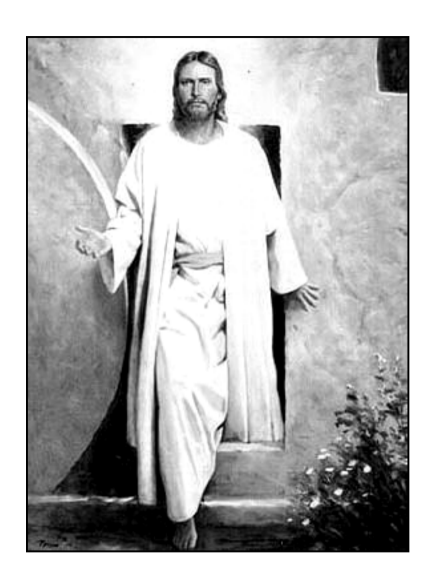
<sup>(</sup>٤) فبعض الكنائس اتخذت "طلبة" خاصة بها، وغيرها أدخلت الترانيم الموزعة هارمونياً بين فقرات اليوم، وغيرها يعدّل ويحوّر في الكلمات التي يراها غير مناسبة، والبعض يختصر القراءات القبطية والبعض يتلو الترجمة العربية للالحان القبطية الرئيسية مع شرحها. ونحن لا ندين هذه المحاولات، فهي احتهاد شريف القصد، كما أن بعض الترانيم معزية جداً، ولكن المهم ألا تترك الحرية للتعديلات ويصبح لكل كنيسة اتجاهها الحاص بها.

وليس القصد هو تراجع الكنيسة عن أي مبدأ روحي انجيلي أو عن اتجاهها النسكي في العبادة الذي هو أحد سماتها الأصيلة وعنوان تفردها، وانما التعديل ينصّب أساساً على التطبيق والشكل بما يؤدي إلى تلافي العيوب المشوهّة لوجه الكنيسة المشرق.

ولا ننسى أنه قد تمت على مر السنين تعديلات في نواحي كنيسة عديدة: فأسبوع الآلام مثلاً كان يحتفل به مستقلاً ثم ضُمّ ليلتحم مع الصوم الكبير. والقراءات الكنسية في البصخة تعرضت للتعديل في عهد البابا غبريال بن تريك فبعد أن كان الكتاب يُقرأ كله بعهديه خلال أسبوع الآلام اقتصر الأمر فيما يتعلق بالعهد القديم على أجزاء مختارة منه لها علاقتها المباشرة بموضوع الفداء سواء ما هو نبوي أو رمزي أو ما يشير إلى خطة الله للخلاص.

ومع رهبة المسئولية، ومن ثم احجام كثيرين من آباء الكنيسة السابقين عن التصدي لإجراء التعديلات في النواحي الطقسية رغم عدم عصمتها إلا بمقدار اتفاقها مع نصوص الإنجيل وروحه ومع التقليد الرسولي، فإن آمالنا تتجمع في قداسة البابا شنوده والآباء المطارنة والأساقفة، أي في الجيل الروحي المتنور، الذي يدرك من جوانب القصور أكثر مما نعرف وعنده الشجاعة الروحية وروح القيادة والمعرفة للمبادرة باتخاذ كل ما يبني الكنيسة ويحفظ لها كمالها وقداستها وطاعة المؤمنين وإخلاصهم لها واقتناعهم بكل ترتيباها ونظمها.





" أنا هو القيامة والحياة من آمن بي ولو مات فسيحيا " (يو ٢٥:١١)



- + القيامة والكرازة
  - + قوة من الأعالي
- + أتحبني ... ارع خرافي

### القيامة والكرازة

العلاقة بين القيامة والكرازة علاقة عضوية. فإرسالية المسيح لتلاميذه ببشارة الخلاص للخليقة كلها، كانت بعد قيامته وانتصاره على الموت وتحقيق الخلاص. وكان محور بشارة التلاميذ (والرسل) هو قيامة الرب، وكانت شرعية قيادةم للكنيسة تستند إلى أنهم شهود القيامة .

لماذا كانت للقيامة كل هذه الأبعاد؟ وماذا عن عمل الرب وكرازته قبل الصليب والقيامة. الصليب والقيامة، ثم أَلَم يُرسِل الرب تلاميذه للخدمة قبل الصليب والقيامة. فماذا كانت، إذاً، إرساليتهم الأولى هذه؟ وماذا حقَّقوا خلالها؟ وكيف تمّ إعدادهم وقتها للكرازة بالصليب والقيامة؟

#### أولاً: عن خدمة الرب قبل الصليب

من الطبيعي ألا يُرسل الرب تلاميذه للبشارة بإنجيل الخلاص قبل تحقيق الخلاص، أي قبل الصليب والقيامة.

وعندما نتابع خطوات المسيح خلال سني خدمته الثلاث ونصف، نلاحظ أنه رغم الإشارات الكثيرة التي ربطت بينه وبين الصليب منذ البداية: ولادته بين الخراف المُعدَّة للذبح، "اسمه يسوع. لأنه يُخلِّص شعبه من خطاياهم" (مت ٢١:١٦)، شهادة يوحنا المعمدان أنه "حَمَل الله الذي يرفع خطية العالم" (يو ٢٩:١)؛ إلا أنه لم يُفصح عن ذلك إلاً في أواسط خدمته.

كما أن عمومية الخلاص لم تتكشّف في البداية. فخدمة الرب كانت تبدو موجّهة أساساً إلى اليهود خاصته (يو ١١١) والمؤتمنين على الناموس والعهود والعبادة والمواعيد، والذين "لهم الآباء، ومنهم المسيح حسب الجسد" (رو ٩:٤و٥). والرب يُصرِّح "لم أُرسَل إلاَّ إلى خراف بيت إسرائيل السخالة" (مت ٢٤:١٥). وحتى عندما كانت له اثنتا عشرة سنة وتخلّف عن رفقة أُمه العذراء ويوسف النجار، وحداه في هيكل أورشليم "جالساً في وسط المعلّمين يسمعهم ويسالهم" (لو ٢:٢٤). وفي كرازته المُبكّرة، استخدم الرب مجامع اليهود في السبوت وما يُقرأ في الأسفار ويشير إلى نبوّات الأنبياء عنه (لو ٢:٢٤). وبشارته للأُمم في هذه المرحلة (الكنعانية مت ١٢:١٥–٢٨، مر ٢:٢٠) عنت استثناءً مقصودًا لإظهار أن التبنّي سيكون لكل مَنْ يقبل الإيمان (يو ٢:٢٠)، فيصير مِنْ ثمّ ابناً لإبراهيم بالإيمان (رو ٤:٢١) غل ٣:٢و٢).

والرب يُبشِّر باقتراب ملكوت الله ويُنادي بالتوبة والإيمان بالإنجيل (مرر ١٥٤١)، ويطلب الالتزام الروحي بالناموس لا التمرُّد عليه (مر ٤٤٤)؛ ولكنه لا يكشف كيف سيتحقَّق الخلاص، وحتى كلمات يوحنا المعمدان: "هوذا حَمَل الله الذي يرفع خطية العالم" (يو ٢٩:١و٣٦) لا تُفصح عن كيف سيتم ذلك.

وفي الموعظة على الجبل (مت ٥-٧، لـو ٦) توجيهـات في الـسلوك

واستقامة العبادة المتَّجهة إلى الله لا إلى الناس، وتأكيد على دور الإنسان الجديد كملح للأرض وكنور للعالم، وتكميل الناموس، وتجاوز لمستوى الكتبة والفرِّيسيين الشكليين، وتهيئة الإنسان لنوع أفضل من الحياة (يووالاناس تتطلَّب وصايا تناسب هذه الحياة الجديدة. ربما كان الباب الصيِّق والطريق الكرب هما التلميح اللافت لاجتياز الضيقات لدخول الملكوت.

ثم يستخدم الرب معجزات الشفاء، التي كثيراً ما يُقْرِنها بغفران الخطايا (مست ١:٩-٨، مسر ١:٢-١٢)، وإظهار سلطانه على الطبيعة (مت ٢٠١٨-٢٧، مر ٤:٥٣-٤١؛ ٢:٧٤-٥١) في تنبيه الجموع إلى لاهوته وبنوّته للآب، وقبل كل شيء محبته للبشر.

كما يستخدم الرب المَشَل في التعليم الذي يُلفت النظر مباشرة إلى ملكوت السموات (مت ٣١-١٨:١٣) مر ٣٤-٢٦) لو ٣١-١٨:١٣) مقابل هذه الحياة الأرضية المؤقتة التي لا يصح أن نكتفي بما، وأنَّ هذا الملكوت يُغصب (مت ١٢:١١)، ولكنه لا يكشف وقتها عن كيف ننال هذا الملكوت؟

قبل أن تتسارع الأحداث بالفعل وتتصاعد نحو الجلجثة.

### ثانياً: المسيح يختار تلاميذه ويعدُّهم للكرازة

كانت معمودية المسيح من يوحنا المعمدان إعلاناً عن بدء حروجه إلى العالم، يُكلِّله هذا الظهور الإلهي الفريد للثالوث القدوس: روح الله نازلاً مثل حمامة وآتياً على الابن الصاعد للتو من مياه الأردن، وصوت الآب: "هذا هو ابني الحبيب الذي به سُرِرْتُ" (مت ١٧:٣) تتردَّد أصداؤه في الوادي في مشهد محيد غير مسبوق (مت ١٧:٣)، مر ١:١١و١١، لو ٢٢:٣).

بعد معمودية المسيح أخذ يوحنا المعمدان يُنادي في البرية مُبشِّراً بالمسيًا الذي انتظرته الأحيال شاهداً أن يسوع هو ابن الله (يو ٢٩:١-٣٤)، حتى أثار اهتمام تلاميذه بشخص المسيح، وبدأ بعضهم يسعى للتعرُّف عليه. ويه كر معلِّمنا يوحنا الإنجيلي (يو ٢:٥٥-٠٤) أن أندراوس ورفيقاً له تبعا يسسوع، الذي دعاهما ليمكنا معه طيلة اليوم. وكان هذا اللقاء لقاءً بميجاً غيَّر مسار حياهما، فأخبر أندراوس أخاه سمعان: "لقد وجدنا مسيًا" (يو ٢:١٤)، وأتى به إلى يسوع. وفي لقاء سمعان به، غيَّر المسيح اسم "سمعان" إلى "صفا" أو "بطرس" (يو ٢:١٤). هذه كانت بداية التعارُف.

ثم حاء يوم الاختيار والتعيين. فبعد أن استخدم الرب سفينة بطرس كمنبر لتعليم الجموع المزدهمة على الشاطئ، طلب إليه الدحول إلى العمق وإلقاء الشباك، وكان الصيد الكثير الذي لم يَفُرْ به بطرس ورفقاؤه الليل كله. عندها أدرك بطرس الفارق الشديد بين خطيته وقداسة الرب وحرَّ تائباً (لو ٥٠٨)، فدعاه فاحص القلوب \_ هو وأندراوس أخاه وشريكيه يعقوب ويوحنا ابين زبدي \_ لكي يصيروا صيادين للناس لشركة الحياة الأبدية (مت ١٨٠٤-٢٢)

مر ١٦:١-٢٠، لو ١٠:٥). ومن بيت صيدا، مدينة بطرس، دعا الرب أيضاً فيلبُّس وبرثلماوس (نشائيل) (يو ٤٣:١-٥٠). ومن مكان الجباية دعا السرب الاوي (متّى) (مت ٩:٩)، ثم توما ويعقوب بن حلفي وتسدَّاوس (يهسوذا) أخسا يعقوب وسمعان القانوي (الغيور)، وأيضاً يهوذا الاستخريوطي الذي أسلمه (مت ٢:١٠-٤، مر ٣:١٦-١٩)، لو ٣:٦١-١١).

وكما نرى، فقد اختار الرب تلاميذه من بسطاء الناس العاميين لكي يُظهِر فيهم قوته ومجده وليُخزي بهم حكماء العالم. ورغم أنه من المنطقي أن يختار المسيح تلاميذه من رجال الدين العارفين بالناموس، إلا أن هؤلاء كانوا على الأغلب محترفين حَرْفيِّين مُرائين حتى أن الرب شبههم بالقبور المُبيَّضة من الخارج (مت ٢٠٣٣–٣٦، لو ١٩:١٦). وبالتالي فقد تم رذله وتنحيتهم، وأُخفيت عنهم معرفة المخلِّص التي قبلها هؤلاء "الأطفال" الصيَّادون (مت ٢٠:١١)، فطوَّب الرب عيوهم وآذاهم (مت ٢١:١٦ و١٧)، لو ١٠:٢٠)، فطوَّب الرب عيوهم وآذاهم (مت ١٠٤١ و١٧)، أن يظهر له الرب في الطريق إلى دمشق في منشهد زلزل كيان شاول الطرسوسي، وحوَّله من مضطهِد للكنيسة إلى بولس أعظم المبشرين بالخلاص على مدى التاريخ.

لقد تَرَك التلامية كل شيء وتبعوا السيد (مت ٢٠:١)، مر ٢٠:١، لو ٥:١١)، وبدأوا في مرافقته في جولاته في المجامع، حيث كان يُعلِّم ويشفي المرضى (مت ٢٠:٤)، وبدأوا في مرافقته في حولاته في المجامع، حيث كان يُعلِّم ويشفي المرضى يلتفون حوله يستمعون ويتعلَّمون (مت ٥:١)، لو ٢:٠١)، ويرون معجزاته، وإخراجه للشياطين التي كانت تشهد للاهوته، وسلطانه على الطبيعة، وغفرانه للخطايا (مت ٢:١، مر ٢:٥)، لو ٢:٠١)، وغيرته على بيت أبيه للخطايا (مت ٢:١)، مر ٢:٥)، لو ٢:٠١)، وغيرته على بيت أبيه (يو ٢:١٤).

كانت كرازة التلاميذ في أيامها الأولى (مت ١٠، مر ٦، لو ١:٩-٢؟

١٠١٠- ٢٤) موجَّهة إلى خواف بيت إسرائيل الضالة (مـــت ١٠٠٠)، وألاً يمضوا في طريق الأُمم أو مدن السامريين؛ وإطار عملهم هــو التنبيــه إلى اقتراب الملكوت (أي اقتراب الخلاص المؤدِّي إلى الملكوت)، وعمل المعجزات، وأن يسيروا على لهج معلِّمهم فلا يقتنون مالاً ولا مــزودًا، مــتحمِّلين كــل الأتعاب من أجل الذي أرسلهم، ومستندين إلى روح أبيهم السماوي الــذي يتكلَّم فيهم (مت ٢٠:١٠).

كانت عين المعلِّم على تلاميذه، فهؤلاء هم الخميرة الصغيرة التي ستخمِّر العالم كله (١كو ٥:٥) غل ٥:٥). فهُم رفقاؤه الدائمون، يسجِّلون مواقفه في قلوهم وعقولهم، ويُشاهدون معجزاته، ويسمعون كلماته، وريما يشرح لهم وحدهم ما يغمض عليهم فهمه (كما في مَثُل الـزارع: مــت ١٨:١٣ -٢٣، مر ۲۰۱۱-۲). وهم يرونه يُصلِّي (لو ۱۸:۹) كما كان يُعلِّمهم كيف يصلُون (لو ١:١١-٤)، حتى لم تَعُد لهم حياة إلاّ معــه: "يـــا رب إلى مَـــنْ نذهب. كلام الحياة الأبدية عندك" (يو ٦٨:٦). وقد كـشف لهـم أسـرار ملكوت السموات، وعلاقته بالآب والروح القدس، في أحاديث لم يــسمعها أولاً إلا هم، قبل أن تُتاح لكل مَنْ يؤمن من خلال الأناجيل المكتوبة. وجعلهم يعرفون مَنْ هو: "أنت هو المسيح ابن الله الحيّ" (مت ١٥:١٦\_٩١، ۲۹:۸، لو ۲۰:۹، يو ۲۹:۲)، وأعطاهم مفاتيح ملكوت الـسموات، وأن يحلُّوا ويربطوا على الأرض. وحدَّثهم عن موته وقيامته وأنه سيأتي في مجد أبيه (مت ٢٧:١٦؟ مت ٢٤)، وألهم في مجيئه الثاني سيجلسون على كراسي يدينون أسباط إسرائيل الاثني عشر (مت ٢٨:١٩). وسمعوا كلامه أنه نور العالم (يو ١٢:٨)، وأنه المُحرِّر (يو ٣٦:٨)، وأنه الراعي الصالح (یپ ١٠١٠ و ١٤)، وأنه الطريق والحق والقيامة والحياة (يو ٢٥:١١؛ ٢:١٤).

وقد أعدَّهم السيد للكرازة فيما بعد للأُمم بإشاراته أن كثيرين من غير اليهود، بل من العشارين والزواني، سيأتون من المشارق ومن المغارب ويتَّكئون

مع إبراهيم وإسحق ويعقوب في ملكوت الله (مت ١١:٨ ١١:١٠) لو ٢٩:١٣)؛ وبما ذكره من أمثال في نفس الجال: مَثَال الابنين (مت ٢٩:١٦)، ومثل الكرَّامين (مت ٢١:٢٦-٤)، ومثل عُرْس ابن الملك (مت ٢١:٢١).

وقد تفرَّد التلاميذ أيضاً بأن شهدوا تجلِّي الــرب علــي جبــل تــابور (مت ١:١٧-٨، مر ٢:٩-٨، لو ٢٠٨-٣٦)، وبأنَّ السيد غسل أرجلـهم (يو ١٢:١٣-١٧)، وأنه ناولهم حسده ودمه قبل أن يصيرا هبة الابن لكل مَنْ يؤمن (مت ٢٦:٢٦-٢٩، مر ٢:١٤٦-٢٦، لــو ٢٦:٢١ و ٢٠)، وسمعــوا حديثه الوداعي الطويل ليلة الصَّلْب (يو ١٤-١٦) الذي وعدهم فيه بإرســـال الروح القدس المعزِّي، وشاهدوه في صلاته الشفاعية ــ ومهمته تقتــرب مــن نجلهم (يو ١٧).

كانت هذه الفترة، إذاً، تدريباً وإعدادًا وتعليماً وتنويراً وتلمذة، قبل أن تباغتهم الأيام الصعبة وينكشف المستور عن كيف يتحقَّق الخلاص، فيجتازون المحنة بصور مختلفة، إلى أن تأتي القيامة الباهرة ومعها فرح لقاء السيد بعد انتصاره. ومن خلال الصليب والقيامة، كان فَهْم ما سمعوه قبلاً ولم يستوعبوه: "فتذكّرن كلامه" (لو ٨:٢٤).

#### ثالثاً: الكرازة بعد القيامة

نُلاحظ أن الرب في لقائه الأول بعد قيامته المظفرة مع تلاميذه، كلَّفهم بالكرازة بالخلاص، انطلاقاً من أورشليم وإلى العالم أجمع. إذاً، فقد دقت ساعة العمل العظيم:

"أخيراً ظهر للأحد عشر وهم متَّكتُون، ووبَّخ عدم إيمالهُم وقساوة قلوهِم، لأهُم لم يُصدِّقوا الذين نظروه قد قام. وقال لهم: اذهبوا إلى العالم أجمع واكسرزوا بالإنجيل للخليقة كلها. مَنْ آمن واعتمد خَلَصَ، ومَنْ لم يؤمن يُدَنْ " (مر ١٤:١٦ – ١٤)

٤(١٦

"دُفِعَ إِلَىَّ كل سلطان في السماء وعلى الأرض، فاذهبوا وتَلْمِـذوا جميــع الأُمم وعمِّدوهم باسم الآب والابن والروح القــدس... وها أنا معكم كل الأيام إلى انقضاء الدهر. آمين" (مت ١٨:٢٨ - ٢٠)؛

"هكذا كان ينبغي أنَّ المسيح يتألَّم ويقوم من الأموات في اليوم الثالث، وأنْ يُكرَز باسمه بالتوبة ومغفرة الحطايا لجميع الأُمم، مُبتدأً من أورشليم. وأنتم شهودٌ لذلك" (لو ٤٦:٢٤ ـ ٨٤)؛

"ففرح التلاميذ إذ رأوا الرب. فقال لهم يسوع أيضاً: سلامٌ لكم. كما أرسلني الآب أرسلكم أنا" (يو ٢:٠٢٠).

#### رابعاً: الكرازة بالقيامة

نلاحظ أيضاً أن القيامة هي موضوع الكرازة، إذ ألها تكشف عن لاهوت وقوة المسيح المنتصر على الموت الذي استعبد الجميع (عب ١٥:١)، "لأعرف وقوة قيامته" (في ١٠:١)، كما ألها تحتوي الصليب وتستدعيه بالضرورة؛ بـل بحليه وتُحقِّق كل ما قَصَدَ إليه من فداء ومُصالحة: "عاملاً الصُّلح بدم صليبه" (كو ١:٠١)؛ وغفران الخطايا: "ودم يسوع المسيح ابنه يُطهِّرنا من كل خطية" (ايو ١:٧)؛ وإدانة للعالم السرير ورئيسه: "الآن دينونة هـذا العالم" (يو ١:١١)؛ ودخول إلى الحياة (يو ٢١:١٦)، "لأن رئيس هذا العالم قد دين " (يو ١:١١)؛ ودخول إلى الحياة الأبدية: "لأنه هكذا أحب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد، لكي لا يهلك كـل من يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية" (يو ١:٢١)، وهنا نقتطف أجزاء مـن خطاب بطرس الرسول يوم الخمسين يشير إلى هذه الحقيقة:

"يسوع الناصري... هذا أحذتموه... وبأيدي أَثَمَة صلبتموه وقتلتمــوه. الذي أقامه الله ناقضاً أوجاع الموت إذ لم يكن مُمْكناً أن يُمسَك منه. لأن داود يقول فيه: ... لأنك لن تترك نفسي في الهاوية ولا تَدَعَ قدُّوسك يرى فسادًا...

فيسوع هذا أقامه الله، ونحن جميعاً شهودٌ لذلك" (أع ٢٢:٢\_٣٣).

وقد كانت أوراق اعتماد أي تلميذ أو رسول، هي أنه كان مع الرب بعد قيامته: "واحدٌ منهم شاهداً معنا بقيامته" (أع ٢٢:١)، "الذي كان من البدء، الذي سمعناه، الذي رأيناه بعيوننا، الذي شاهدناه ولمسته أيدينا، من جهة كلمة الحياة. فإنَّ الحياة أَظْهِرَتْ، وقد رأينا ونشهد وتُخبركم بالحياة الأبدية التي كانت عند الآب وأُظهِرَت لنا" (١يو ١:١و٢). وكانت دلالة صدق هذه الشهادة وحقها أن التلاميذ واصلوا طريق الكرازة حتى نهايته باذلين حياقم من أجل سيدهم الذي أحبهم ومات من أجلهم. ولو كان خبر القيامة مختلقاً أو أكذوبة أشاعها التلاميذ، لما صدَّقوها هم أنفسهم وقبِلوا الموت من أجل مسيحٍ غَلبَه الموت و لم يَقُم.

ومن ناحية أخرى، فإن قيامة المسيح "باكورة الراقدين" (١كو ٢٠:١٥) هي ضمان القيامة الأخير؛ وإلاَّ فباطلُّ إيماننا، وموت الخطية لا يزال يحكمنا (١كو ١٦:١٥–١٩):

"إِنْ يُؤلِّم المسيح، يَكُنْ هو أول قيامة الأموات" (أع ٢٣:٢٦)؛

"مُبارَكُ الله أبو ربنا يسوع المسيح، الذي حسب رحمته الكثيرة ولَدنا ثانية لرجاء حي بقيامة يسوع المسيح من الأموات، لميراث لا يفيى ولا يتدتس ولا يضمحل، محفوظٌ في السموات لأحلكم، أنتم الذين بقوة الله محروسون، بإيمان، خلاص مُسْتَعَدِّ أن يُعلَن في الزمان الأخير" (١ بط ٣:١-٥).

#### خامساً: القيامة في الطقس الكنسي

لقد ظلت القيامة والاحتفاء بها جزءًا لا يتجزَّأ من العبادة الكنسية وطقوسها وألحانها وقانون إيمانها: "تألَّم وقُبرَ وقام في اليوم الثالث كما في الكُتُب". فيوم القيامة (الأحد) صار هو يوم الرب الجديد ويوم الاحتفال

الإفخارستي الأسبوعي، وضمن ألحانه تنشد الكنيسة: "هلليلويا، هذا هو اليوم الذي صنعه الرب، فلنفرح ونبتهج فيه"، وتختم ألحاناً كثيرة بـ "لأنــك قمــت وخلَّصتنا"؛ إدراكاً منها أن القيامة تُكمِّل عمل الصليب الخلاصــي. وفي كــل قدَّاس يهتف المؤمنون: "بموتك يا رب نُبشِّر، وبقيامتك المقدســة وصـعودك إلى السموات نعترف".

أما في الخماسين المقدسة، فيطوف الكهنة والخُدَّام الكنيسة في كل قداس بأيقونة القيامة، يتقدَّمها الصليب، وذلك بعد قراءة الإبركسيس (أعمال الرسل) وقبل قراءة الإنجيل؛ إشارةً إلى أن القيامة هي محور الكرازة منذ الكنيسة الأولى، وألها سر النهوض من موت الخطية بعمل الصليب. وينشد المُرتِّلون أثناء الدورة: "المسيح قام من بين الأموات" (باليونانية: "خرستوس آنستي إك نكرون"، وبالقبطية" "Τιχριстос ачтиму євоλ бен пнеомирт").

وحتى في الجنازات \_ أيام الخماسين المقدسة \_ فالصلوات تكون بلحن الفرح، وتبدأ أيضاً بـ "خرستوس آنسيي"، لأن التأكيد على قيامة المسيح هنا هو الرجاء الوحيد المُتاح في مناسبة كهذه. ولا شك أن هذا الترتيب يُحدث أثره في تعزية المؤمنين وإخراجهم من سجن الحزن إلى يقين الحياة الأبدية؛ بل إننا نتمنى لو بدأنا كل صلوات الجنازات على مدى العام بلحن: "المسيح قام من بين الأموات"، لأنه الردّ المباشر على حضور الموت، عدونا الأخير.

#### 

أما بعد، ففي تناولنا للعلاقة بين القيامة والكرازة، عرضنا إلى حدمة الرب الأولى: كيف بدأت؟ وإلى ما هدفت؟ وكيف أظهر الرب أن طريقه يمر بالصليب والقيامة فداء للبشر الذين أحبهم.

وبعد أن اختار الرب تلاميذه بدأ في إعدادهم للعمل الكرازي، بالتعليم والمعجزة والقدوة. وإذا كان الصليب قد زلزل كيانهم؛ فإنَّ القيامة قد

أنهضتهم، وكشفت لهم قوة مخلِّصهم وكمال فدائه، ووهبتهم إيمالهم الله تقَد والاستعداد للخدمة. وما أن حلَّ الروح القدس عليهم، حسب وعد السرب، حتى خرجوا يُبشِّرون بالخلاص، ويفتنون المسكونة، وهم يكرزون للجميع بقيامة الرب الفادي التي ظلت محور فرح الكنيسة وشدوها على مدى الأحيال.

### قوة من الأعالى

لأربعين يوما بعد قيامته، ظل الرب يظهر لتلاميذه يساندهم ويــشددهم ويعدهم لإرساليتهم العظمى ببشارة الخلاص للعالم "اذهبوا إلى العالم أجمع واكرزوا بالإنجيل للخليقة كلها" (مر٢١: ١٥) "اذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس وعلموهم أن يحفظوا جميع ما أوصيتكم به" (مت٢٨: ١٩، ٢٠)، ويتكلم معهم "عـن الأمور المختصة عملكوت الله"(أع١: ٣).

وفى لقائه الأحير بتلاميذه، أكد الرب على كل ما سبق أن أوصاهم به وعلمهم إياه، وكيف تحققت فيه نبوات الأنبياء فاتحا ذهنهم لكى يفهموا الكتب قائلا: "هذا هو الكلام الذى كلمتكم به وأنا بعد معكم أنه لابد أن يستم جميع ما هو مكتوب عنى فى ناموس موسى والأنبياء والمزامير.. وهكذا كان ينبغى أن المسيح يتألم ويقوم من الأموات فى اليوم الثالث وأن يكرز باسمه بالتوبة ومغفرة الخطايا لجميع الأمم مبتدئا من أورشليم وأنتم شهود لذلك"

(لو ٢٤: ٤٤–٤٨)، ثم أعلن لهم وعده "ها أنا أرسل إليكم موعد أبى فأقيموا في مدينة أورشليم إلى أن تلبسوا قوة من الأعالى"(لو ٢٤: ٤٩).

ويذكر القديس لوقا في مقدمة سفر أعمال الرسل أن الرب "أوصاهم أن لا يبرحوا من أورشليم بل ينتظروا موعد الآب... لأن يوحنا عمد بالماء وأما أنتم فستتعمدون بالروح القدس ليس بعد هذه الأيام بكثير... لكنكم ستنالون قوة متى حل الروح القدس عليكم وتكونون لى شهودا في أورشايم وفي كل اليهودية والسامرة وإلى أقصى الأرض" (أع١: ٤، ٥، ٨).

ويذكر الكتاب أن الرب بعد ذلك خرج مع تلاميذه إلى بيت عنيا ورفع يده وباركهم وفيما هو يباركهم انفرد عنهم وأُصعد إلى السماء وهمم ينظرون وأخذته سحابة عن أعينهم.. فسجدوا له ورجعوا إلى أورشليم بفرح عظيم (لو٢٤: ٥٠-٥٠) أع١: ٩، ١٢).

وفى يوم الخمسين وكان الجميع معا بنفس واحدة، تحقق الوعد الإلهى وحل الروح القدس على التلاميذ "وصار بغتة من السماء صوت كما من هبوب ريح عاصفة وملأ كل البيت.. وظهرت لهم ألسنة منقسمة كألها من نار واستقرت على كل واحد منهم وامتلأ الجميع من الروح القدس وابتدأوا يتكلمون بألسنة أخرى كما أعطاهم الروح أن ينطقوا" (أع٢: ٢-٤).

إذاً فقد جاءت القوة التي وعدهم الرب بما، وهي قوة من الأعالى.

#### ضرورة نوال القوة من فوق

نحن جميعا، حداما كنا أم مؤمنين عاديين، نحتاج إلى قوة من فوق لكي نمارس مسيحيتنا في المقام الأول. إن حياتنا الجديدة ليست منا وإنما هي ثمر الخلاص، الذي وهبه الرب لنا بموته وقيامته، وعمل الروح القدس.

وكلمات الرب واضحة: "بدون لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً" (يو ١٥: ٥). والوحى الإلهي يؤكد أننا خلصنا بالنعمة (أف٢: ٥، ٨)، أي إنعاماً إلهياً مجانياً،

وأن كل أعمالنا لا تنتسب إلينا بقدر ما تنتسب إلى نعمة الله "لأننا نحن عمله مخلوقين في المسيح لأعمال صالحة قد سبق الله فأعدها لكى نسلك فيها" (اف٢: ١٠) وبولس المتوشح بالنعمة يقول "أستطيع كل شئ في المسيح الدى يقويني" (ف٤: ١٣).

فوصايا الرب مستحيلة بدون شركة المسيح وعمل الروح، وبالمسيح وفي الروح تصير "وصاياه ليست ثقيلة" (١يو٥: ٣).

وسلوكنا بالروح، وانفصالنا عن روح العالم ونصرتنا على رئيسه، وقدرتنا على احتمال الآلام، ويقيننا بأبديتنا، هذا كله عطاء إلهى. ودورنا هو الإيمان ["آمن فقط" (مره: ٣٦، لو٨: ٥٠)]، وطاعة حق الإنجيل (يو٢: ٥، ٢٣س١: ٨، ١ بط١: ٢، ٢٢، ٤: ١٧)، وتسليم الحياة ["سلّمنا فصرنا تُحمل" (١٩٢٠: ٥٠)]، وأداء الواجب ["احملوا نيرى عليكم" (مت١١: ٢٩)، "عملنا ما كان يجب علينا" (لو١١: ١٠)، "املأوا الأحرران" (يو٢: ٧)، "ارفعوا المحرر... حلّوه ودعوه يذهب" (يو١١: ٣٩، ٤٤)]. فنحن نقدم القليل الذي عندنا: الخمس خبزات والسمكتين (مست١٤، ١٧، مرح: ٨٨، لو٩: ٣١، عندنا: الخمس خبزات والسمكتين (مست١٤، ١٧، موت الخطية وموت الجسد.

وبالنسبة للتلاميذ - ولكل الخدام من بعدهم - فوصية المسيح لهم بألا يشرعوا في خدمتهم إلا بعد أن يتوشحوا بقوة الروح، الذي سيرسله إليهم سريعاً، هي الأمر الإلهي واجب الطاعة والنصيحة الذهبية التي تضمن نجاح الخدمة.

وكلمات الرب للتلاميذ وسائر الخدام خلال أيام خدمته على الأرض، وخاصة فى خطابه الوداعى ليلة الآلام، تكشف عن هذه الضرورة، وهو يشير إلى دور الروح فى الكرازة والتعليم ومؤازرة عمل الابن الخلاصى ومساندة الكارزين بالقوة والتعزية إلى النهاية: فهو "روح الحق" (يو ١٤: ١٧، ١٥: ٢٦) "المعزى" (يو ١٤: ١٦، ٢٦، ٢٥: ٢٦)، الذي "يمكث معكم إلى

الأبد" (يو ١٤ : ١٦)، والذى "يشهد لى" (يو ١٥ : ٢٦)، وهو "يمجدى لأنه يأخـذ مما لى ويخبركم" (يو ١٦ : ١٤)، وهو "يعلمكم كل شئ ويذكركم بكل ما قلته لكم" (يو ١٤ : ٢٦) "لأن لستم أنتم المتكلمين بل روح أبيكم الذى يستكلم فيكم" (مت ١٠ : ٢٠، مر١٣ : ١١)، كما أنه "ليس أحد يقدر أن يقول يسوع رب إلا بالروح القدس" (١كو ١٢ : ٣)، وهو "يبكت العالم على خطية وعلى بر وعلى دينونة" (يو ١٦ : ١٠).

وفى حياتنا اليومية فالروح القدس هو كتر الصالحات ومعطى الحياة، وروح الإيمان (٢كو٤: ١٣) وروح القوة والمحبة والنصح (٢تى ١: ٧)، وهــو واهــب القداســـة (مــز١٥: ١١، رو١: ٢٤، ١كــو٣: ١٦، ١٧، ٦: ٩١، أف ١: ١٣، ٢: ٢١، ٤: ٣٠)، والوداعة (١كو٤: ٢١، غل٦: ١) وسائر ثمار الحياة في المسيح (غل٥: ٢٢، ٢٢).

ومعلمنا القديس بولس يخصص جزءا كبيرا من رسالته الأولى إلى أهــل كورنثوس عن مواهب الروح القدس (١كو٢١-٤١) خاصة ما يتعلق بالخدمة: كلام حكمة، كلام علم، إيمان، مواهب شفاء، عمل قــوات، نبــوة، تمييــز الأرواح، أنواع ألسنة، ترجمة ألسنة "ولكن هذه كلها يعملها الروح الواحد بعينه قاسما لكل واحد بمفرده كما يشاء" (اكو٢١: ١١).

وفى رسالته إلى أهل غلاطية يحتّهم على السلوك بالروح كى ينالوا ثماره: "محبة فرح سلام طول أناة لطف صلاح إيمان وداعة تعفف" (غله: ٢٢، ٢٣).

نحن إذاً لا نستطيع أن نكون مسيحيين بدون المسيح والروح القدس. القوة التي أفاضها علينا من فوق. والذين هم في الجسسد "لا يستطيعون أن يرضوا الله" (رو ٨: ٨) و"إن كان أحد ليس له روح المسيح فذلك (أى المسيح) ليس لسه" (رو ٨: ٩) أما "كل الذين ينقادون بروح الله فأولئك هم أبناء الله" (رو ٨: ١٤).

#### مجالات لعمل قوة الروح

القوة التي وعد بما الرب تلاميذه من الأعالي لا حدٌّ لمحالات عملها.

إنها تشمل كل حوانب الحياة المسيحية للمؤمنين كما إنها تميمن على كل أمور الخدمة من تعليم الأطفال وحتى رسامة الأساقفة، مرورا بكل حدمات الكنيسة المتنوعة والكرازة بالمسيح للمتغربين.

وسنختار فيما يلي بعضا من هذه الجالات وهي السلوك بالروح، وحدمة الكرازة، والشهادة للمسيح:

#### أولا: قوة من الأعالي للسلوك بالروح والتوبة المتجددة

هذا مجال أساسى لعمل الروح القدس فى حياة كل مؤمن وخادم، سواء فى جانبها الإيجابى من نواحى العبادة والسلوك الروحى، وجانبها السلبى من رفض الخطية والانسلاخ من العالم الشرير.

فأى نشاط روحى لابد أن يستند لقوة من فوق كى ينجح ويتواصل، وبدون هذه القوة تتزلق النفس إلى الرياء والتدين الــشكلى وإرضاء الناس وتتعرض النفس بالتالى لخطر فقدان المسيح.

والكتاب يوصينا أن "اسلكوا بالروح فــلا تكملــوا شــهوة الجــسد" (غله: ١٦)، وأن الله لم يعطنا روح الفشل "بل روح القوة والمحبة والنــصح" (٢تى١: ٧). ومعلمنا بولس يصلى إلى الرب من أجل أهل أفــسس "كــى يعطيكم بحسب غنى محده أن تتأيدوا بالقوة بروحه فى الإنسان البــاطن ليحــل يعطيكم بالإيمان فى قلوبكم .. ولكى تمتلئوا إلى كل ملء الله"(اف٣: ١٦-١٩).

ولن يستغنى مؤمن أو خادم عن مؤازرة الروح لممارسة عبادته من صلاة وصوم وتوبة متواصلة واشتراك فى القداس ومحبة الإخوة وحفظ كلمة الله والالتزام بما وطاعتها. فنحن "لسنا نعلم ما نصلى لأجله كما ينبغى"(رو ٨: ٢٦)

كما يكتب معلمنا بولس إلى أهل روميه. وقد نصوم عن الطعام فقط ودون توبة وهكذا لا نتغير، وقد نقرأ الكتاب دون طاعة أو التزام ونظل متغربين عن الكلمة، وقد نشترك في صلاة القداس ونحن لا ندرك حضور المسيح وروحه والذهن شارد في العالم الخارجي وهموم الحياة ومشاغلها، ونحن قد نكون مسيحيين اسميين ولم نلتفت بعد إلى وصية الرب أن ننكر أنفسنا ونحمل صليبنا ونتبعه (مت٢٦: ٢٤، مر٨: ٣٤)، لو٩: ٣٣)، ففي هذه كلها نحن نحتاج إلى عمل المسيح وقوة الروح القدس القادر وحده على "ختان القلب" (رو٢: ٢٩)، والذي به نستطيع أن نميت أعمال الجسد فنحيا (رو٨: ٣٣).

ولا شك أن للخدام الملتزمين دورا فى جذب الشاردين وتوجيههم لنوال هذه القوة كى يفلحوا مثلهم فى رفض الخطية ومقاومتها، والانسحاب من محبة العالم والمال وتعظم المعيشة، والترفع عن الانحراف السلوكى كألوان الغش (فى الامتحانات أو فى الإنتاج الزراعى أو الصناعى أو الأعمال الحرفية)، أو استخدام الرشوة، أو الانخراط فى علاقات حسدية غير سوية تغذيها الشهوة، وغيرها.

#### ثانيا: قوة من الأعالى لخدمة باذلة للكرازة والتعليم

فى بحال الخدمة تكون القيادة بلا منازع للروح فى الكرازة "لأن لسستم التكلمين بل روح أبيكم الذى يتكلم فيكم" (مست ١٠: ٢٠)، "وكلامسى وكرازتى لم يكونا بكلام الحكمة الإنسانية المقنع بل ببرهان الروح والقوة لكى لا يكون إيمانكم بحكمة الناس بل بقوة الله" (١ كو٢: ٤، ٥) "لا باقوال تعلمها حكمة إنسانية بل بما يعلمه الروح القدس قارنين الروحيات بالروحيات (اكو٢: ٣١)؛ "أنا غرست وأبلوس سقى لكن الله كان ينمسى إذاً ليس الغارس شيئا ولا الساقى بل الله الذى ينمى "(١ كو٣: ٢، ٧).

كلمات حادم الله التي يرسلها الروح، مقولةً كانت أم مكتوبة، لا ترد فارغة بل تنخس القلوب وتغير الحياة وتهب الإيمان. وعظة قصيرة للقديس بطرس حولت ثلاثة آلاف دفعة واحدة "قبلوا كلامه بفرح واعتمدوا" (أع٢: ٤١)، "وكان الرب كل يوم يضم إلى الكنيسة الذين يخلصون" (أع٢: ٤٧).

وفى الكنيسة الأولى كان الروح هو كاتب الأناجيل والرسائل (٢بط١: ٢)، وهو الذى كان يسمح بالخدمة (أع٨: ٢٦، ١٣: ٢، ١٦: ٩) أو يمنع عنها (أع٢١: ٦)، وهو الذى كان يرأس المجامع (أع٥١: ٢٨)، وهو الذى شدد الكنيسة وسط المحن والضيقات (اع٤: ٣٦، ٩: ٣١، ١٥: ٥)، وهو الذى وحَّد جماعة المؤمنين وجعلهم "معا بنفس واحدة" (اع٢: ٤٦).

وعلى مدى الزمان فالروح هو الذى يدعو ويرسل ويتكلم ويمنح قوة الكلمة المغيرة والمعزية، وهو الذى يهيئ القلوب للإيمان والتوبة، وهو الذى يساند كل حدمة صغرت أم كبرت.

وإلى اليوم وغد، فالروح قادر ومستعد لمؤازرة الخادم، وكل مؤمن يدرك مسئوليته كشاهد للمسيح وخادم لكل البشر، فيتوارى وراء الصليب تاركا للروح قيادة دفة الحياة والخدمة، وقابلا الكلمة على ألها مرسلة له قبل أن ترسل للآخرين، ممارسا للتوبة كأنه أول الخطاة (١تي١: ٥١)، متضعاً سائلا الروح قبل كل خدمة وخلالها أن يتفضل ويحل ويعمل ويرسل ويتكلم ويخدم. وبغير ذلك يظهر الإنسان ويتوارى الروح وتتبدد الخراف.

# ثالثًا: قوة من الأعالى للشهادة للمسيح وقبول الآلام من أجله بفرح

عندما دعا الرب تلاميذه أن يكونوا شهودا له بدءاً من أورشليم وحتى أقاصى المسكونة، أى أن يعلنوا للعالم شهادةم عن المسيح المصلوب والذى

غلب الموت وقام في اليوم الثالث، والذي "ليس بأحد غيره الخلاص لأن ليس آخر تحت السماء قد أعطى بين الناس به ينبغى أن نخلص "(أع٤: ٢١)، كان يعرف أنه يرسلهم مثل هملان وسط ذئاب (مت١٠: ٢٦، لو٧: ٣)، وأهم يقتحمون مملكة رئيس هذا العالم لكى ينقذوا أتباعه من موت الخطية مختطفين إياهم من النار لينضموا إلى خراف المسيح التي لن قملك، وهي مهمة محفوفة بالمخاطر لن يستطيعوا القيام كما إلا بقوة خاصة تأتيهم من الأعالى. وهكذا استطاعوا كما أن يعلنوا شهادقم للعالم بكل مجاهرة "وبقوة عظيمة كان الرسل يؤدون الشهادة بقيامة يسوع" (أع٤: ٣٣)، "وفي الليلة الثالثة وقف به الرب وقال يؤدون الشهادة بقيامة يسوع" (أع٤: ٣٣)، "وفي الليلة الثالثة وقف به الرب وقال "رأع٣: ١١)، "فقال الرب لبولس برؤيا في الليل لا تخف بل تكلم ولا تحسكت الأن لي شعبا كثيرا في هذه المدينة (كورنثوس) فأقام سنة وستة أشهر يعلم بينهم كلمة الله" (اع١٠: ٤-١١) "ولكن ملاك الرب في الليل فتح أبواب السجن وأخرجهم وقال إذهبوا قفوا وكلموا الشعب في الهيكل بجميع كلام هذه الحياة"(اع٥: ١٩).

أما محور الكرازة كلها فهو المسيح المصلوب المنتصر على الموت "لم أعزم أن أعرف شيئا بينكم إلا يسوع المسيح وإياه مصلوباً "(١كو٢: ٢)، وهو الدى يدين له التلاميذ والرسل بخلاصهم من الموت، وهو إذ أحبهم حيى المنتهى ومات عنهم فهم يبادلونه حبا بحب ومستعدون لاحتمال الآلام بل وقبول الموت من أجله بفرح "أما هم فذهبوا فرحين من أمام المجمع لأنهمم حُسبوا مستأهلين أن يهانوا من أجل اسمه "(أعه: ٤١).

وفى حديثه لقسوس كنيسة أفسس يتكلم معلمنا بولس عن الآلام التي تنتظره قائلاً "لست أحتسب لشئ ولا نفسى ثمينة عندى حتى أتمم بفرح سعيى والخدمة التي أخذها من الرب يسوع لأشهد ببشارة نعمة الله"(اع٢٠: ٢٤).

ولما حاء القديس بولس إلى قيصرية وحشه المجتمعون ألا يصعد إلى أورشليم خوفا على حياته أحابهم قائلا "تبكون وتكسرون قلبى، لأبى مستعد ليس أن أربط فقط بل أن أموت أيضاً فى أورشليم لأجل اسم الرب يسسوع" (اع٢١: ١٣).

نعم... في ساعات الحصار وضغوط الاضطهاد والتعصب، وخيانة الإخوة والأصدقاء، وسطوة الآلام الجسدية والنفسية من أحل الإيمان والخدمة، ينكشف ضعف الإنسان وقلة حيلته، ولكن حضور المسيح وروحه القدوس في هذه المواقف هو الذي يشدد ويؤازر ويعزى ويخرج من الحبس إلى النور وينقذ الخادم والخدمة.

وبالنسبة للمؤمن المضطهَد فإن الروح يعينه إما بانتهاء المحنـــة، أو برفــع درجة الإيمان بمقدار يتجاوز التجربة ويعبر به الأمر الواقع إلى ما لا يرى، ويرفع عينيه من الحاضر المر إلى محد الأبدية، وهكذا يأتي الفرح ممتزجا بالألم.

#### \* \* \*

#### فلنطلب قوة من الأعالى:

- + للسلوك بالروح والتوبة الشاملة المتجددة؛
- + ولخدمة باذلة للكرازة والتعليم ومحبة الإخوة؛

+ وللشهادة للمسيح أمام العالم المضاد وقبول الاضطهاد من أجله بفرح. فنحن في حاجة إلى هذه القوة وبدولها لن نقدر أن نفعل شيئاً.



## أتحبني ... ارع خرافي

كلما حلّ صومُ الرسل تتداعى إلى الذهن الخدمة الباهرة لآبائنا الرسل الذين نشروا رسالة الخلاص فى كل العالم بعد أن حل الروح القدس عليهم يوم الخمسين حسب وعد الرب. وكان سلاحهم هو هذه "القوة من الأعالى" (لو ٤٢: ٤٩) التى وهبتهم طاقة جبّارة للكرازة بكل بحاهرة دون حوف، وحققت لهم وعود السيد السابقة بالمساندة فى الخدمة "وقبل هذا كله يلقون أيديهم عليكم ويطردونكم ويسلمونكم إلى مجامع وسجون وتساقون أمام ملوك وولاة لأجل اسمى.. فضعوا فى قلوبكم أن لا تحتموا من قبل لكى تحتجوا. لأنى أنا أعطيكم فما وحكمة لا يقدر جميع معانديكم أن يقاوموها أو يناقضوها" (لو ٢١: ٢١- ١٥)، "فمتى أسلموكم فلا تحتموا كيف أو بما تتكلمون لأنكم الستم أنتم المتكلمين بل روح أبيكم الذى يتكلم فيكم" (مت ١٠ - ٢٠).

هى خدمة يقودها الروح القدس إذاً وغايتها استئثار النفوس إلى طاعة المسيح المخلص.

وإذا كانت المناسبة تفرض علينا أن نكتب عن حدمتنا اليوم، فإن كرازة التلاميذ والرسل تبقى لنا النموذج الذى نقيس عليه هذه الخدمة لتقييمها، وتعظيم حوانب القوة فيها واكتشاف نواحى القصور فيها لمعالجتها أو استئصالها لاستبقاء الوجه المشرق لخدمة الرب حتى مجيئه.

وقد اخترنا أن نكتب عن **دوافع الخدمة** للتمييز بين ماهو زائف منها ومـــا هـــو حقيقي.

#### دوافع زائفة للخدمة

إن البداية الصحيحة للخدمة يحققها أن يكون الدافع إليها صادقاً وقاصداً محد الله وخلاص الآخرين، وهذا يضمن نجاح الخدمة ونموها. إلا أن البعض يدخلون الخدمة بدوافع ذاتية. وقد يستمرون فيها بعض الوقت، ولكن مآلهم - إذا لم يصححوا مسيرهم بالتوبة واكتشاف مصدر القوة في الخدمة - أن يتخلفوا عن الركب مهما طال الزمن.

وها نحن هنا نعرض لبعض الدوافع غير الحقيقية للخدمة - على سبيل المثال لا الحصر - قبل أن نشير إلى الدافع الحقيقي، كما ينبغي أن يكون، وكما عرضه لنا الرب.

#### (١) السعى للمكان الأول

مع اتساع الخدمة وتنوع مجالاتها تضاعفت أعداد الخدام والشمامسة، وصار لكلمة "حادم" أو "حادمة" وقعٌ يرضى الذات والأهل، ويحقق لصاحبها بعض الكرامة دون أن يكلفه بالضرورة بذلاً للذات أو حباً حقيقياً للقريب. وبات الأمر مغرياً للبعض أن ينخرط في سلك الخدام، لا استجابة لدعوة الله وإنما سعياً لموقع متقدم في الكنيسة حتى لو لم يقترن باحتبار أصيل للإيمان وتوبة حقيقية. وربما كان عدم التدقيق في احتيار الخدام وإعدادهم سبباً أساسياً في هذا التسلل إلى مجال الخدمة من غير المدعوين.

#### (٢)الشعوربالاستحقاق والأفضلية

يقارن البعض بين قدراقهم العملية والشخصية وما عند غيرهم ممن صاروا خداماً فيرون ألهم الأفضل والأحقّ بهذا الموقع، فيسعون إليه حاسبين أن العناصر المطلوبة هي مواهب شخصية ولباقة اجتماعية مع قدر من المعرفة، دون أن يتطرق تفكيرهم إلى مدى مجبتهم للرب أو الترامهم بالإنجيل. وخدمة الذات هذه تحمل في طيالها بذرة فنائها سواء بانعدام الثمر أو بالصدام مع المسئول أو مع الذات الأخرى.

#### (٣) إرضاء الناس

ينضم البعض لدائرة الخدام في محاولة لإرضاء – أو استجابة لرغبة – الأهل أو غيرهم الذين يلحون عليهم في الدخول إلى مجال الخدمة. وربما توفرت في البعض شروط الخدمة، وكانوا في حاجة إلى هذه الاشارة لكى ينالوا بركة خدمة الله. ولكن غيرهم قد لايكونوا مستعدين بعد لهذه المسئولية ومع هذا يتجاسرون على الالتحاق بالخدمة إرضاء للناس. ومعلمنا بولس ينبهنا في هذا السياق بكلماته "فلو كنت بعد أرضى الناس لم أكن عبداً للمسيح" (غل ١٠:١). فإن لم يتحول هؤلاء إلى حياة الإيمان مكرسين ذواتهم لله، فإن خدمتهم الشكلية هذه لن تستمر طويلاً بعد أن حققت غرضها في إرضاء الناس وليس الله.

#### ماذا عن الدافع الحقيقي للخدمة إذاً ؟

يسجل لنا القديس يوحنا فى هاية إنجيله الحوار التالى بين السيد المسيح والقديس بطرس بعد القيامة: "يا سمعان بن يونا أتحبنى أكثر من هؤلاء. قال له نعم يارب أنت تعلم أنى أحبك. قال له ارع خرافى. قال له ثانية يا سمعان بن يونا أتحبنى . قال له نعم يارب أنت تعلم أنى أحبك. قال له ارع غنمى. قال له ثالثة يا سمعان بن يونا أتحبنى. فحزن بطرس لأنه قال له ثالثة يا سمعان بن يونا أتحبنى. فحزن بطرس لأنه قال له ثالثة يا سمعان بن يونا أتحبنى. فعزن بطرس لأنه تعرف أنى أحبك. قال له يسوع ارع غنمى" (يو ۲۱: ۱۵ – ۱۸).

ر. كما عنى الرب بحديثه الشخصى إلى بطرس وسط إخوته أن يظهر له أن محبته لم تحتز بعد سقطة إنكاره له وسط خَدَم رئيس الكهنة، وأنه لا يرال عموداً صلب الإيمان في كنيسته، وأنه أراد بتساؤله المثلث عن حبه له ودعوت له في كل مرة برعاية حرافه أن يمحو من قلبه أي أثـر للـشعور بالـذنب أو الضعف إزاء إنكاره المثلث له قبل أيام.

إلا أن ما تضمنه حديث الرب من اقتران المحبة بالرعاية والخدمة يصبح تعليماً مباشراً لكل حادم في الكنيسة.

فها هو الرب يؤكد أن الدافع الحقيقى الأول لخدمته يجب أن يكون محبة الرب "أتحبنى أكثر من هؤلاء: ارع خرافى.. ارع غنمى". وهو بحسذا يريد أن يستبعد أى دافع شخصى. فكثيرون ممن تبعوا الرب كانوا تلاميذ مزيفين محسن أكلوا من الخبز فشبعوا، وصارت تبعيتهم نفعاً شخصياً لا تعبيراً عن حسب حقيقى لشخص الرب.

#### ارتباط محبة الله بخدمته

ولماذا جعل الرب محبته شرطاً وجوبياً لخدمته، أو أن تكون خدمتــه نتيجــة طبيعية لمحبته؟:

(١) لأن المحبة في الأساس هي جماع صفات الله، وأن من يثبت في المحبة يثبت في الله ويثبت الله فيه "الله محبة ومن يثبت في الحبة يثبت في الله والله فيه" (١يـو٤: ٢١)، وهـي السبيل لمعرفة الله "من لا يحب لم يعرف الله لأن الله محبة" (١يـو٤: ٨)، وهـي علامة الميلاد من الله "كل من يحب فقد ولد من الله" (١يو٤: ٧). وقد وصف السيد مجبة الرب من كل القلب والنفس والقدرة بأنها أولى الوصايا وأعظمها (مت ٢٢: ٣٩، مر ١٢: ٣٠). وتبعه القديس بولس قائلاً "والآن يثبت الإيمان والرجاء والمحبة. هذه الثلاثة ولكن أعظمهن المحبة" (١كو١٣: ١٣)، وذاكراً أنفا أولى ثمال الروح القدس (غله: ٢٢)، وهي غاية الوصية (١تـي ١: ٥)، ورباط الكمال

(كو٣: ١٤) وتكميل الناموس (رو ١٣: ١٠)، بل أن الرب يشير أنه يجتمع فيها كل الناموس "بهاتين الوصيتين – أى محبة الله ومحبة القريب – يتعلق الناموس كله والأنبياء" (مت ٢٢: ٤٠).

(٢) ولأن محبتنا لله تعنى إدراكنا نحبته لنا "نحن نحبه لأنه هــو أحبنـــا أولاً" (١ يو ٤: ٩ ١)، هذه المحبة التي كلفته حياته لأجل كل واحد "وهو قــد مــات لأجل الجميع كي يعيش الأحياء فيما بعد لا لأنفسهم بل للذي مات لأجلهم وقام" (٢ كو ٥: ١٥). وهي تعبير عن إيماننا به كمخلص أنقذنا من مــوت الخطيــة وهبنا الحياة الأبدية، وامتناننا للنعمة التي أفاضها علينا وجعلت اسمــه يــدعي علينا إذ صرنا بالإيمان أولاداً لله (يو ١: ١٢).

(٣) ولأن محبته تجعلنا نتبعه أى نسير على نمجه "فإن المسيح أيضاً تالم لأحلنا تاركاً لنا مثالاً لكى تتبعوا خطواته" (١ بط٢: ٢١)، ونتمثل به، ونجتهد فى حفظ وصاياه "إن كنتم تحبوننى فاحفظوا وصاياى" (يو١٤: ١٥)، "إن أحبنى أحد يحفظ كلامى ويحبه أبى وإليه نأتى وعنده نصنع مترلا" (يو١٤: ٣٣)، "فإن هذه هى محبة الله أن نحفظ وصاياه" (١يو٥: ٣). كما أن حفظ وصاياه بالتالى يجعلنا نثبت فى محبته (يو٥١: ١٠).

 ٤: ٢٢) ومكان الجباية (مت ٩: ٩) وهي مجرد رموز لقيود الحياة القديمة التي يجب التخلص منها بالتوبة وبالتالي يمكن أن نتبع الرب.

#### ارتباط محبة الله بمحبة القربب و خدمته

كما اعتبر الرب محبته أولى الوصايا وأعظمها، فقد وضع أيضاً محبة القريب فى نفس المستوى وجعلها وصية عظمى (مست ٢٢: ٣٩، مسر ١٢: ٣٩)، كما يصف بذل النفس لأجل من تحب بأنه أعظم حب "ليس حب أعظم من هذا أن يضع أحد نفسه لأجل أحبائه" (يو ١٥: ١٣).

وهو قد أوصانا أن يكون مقابل حبه لنا أن نحب بعضنا بعضاً "كما أحببتكم أنا تحبون أنتم بعضكم بعضاً" (يو ١٣: ٣٤)، "هذه وصيتى أن تحبوا بعضكم كما أحببتكم" (يو ١٥: ١٢، ١٧). وهكذا أيضاً أوصى القديس بولس: "اسلكوا في الحبة كما أحبنا المسيح أيضاً" (اف ٥: ٢).

وقد أشار الرب إلى أن محبتنا بعضنا لبعض هي علامة تلمذتنا لــه "بهــذا يعرف الجميع أنكم تلاميذي إن كان لكم حب بعضا لبعض" (يو ١٣: ٣٥). ومعلمنا بولس يجعل الحبة أساس خدمة القريب "بالمحبة اخدموا بعضكم بعضاً" (غـــل٥: ١٣).

ولما كان الرب يجعل ارتباطه بالخراف عضوياً وينسبهم إليه "خوافى تــسمع صوتى وأنا أعرفها فتتبعنى" (يو ١٠: ٢٧) "ارع خوافى.. غنمــى" (يــو ٢١: ١٥، ٢١) ويعتبرهم خاصته "أما أنا فإنى الراعى الــصالح وأعــرف خاصـــى وخاصتى تعرفنى" (يو ١٠: ١٤)، وإخوته الأصــاغر "بما أنكم فعلتموه بأحـــد اخوتى هؤلاء الأصاغر فبى فعلتم" (مت ٢٥: ٤٠)، وأن حدمتنا لهم هى حدمة مباشرة لشخص الرب، تتلازم محبة الرب بمحبة الإخوة وخدمة القريب الحدمــة الكاملــة التي فصلها الرب في قصة السامرى الصالح (لو ١٠: ٢٥ - ٣٧)؛ وفي

هايتها طلب الرب من كل خادم "اذهب أنت أيضاً واصنع هكذا". وقد جعل الرب موضوع خدمتنا أيَّ إنسان يقترب منا أو نقترب إليه: كل من يضعه الرب في طريق حياتنا ويبدو محتاجاً لنا، فوستع دائرة الخدمة أمامنا بحيث تتجاوز كل حدود القرابة الجسدية، والوطن، والعنصر، واللون، والعقيدة، وتتجرد من التعصب، ولا تنتظر مكافأة أو امتنانا من أحد بل ترى شخص المسيح في كل من نخدم. وتصير خدمتنا لهم الرد الطبيعي لمجبة المسيح لنا حتى الموت.

ليست الخدمة إذاً ترفاً للبعض، وإنما هي ضرورة موضوعة على كلو واحد (١ كو ٩: ٢١)، وشعوراً طاغياً بالمسئولية عن خلاص الآخرين "من يضعف وأنا لا أضعف. من يعثر وأنا لا ألتهب" (٢ كو ١١: ٩٢)، حتى أن القديس بولس بالمبالغة كتب يقول متلهفاً على خلاص اليهود إخوته "كنت أود لو أكون أننا نفسي محروماً من المسيح لأجل اخوتي أنسبائي حسب الجسد" (رو ٩: ٣). وفي حضرة أغريباس الملك كان بولس في السلاسل يحاكم ولكنه لم يُخف شهوته في أن يسبيه ومن معه للإيمان بالمسيح قائلاً "كنت أصلي إلى الله أنه بقليل وبكثير ليس أنت فقط بل أيضاً جميع الذين يسمعونني هنا اليوم يصيرون هكذا كما أنا ما خلا هذه القيود" (أع ٢٦: ٩٦). فبولس لم يكن معنياً بقيوده ومحاكمته، لأنه كان حراً في المسيح، ولكنه كان منشغلاً مهموماً بخلاص الآخرين حكاماً كانوا أم حكومين.

#### ارتباط محبة الله بالشهادة له كمخلص

عندما ندرك محبة الله لنا، ونكتشف سر الحياة الموهوبة لنا في المسيح، ننطلق لكي نخبر بفضائل الذي دعانا من الظلمة إلى نوره العجيب (١بـط٢: ٩)، وتصلنا كلماته التى قالها للمجنون الذى أخرج منه الأرواح النجسة "اذهب إلى بيتك وإلى أهلك وأخبرهم بكم صنع الرب بك ورحمك" (مر ٥: ٩) فننادى للجميع بكم صنع الرب بنا ورحمنا.

وستكون أولى الشهادات أمام النفس بالتوبة الشاملة (الميتانيا) التي بها يصبح المسيح قطب الحياة والشمس التي ندور في فلكها لنستمد من نورها الحقيقي حياة الأنفسنا.

وستكون هذه الشهادة اليومية أمام الذات هي ضمان شهادتنا الناجحة أمام الآخرين بتقديم المسيح كمخلص لحياتهم. سواء بالكلمة (رو ١٠: ١٧)، أو خدمات الرحمة المتنوعة (مت ٢٥: ٣٥ – ٣٦)، أو ما هو متاح لكل مؤمن بتقديم القدوة التي تعكس من خلال الكلام والتصرف والسلوك والحب تحسيداً حقيقياً لحياة المسيح فينا (١٦، ٤٤)، فنحقق وصية الرب بأن نكون نوراً للعالم وملحاً للأرض (مت ٥: ١٣، ٤٤).

ولعل القصص الكثيرة التي نعرفها عن بسطاء الناس العاديين، الذين بحياقهم المقدسة حركوا القلوب للإيمان بالمسيح، يمن فيهم من اضطهدوا الرب طويلاً ثم تبعوه وصاروا مبشرين باسمه، تجعلنا ندرك مسئوليتنا جميعاً عن تقديم المسيح لمن حولنا، وألا نلقى بها تكاسلاً أو قيبًا على عاتق الآباء والخدام وحدهم.

#### \* \* \*

أما بعد، فليراجع كل منا نفسه ليتيقن من توهج محبته لله التي هـــى روح الخدمة ونارها المقدسة لكل مؤمن وحادم. "ولهؤلاء الذين فترت همتهم وتركوا محبتهم الأولى يجيئهم صوت الرب إلى ملاك كنيسة أفسس "اذكر من أين سقطت وتب واعمل الأعمال الأولى" (رؤ ٢: ٥).





## المسيح موضوع الكرازة والخدمة

- + لحات من الكنيسة الأولى
- + العمل الإلهي في الخدمة
  - + الأرض الجيدة
  - + عن خدمة المسيحي

### لحات من الكنيسة الأولى

تبقى كنيسة الرسل على الزمن مثلاً حالداً لن يتكرر، إليه نتطلع دوماً لنعرف مواقع أقدامنا - استقامة أو انحرافاً - ونقيس عليها منهاجنا الروحى - بعداً أو قرباً.

والمتأمل في الظروف التي صاحبت نشأة الكنيسة والأسلوب الذي عاشت به والخبرات التي خطتها يدرك كم كانت هذه الكنيسة متفرِّدة في كل شيء:

+ فقد كانت باكورة اجتماع المؤمنين واتصالهم في المسيح بالروح القدس، حيث اختبروا - لأول مرة في الحياة البشرية - شركة من طراز فريد بين الله والانسان صهر فيها روح الله النارى كل النفوس المجتمعة وجمعها حسداً واحداً في شخص المسيح.

+ وهى الكنيسة التأسيسية الأم التي امتدت منها وتشعبت كنيسة المسيح. كان أعضاؤها الرواد الأوائل الذين اقتحموا بإرشاد الروح أرض المجهول فجعلوا منها أرضاً مطروقة ممهدة حافلة بالحياة. كانوا يبنون لنا الإيمان ومنهج الحياة مع الله وأسس العبادة الحقيقية، فهم تعبوا ونحن دخلنا على تعبهم.

+ وهى الجماعة المؤمنة التي لم تكن تضم سوى الأعضاء الأحياء المتأصلين في المسيح، الكرمة الحقيقية، فكان الإيمان عندهم التزاماً وحياة ليس مجرد انتماء بالوراثة.

+ وهي الجماعة التي عاشت الإنجيل حياةً وسلوكاً، قبل أن يكون كلمة مكتوبة بين دفتي كتاب.

+ وهى الجماعة التي قبلت إنجيل المسيح، أفواجاً بعد أفواج، وقــت أن كان مجرد الاعتراف بالمسيح يكلف الحياة نفسها أكثر الأحيان. فكان الصليب ثقلاً حقيقياً، وكانت لحظة إعلان الإيمان هي في واقع الأمر قبـولاً للمــوت بالنية.

+ وهى الجماعة التى توفرت لها قيادة روحية باذلة من طراز فريد، من أشخاص عاشر أكثرهم الرب بالجسد عن قرب. وكلهم حرجوا من يوم الخمسين تلهب قلوبهم حماسة العمل الإلهى التى فجرتها ألسنة النار القدسية.

• • •

وتعالوا نقترب قليلاً لنتبين بعض ملامح هذه الكنيسة المباركة، ونتعمــق فهم أسرارها قياساً على أنفسنا. ويشد انتباهنا منها ملامـــخ أربعــة: قيــادة روحية، حياة مسيحية، رسالة جلية، وشهادة قوية.

# أولاً: قيادة روحية

إن ما تعرضه لنا الأصحاحات الأولى من سفر الأعمال عن الانتشار السريع للإيمان يلفت النظر حقاً. فعظة قصيرة واحدة قالها بطرس الرسول لجمع حاشد نخست قلوب ثلاثة آلاف شخص منهم دفعة واحدة "قبلوا كلامه بفرح واعتمدوا" (أع ٢:١٤). وكانوا باكورة مقدسة، فمع كل يوم كان الرب يضم إلى الكنيسة الذين يخلصون (أع ٢:٠٤) حتى صار عدد الرجال نحو خمسة

آلاف (أع ٤١:٤)، كما تكاثر التلاميذ حداً فى أورشليم وتحول جمهور كبير من الكهنة إلى طاعة الإيمان (أع ٧:٦).

ومع الأيام كانت كلمة الرب تنمو، كأنها نور الصباح البازغ يكتسم أمامه في هدوء جحافل الظلام. وفي نصف قرن كانت كلمة المسبح تبسط سلطانها على القلوب في أركان الدنيا، وقرّ بعنف كل المؤسسات العالمية الستى تعب إبليس وجاهد طويلاً في إقامتها ومؤازرتها، وتحويلها إلى مواقع الدفاع عن النفس قبل أن تترنح وتنهار.

ما الذى أعطى الكلمة تلك الأيام قوها وتأثيرها الحاسم حتى ألها لم تكن ترتد فارغة، إنه الروح القدس النارى الذى كان يقود هذه الحملة المباركة. لقد لبث التلاميذ والرسل في سكون في أورشليم متطلعين بالتفرغ والصلاة لتحقيق موعد الآب الذى أحبرهم به الابن، وكان انتظارهم إعلاناً بتسليم قيادهم للروح حتى لا يكونوا هم المتكلمين بل روح أبيهم هو الذى يستكلم فيهم (مت ١٠:١٠).

## عندما يتكلم الروح

وماذا تكون كلمات خادم الله التي يرسلها الروح القدس إلا لهيباً حارقاً مبكَّتاً ونوراً مضيئاً معزياً؟

+ الكلمة التي يحركها الروح تخرج بلا افتعال ولا توسط للذات، هادئة وبسيطة ولكن لا تستطيع النفس أن قمرب من مواجهتها، ولا تقدر نفس الخاطئ بعد سماعها أن ترتاح في خطيتها. إنها كلمة مقلقة لأجل سلام دائم.

+ الكلمة التي يرسلها الروح عند افتتاح الفم لا تتطلب علم المتكلم ولا ذكاءه ولا حكمته (١كو٢:١، ٤، أع ١٣:٤)، هي قوية بذاتها ولا يمكن مقاومتها (أع ٢:٠١).

+ الكلمة التي يطلقها خادم الله المتوشح بنعمة الروح هي بلسم للجراح

وتعزية للنفوس الكسيرة وحافزاً للهمم التي أصابها اليأس، بل إن مجرد سماعها هو بركة فى حد ذاته (١٣٠١). الكلمة التي يصدرها الروح كلمة شجاعة قوية مملوءة نعمة وحقاً، لا تهاب جبروت الإنسان ولا تعمل حساباً للنتائج حتى ولو أدت بصاحبها إلى الموت (أع ٧١:١٥، ٢٩:٢٦).

من هنا يمكن أن ندرك سر حفاف كثير من الكلمات في أيامنا هذه وعدم حدواها وتأثيرها، ذلك لأنها فقدت مصدر قوتها وبالتالي سر فاعليتها. والكلمة التي تخرج من الشفاه بفعل ذات صاحبها - مهما تكن بلاغته - عملة زائفة وضحيج لا فائدة تُرجى من ورائه بل هي في الواقع معطل لعمل الروح.

وأكثر من ذلك، فإن الكلمة المفتعلة التي لا يصدرها الروح هي مشجع للخاطئ أن يستمر في طريقه. بالضبط كما يتوقع المجرم أن ينال التأديب والتبكيت، لكن إذا وجد أن جريمته - ويا لدهشته - تعبر دون أن يحس بها أحد، فتكون النتيجة أنه يزداد جرأة أكثر في اختبارات الإثم!

الكلمة الجافة الباردة كأوراق الخريف هي شهوة عدو الخير، الذي يريد أن تمتلئ أفواه الخدام وجو الخدمة كلاماً كثيراً.. كثيراً.. ولكناً ميت بارد.

لا يصح أن ننخدع بالنشاط الكثير، وبالاجتماعات المتواترة، والانفعالات السطحية، عن أن "يكون كلامنا كل حين بنعمة مُصلَحاً بملح لنعلم كيف يجب أن نجاوب كل واحد" (كو ٢:٤).

## الروح يعمل كل شئ

على أن الروح لم يكن يعمل فى الكلمات فقط، بل كان يعمل كل شئ ويرتب كل شئ. لقد أسلم هؤلاء الرجال العظام قيادهم للروح مع كل خطوات الحياة، حتى أننا لا نتجاوز الحقيقة إذا أطلقنا على سفر أعمال الرسل اسفر أعمال الروح القدس".

كان الروح هو كاتب البشائر والرسائل (٢ بط ٢١:١)، وكان وراء

شهادة الرسل للمسيح بكل مجاهرة أمام الحكام (أع ١٠٤، ١٢٢، ٢٩:٢٦) و كان القائد الآمر بالتحرك للخدمة (أع ٢٦:٨، ٢٦:١٣) أو بالمنع عنها (أع ٢١:٦)، وكان القوة الفاعلة في الآيات والمعجزات (أع ٤٠٠٠) وكان الرئيس غير المنظور لجامع الرسل (أع ٢٠:٨)، وكان المصباح المنير الذي كشف محاولات تسلل العالم إلى الكنيسة (أع ٥٠٠٠) المصباح المنير الذي أعطى الإذن بدحول الأمم وقبولها في الإيمان (أع ٢٠:١٠)، وهو الذي أعطى الإذن بدحول الأمم وقبولها في الإيمان (أع ٢٠:٤٤)، وهو الذي عربي الذي شدد الكنيسة وسط الألم والضيق (أع ٢١:٥)، وهو الذي عربي الرسل في أعماق المجنة (أع ٢١:٥١، ٢١:٥)، وكان اليد التي فكت السرهم وحررةم (أع ٢١:٥).

#### لكي يعمل الروح

ولقد عمل الروح ما عمل، لأنه قد توفرت له الأدوات المناسبة والمسارات المفتوحة من غير عقبات في أشخاص الرسل والتلاميذ وأعضاء الكنيسة المؤمنين. وهو قادر ومستعد أن يعمل إلى اليوم وغد ولكن في النفس المي تترك له دفة حياتها ليقودها هو: النفس المستقيلة من كل إمكانيات الذات والحكمة الشخصية، والتي تدرك أنها بدون الروح – مهما بلغت – لا تساوى شيئا ولا تستحق شيئا ولا تقوى على فعل شئ (أع ٣:١٦-١٦)؛ النفس المتوارية وراء الصليب والتي تشتاق أن عريسها يزيد وأنها هي تنقص؛ النفس الأمينة المجاهدة الساهرة الطائعة لكلمة الله؛ النفس التي تحيا في توبة مستمرة فتقبل الكلمة على أنها مرسلة لها هي أولاً قبل أن ترسلها للناس، مهما كانت شدها وقسوها؛ وهي النفس المتضعة التي تسأل الروح في كل مرة أن يتفضل ويحل ويعمل فيها ويرسل الكلمة المناسبة أو الرأى السديد أو العمل الباني.

وليس أمامنا بديل، إذا شئنا نهضة روحية شاملة، وثمراً متكاثراً مباركاً، عن أن

يسلم جميعنا كل شئ لقيادة الروح ليعمل اليوم وكل يوم عمله الجيد في كنيسة الرسل.

# ثانياً: حياة مسيحية

كانت إحدى السمات البارزة للكنيسة الأولى حياتها المسيحية العملية. كان المؤمنون يرون الفارق واضحا حاداً بين حياة الضعف والخطية التي عاشوها يوماً، وحياة النعمة التي تحولوا إليها بفعل الروح، فأقبلوا عليها راكضين يعوضون بالبذل والحب أيام الجهالة الأولى. كان إيماهم حياً وملتهباً، فعاشوا مسيحيين قبل أن يُدعوا مسيحيين (أع١١: ٢٦)، وحفظوا وصايا الرب (يوكا: ٢١) ومارسوها في حياقم اليومية بكل تدقيق.

والذى يشغلنا هنا أن الأمر لم يكن قاصراً على قلة منهم التهبت بالحياة المسيحية - كما هو فى أيامنا هذه - ولكن "جميع الذين آمنوا كانوا معاً" (أع٢: ٤٤) "وكانوا يواظبون على تعليم الرسل والشركة وكسر الخبز والصلوات" (اع٢: ٤٢)، "وكانوا كل يوم يواظبون فى الهيكل بنفس واحدة" (اع٢: ٤٦). فالعبادة كانت يومية والعابدون كانوا معاً بنفس واحدة.

كان سر وحدهم هو حيوية إبماهم بالمسيح. كان المسيح هو موضوع حياهم وصلاهم وحبهم. والتصاقهم جميعاً بالمسيح الواحد الكائن في وسطهم (مت ١٨: ٢٠)، والتفافهم حول المذبح وشركتهم في الجسد والدم، هو الذي حعلهم قلباً واحداً ونفساً واحدة (اع٤: ٣٢)، فانتزع منهم الأنانية والفردية، ووهبهم نقاوة القلب وبساطته (أع٢: ٤٦) ورفع من بينهم الفوارق الجسدية والاحتماعية المختلفة، فأحبوا بعضهم بعضاً من قلب طاهر بشدة والباحد (١٠ط١: ٢٢). وكانت مجتهم حقيقية عملية (١يو٣: ١٨) من طراز نادر بيننا الآن، فما أسهل محبة الكلام واللسان، ولكن المحبة الحقيقية هي احتبار للإيمان الحقيقي ولطاعة الانجيل وهي إحدى الثمار الناضجة لعمل نعمة الروح

القدس (أع٤: ٣٣).

#### محبة عملية

انظروا أية محبة كانت لهم:

"لم يكن أحد يقول إن شيئاً من أمواله له، بل كان عندهم كل شئ مشتركاً، ونعمة عظيمة كانت على جميعهم إذ لم يكن فيهم أحد محتاجاً، لأن كل الذين كانوا أصحاب حقول وبيوت كانوا يبيعونها ويأتون بثمن المبيعات ويضعونها عند أرجل الرسل، فكان يوزَّع على كل واحد كما يكون له احتياج" (أع٤: ٣٥-٣٥).

+ لقد تصاغرت فى نظرهم قيمة المال والأرض جداً: "عند أرجل الرسل" لما اختبروا حياة إيمانية حقيقية (١تي٦: ٨)، وحيث يكون كتر الإنسان هناك يكون قلبه أيضاً (مت٦: ٢١).

عندما نفتقر إلى الشبع الروحى تتزايد فى نظرنا قيمة العالم الحاضر وتغلب على تقديرنا القياسات المادية، وتغدو المحبة نيراً شديداً ومحنة مؤلمة والعكس صحيح أيضاً.

+ إن محبة القريب كالنفس (۱۹۱: ۱۸، مت۲۲: ۳۹) تجعل منه شريكاً لى فى كل شئ، أى لا تصير لى ملكية فردية خاصة، فالذى عنده لا يتصدق على من ليس له بل يقتسم معه نصيبه، على أساس أنه إذا كنا شركاء فى الإيمان – وهو الأعظم بما لا يقاس، فبالأولَى أن نشترك فى نعَم الجسد.

+ إن صدق الايمان والحب يبدو فى أن حركة بيع الممتلكات وتقديم أثمانها لتوزيعها على الاخوة المحتاجين كانت تلقائية تماماً، دون إحبار أو حتى توجيه من قادة الكنيسة (اع٥: ٤)، وإنما كانت التهابا بالإيمان الانجيلي وخصوعاً لأمر المحبة المُطاع وتقديراً لظروف كنيسة أورشليم الخاصة. "أما من كانت له

معيشة العالم ونظر أخاه محتاجا وأغلق أحشاءه عنه فكيف تثبت محبة الله فيـــه" (1يو٣: ١٧).

## لم يكن أحد محتاجاً

والنتيجة أنه "لم يكن فيهم أحد محتاجاً"، ومن ثم "فإن نعمة عظيمة كانــت على جميعهم". وواضح أن الظلم الاجتماعي يذبل ويمــوت في إطــار الايمــان الحقيقي فالكنيسة الحية لن ترتاح – وفي وسطها مؤمنون معتازون – حتى تسد أعوازهم وتحررهم من ضغط الفاقة وتأثيراتها المرة.

والأمر هنا ليس تكافلا اجتماعيا يفرضه القانون أو الأحسلاق (أو ربما الخوف!)، وإنما هو عمل إيمان روحى بالدرجة الأولى حتى وإن كانت له - فضلا عن بركاته الروحية - ثمار اجتماعية طيبة.. وهذا هو سر الروح "مائة ضعف في هذا الزمان، وفي الدهر الآتي الحياة الأبدية" (مر١٠: ٣٠). وهذا هو سر الروحيين "وأما الروحي فيحكم في كل شيئ وهو لا يُحكم في من أحد" (١كو٢: ٥٠).

## موقف الرسل

أما عن موقف الرسل الرائع من أمور هذا الزمان فيعلن عن نفسه. فهم لم يحفلوا بالمال الذى قدمه أغنياء المؤمنين، ولكنهم جعلوه عند الأقدام. ولم يفكر واحد منهم أن يأخذ لنفسه منه نصيباً (اع٣: ٦)، فقد كانت كلمات الرب لهم عند إرساليتهم الأولى لا تزال تملأ القلب "لا تقتنوا ذهباً ولا فضة ولا نحاسا" (مت ١٠: ٩)، ولم يفكروا أن يمدوا أيديهم لأحد: "فضة أو ذهب أو لباس أحد لم أشته" (أع ٢٠: ٣٣) فقد كان المسيح يملأ عليهم حياةم فأشبعهم حداً وأغناهم "كفقراء ولكن تُغنى كثيرين كأن لا شئ لنا ونحن نملك كل شئ" (٢كو ٦: ١٠). لقد كانوا يخدمون خدمة عظيمة تصاغرت بجانبها كل أمجاد

هذا الزمان.

وانطلاقاً من هذه الحياة العملية المقدسة التي عاشها المؤمنون حباً في المسيح، فإن الرسل كانوا يؤدون الشهادة بقيامة الرب يسوع "بقوة عظيمة" (أع٤: ٣٣)، ذلك أن الكرازة كانت تحمل دليل صدقها، ولأن قوة قيامة الرب كانت تبدو بأسطع ما تكون في غلبة ذواقم وموقم عن أجحاد هذه الحياة.

ولاشك أنه يصيبنا الخجل ونحن نتابع هذه الحياة المقدسة التي عاشها الآباء، وعندما نجد أنفسنا كم نحن متغربون عنها وتبدو كلمات معلمنا بولس وكأنها كتبت لنا "جربوا أنفسكم هل أنتم في الإيمان. امتحنوا أنفسكم" (٢كو١٣: ٥).

# ثالثاً: رسالة جلية

يسترعى انتباهنا من ملامح الكنيسة الأولى العديدة أن الرؤية عندها كانت واضحة بلا ضباب أو ظلال، وأن الرسالة حلية بلا غموض أو التباس. فكانوا يسيرون على طريق مضيئة محددة الجوانب ونحو هدف لايغيب عن عيونهم مهما تغيرت ظروف الزمان أو المكان أو الأشخاص.

## عمل الكارز: الصلاة وخدمة الكلمة

فنرى على سبيل المثال أنه لما تكاثر عدد المؤمنين، وأتسع نطاق الخدمة وتعددت دروها لتشمل حاجات المؤمنين الجسدية وما تتصل به من نواح تنظيمية ومالية وإدارية وغيرها، لم يشأ الرسل أن يبتعدوا عن عملهم الأساسى وهو الصلاة وخدمة الكلمة (اع٦: ٤). ورغم أهمية "خدمة القديسين"، كما يسميها معلمنا بولس (٢ كو٩: ١)، الذي لم يغفل أثناء كرازته عن حث الكنائس على جمع العطايا لفقراء المؤمنين كجزء من حدمته للكلمة، إلا أنه وسائر الرسل لم يترلقوا إلى تولى مسئوليات الجمع والتوزيع والتنظيم والإدارة،

وكل ما يتصل باستثمار وتنمية الأموال لصالح احتياجات الكنيسة المادية، وهي أمور كفيلة بابتلاع كل وقت الكارز ولاتترك له شيئاً لعمله الأساسي وهو الدعوة لملكوت الله، وحث النفوس على التوبة وتعزيتها وانقاذها من الهلاك. ومن هنا فلم يرحب الرسل بهذه المسئوليات الإضافية مؤثرين أن يتحملها الشمامسة من أحل ألا يخفت صوت الكنيسة الكارز بالتوبة ومن أحل ألا يحتل المقام الأول من اهتمام الكنيسة وقادها موضوع آحر غير عبادها وصلاها وسجودها وتبشيرها بالإنجيل؛ وإلا فما هو الفارق بين الكنيسة كمؤسسة يقتادها الروح وتعمل للأبدية وإعلان ملكوت المسيح وبين المؤسسات العالمية التي تحيط بها!

## نموذج من خدام الموائد

على أن هذا التقسيم للعمل في الكنيسة لم يكن يعنى في مفهوم الرسل أن خدمة احتياجات القديسين ذات صبغة اجتماعية لا روحية يترفعون عن ممارستها ومن ثم يكلفون بها أشخاصاً ذوى ملكات إدارية وتنظيمية ولا يهم ان كانوا بعيدين عن المجال الروحي، وإنما على العكس من ذلك كله، وبحسب فهم سليم لروح الإنجيل غير المكتوب: أن الكنيسة لا تمارس إلا نشاطاً روحياً مهما تعددت خدماتها وتنوعت، فقد اشترطوا على من يتصدوا لهذا العمل أن يكونوا "مشهوداً لهم ومملوئين من الروح القدس وحكمة" (اع٦: ٣)، وكان من بين هؤلاء على سبيل المثال استفانوس، الذي يذكر عنه سفر الأعمال أنه "كان يصنع عجائب وآيات عظيمة" (أع٢: ٨)، وأنه كان محاوراً بارعاً للذين هم من خارج حتى "لم يقدروا أن يقاوموا الحكمة والروح الذي كان يستكلم به" (أع ٦: ١٠). كما كان مؤمنا حسوراً فنطق بالحق بلا مواربة أو مجاملة، ونزل إلى ميدان الحرب الروحية يقاتل بلا هوادة دون أن يرهب كثرة اعدائه ولا شهيد مراكزهم وهو المؤمن الشاب. وسار في طريق سيده حتى الموت ليصبح أول شهيد

بعد المسيح ومن أجله.

هذا واحد ممن كانوا يخدمون الموائد!. لم يكن أسقفاً.. ولاقساً.

#### على نهج السيد

والرسل في اتجاهم هذا لم يكونوا مبتدعين وإنما كانوا يسيرون على فعج سيدهم، فالرب يسوع لم يقدم الخبز للجموع إلا بعد أن كلمهم عن ملكوت الله أولاً (لوه: ١١) وبعد أن مكثوا معه وقتاً طويلاً (مر٨:٢)، ورغم أن الرب قصد أن يعلن لنا أنه ملتزم – وبالتالي تلتزم كنيسته بالإنسان روحاً وحسداً، إلا أنه يجعل سد الأعواز الجسدية عملاً روحياً ينبع من المحبة ويتماشى مع الخدمة الروحية بلا أي تناقض، ذلك أنه إذا حلت حدمة الموائد من لمسة الحب، ولم تتم بفعل روحي، ولم توصل إلى هدف روحي، انتفت صفتها المسيحية في الحال وصارت عملاً احتماعياً بحتاً قد لا يصل في مستواه إلى ما تؤديه المؤسسات الاجتماعية الصريحة.

فالرب يسوع لم يشأ أن يكون إلها للبطون يشبعها فتردد – وقد أتخمت – أنه "هو بالحقيقة النبى الآتى إلى العالم" (يو ٦: ١٤).. بل إنه وبخ النفوس التي تبعته وهي تطلب حبزاً ولا تطلب حياة "أنتم تطلبونني لا لأنكم رأيتم آيات بل لأنكم أكلتم من الخبز فشبعتم" (يو٦: ٢٦). هؤلاء لم يروا سوى أرغفة الخبز تتكاثر في يد الرب المباركة ولم يفطنوا إلى القوة المذحرة في هذه اليد وصاحبها. كان رغيف الخبز هدفهم، وغفلوا عن القادر وحده أن يشبعهم فلا يجوعوا أبداً.

وقد بين الرب غرضه عندما أمسك بالخيط وانتقل من حبز القمح، إلى الخبز السماوى، إلى شخصه الفادى وحسده المكسور عنا "أنا هو خبز الحياة من يقبل الى فلا يجوع ومن يؤمن بي فلا يعطش أبداً" (يو ٦: ٣٥).

لم تكن معجزة تكثير الخبز الذى أشبع الآلاف إذاً هدفاً فى حد ذاتها بقدر ما كانت مدخلاً إلى أمر بالغ الأهمية هو فى صميم اللاهوت ألا وهو تقديمه جسده لنأكله ودمه لنشربه من أجل أن تكون لنا حياة أبدية (يو 7: ٤٥) "فمن يأكلني فهو يحيا بي"

(يو ٦ : ٧٥).

## موقف الكنيسة من مدّعي الإيمان

على أن وضوح الرؤية وجلاء الرسالة التي حملها الرسل قد ظهرا في مواقف أخرى تستحق الاشارة إليها والإشادة بها.

فماذا كان يضير بطرس لو قبل المال الذى قدمه حنانيا وامرأته. وهَبْ أن هذا المال هو جزء من ثمن الحقل وليس ثمنه كله، أليست الكنيسة في حاجة إلى المال؟ فلتغض الطرف إذا وتمد اليد وتقبل. حاشا.. هذا لا تُقدم عليه كنيسة تحيا بالإيمان وتقتات بكلمة الله وتشهد بحق المسيح، يسير عليها أن تعتاز ولا أن تبيع مسيحها محاملة على حساب الحق. لقد كان سلطان الكنيسة الذى قبلته من إلهها مستنداً إلى استقامتها وانفصالها عن العالم وحكمته.

وكان الاسلوب الذى اتبعه حنانيا وسفيرة امرأته مما يتنافى مع النقاوة المفترضة فى جماعة المؤمنين. وقد كان اندفاع حنانيا للاشتراك فى احتياجات الكنيسة اندفاعاً زائفاً مبعثة الرغبة فى ارضاء الجماعة وقادتما من جهة، وخضوعاً ادبياً لتيار عام كان يجتاح المؤمنين من جهة اخرى. فالذى حرك حنانيا لم يكن الإيمان أو الحب، وإنما الخوف والأضطرار. ومن هنا كان احتجازه لجزء من ثمن الحقل ارضاء لروح العالم التى تسكنه، فقدم مثالاً للمؤمن المدعى يقدم بيد ويسرق بالأحرى.

وبقدر ما كان قبوله وقبول عطيته دعوة للحرام ليدخل إلى الكنيسة وتمييعاً للحدود بين النور والظلمة وتنازلاً مخزياً عن سر قوتها وتأثيرها، بقدر ما كانت تعرية فعلته وكشفها إعلانا عن حيوية الكنيسة واقتيادها بروح الله، الفاحص القلوب والكلى، وتمسكها بطريق إلهها الكرب وبابه الضيق المؤدى

إلى الحياة الأبدية.

## موقف الكنيسة من شراء المواهب

كما يشد انتباهنا ايضاً هذا الموقف الصارم الذى وقفته الكنيسة من سيمون الساحر. لقد تعود سيمون طيلة حياته أن يبيع موهبته بالمال. ورغم إنه آمن وأعتمد إلا أنه ظل على منهجه الأول فى أن المال يشترى كل شئ. فتقدم من بطرس ويوحنا ومعه دراهمه طالباً أن يقتنى مواهب الروح. وفارق بين أن تستهى الخدمة وتعد قلبك لأجلها وتنذر حياتك وبين أن تسعى إليها مستخدماً ضغط المال أو النفوذ أو القوة أو أنواع الوساطات الأخرى. فالروح أعظم وأثمن من أن يتحول إلى سلعة. وهو يوهب ولا يُشترى، ولاينظر إلى ما فى القلب. وكلما أدرك الإنسان افتقاده وعوزه كلما كان مهيئاً أكثر لسكنى الروح. وكلما استغنى وأكتفى (رؤ٣: ١٧) كلما تباعد عنه الروح ومضى.

من هنا كان وقع ما طلبه سيمون من الكنيسة صارخاً ومهيناً، مما جعل روح بطرس تحتد فيه وأطلق صيحته التى ظلت تدوى فى مسامع الأجيال "لتكن فضتك معك للهلاك لأنك ظننت أن تقتنى موهبة الله بدراهم. ليس لك نصيب ولا قرعة فى هذا الأمر لأن قلبك ليس مستقيماً أمام الله" (اع ٨: ٢٠ – ٢٤).

وقد عاشت الكنيسة حياتها ولقرون طويلة تنفر من تـــسلل إلـــه المــــال إلى ساحتها. ونصت قوانينها على طرد كل من تسول له نفسه أن يعيــــد قـــصة سيمون القديمة، أو من يقبل ان يكون شريكاً في هذه الجريمة.

وبشكل عام فإن الكنيسة التي تنحني أمام سلطان المال تفقد دورها كشاهدة للمسيح وداعية للتوبة والخلاص وقادرة على التوبيخ والانذار. وعندما تمد الكنيسة يدها لتأخذ المال من العالم فهذا يعني أن اليد قد فقدت قدرتها على

## موقف الكنيسة من أعمال الناموس

ثم لما تصاعدت بعض الأصوات تنادى بأنه على الأمميين الراجعين إلى الله أن يتهودوا أولاً، حزمت الكنيسة أمرها، ورأت أن لايثقّل عليهم بنير الناموس الذى - كما يصفه معلمنا بطرس - "لم يستطيع آباؤنا ولا نحن أن نحمله" (أعه: ١٠).

ولما ضعف بعض قادة الكنيسة وغلبهم الخوف من اليهود المؤمنين فكانوا يتفادون شركة الأممين في حضورهم، وجدوا من بين إخوهم الرسل من يلومهم ويكشف انحرافهم عن حق الإنجيل (غل ٢: ١١). فلم يكن يجمع قادة الكنيسة مصالح مشتركة تجعلهم يغضون الطرف عن انحراف بعضهم البعض، بل كانت شركتهم هي في المسيح يسوع، ومن هنا كان حروجهم عن ذواقم، وشغلهم عن محد أنفسهم سعيهم الدائم من أجل مجد المسيح وحده (اكو ٢:٢).

وواضح أن احتمالات الانحراف أثناء السير لا محل لها عندما يكون المسيح هو الغاية، ويكون الإنجيل هو سياج الطريق وسراحه، وبالتالي فليس غريباً أن

تتعثر الكنيسة وتفقد قدرتها على الرؤية الصحيحة عندما يغيب عنها شـخص المسيح أو عندما تحاول الإفلات من التزامها بالوصية.

# رابعاً : شهادة قوية

كان يرن في مسامع الرسل صوت المعلم الذى احتاز عذابات الصليب وأهواله، ثم قام ناقضاً أوجاع الموت، وقبل أن يمضى صاعداً إلى الجدد الذى كدان له قبل تأسيس العالم، استودعهم كلم الته التي لم ينسوها قط "وتكونون في شهوداً" (أع ١: ٨). فعاشوا حياتهم وكانوا حتى في موتهم شهوداً لذاك الذى اختبروا محبته العظيمة ودعاهم من الظلمة إلى نروه العجيب. والذي رأوه وسمعوه ولمسوه أحبروا به (ايو١: ١-٣). "وبقوة عظيمة كان الرسل يؤدون الشهادة بقيامة الرب يسوع" (أع ٤: ٣٣). وكانوا يرون في القيامة علامة الانتصار على الموت وشوكته والعالم ورئيسه، وصدق إرسالية المخلص ابن الله، وضمان الحياة الأبدية التي وعد كما الرب للذين يحبونه.

ولقد ملكت على مشاعرهم محبة شديدة للملك المسيح، فحفظوا وصاياه في القلب وانطلقوا يكرزون بخلاصه بكل مجاهرة (أع٤: ١٣) وبالا أدن خوف، وفي قلبهم إصرار مبارك وغيرة لا تنثني على المضي في الطريق إلى نهايته مهما كانت العقبات والمصاعب. وهذه بعض الصور على سبيل المثال:

#### مجاهرة بلا خوف

ففي أعقاب معجزة شفاء المقعد الذي كان يراه الجميع لأكثر من أربعين سنة على باب الهيكل الجميل يسأل صدقة، حاصر رؤساء الكهنة والسشيوخ والكتبة الرسولين بطرس ويوحنا يحققون ويسألون. أما بطرس فبكل شجاعة الإيمان وصدقه يعلن لهم أن شفاء المقعد كان باسم يسوع الناصري (أع٣: ٦، ٤: ١١)، ثم يحول دفة الكلام نحوهم مواجها إياهم بخطيتهم "الذي صلبتموه أنتم.. هذا هو الحجر الذي احتقرتموه أيها البناؤون الذي صار رأس الزاوية"

(أع ٤: ١١،١٠)، ومن ثم يمجد إلهه مبشراً إياهم بخلاصه الفريد "وليس بأحد غيره الخلاص. لأن ليس اسم آخر تحت السماء قد أُعطى بين الناس به ينبغي أن نخلص" (أع ٤: ١٢).

ولم يحر المجتمعون حواباً. كانت الكلمات تحمل معها صدقها وقوتها. وكانت محاهرة بطرس ويوحنا، رغم بساطة مظهرهم وكونهما "عديما العلم وعاميان" (أع ٤: ١٣)، موضع التعجب. كما كان وقوف الإنسان الذي نال الشفاء معهما مما لا يمكن معه إنكار الأمر أو دحضه.

ولكن لأن رؤساء الكهنة والشيوخ كانوا مخلصين لأنفسهم أكثر من إلى إخلاصهم لله، فبدل أن يذعنوا للحق حاولوا اجتثاث الشجرة من أساسها ووأد البشارة بالمسيح عن طريق التهديد "أن لا يكلما أحداً من الناس فيما بعد بحدا الاسم، وأن لا ينطقا البتة ولا يُعلما باسم يسسوع" (أع ٤: ١٨،١٧). وكان ظاهراً ألهم يطلبون منهما المستحيل (أع ٤: ٢٠). فأية قوة مهما عظمت تستطيع أن توقف تيار الحق عن الاندفاع ليكشف الباطل ؟! وكيف يمكن لمن عرف المسيح بالاختبار الخلاصي أن يكتم في قلبه غيرة إلهه التي تتأكّله، وينكر ما رأى وسمع وهما أسطع من الشمس في رابعة النهار؟!

وعندما احتمع الرسولان بطرس ويوحنا بأعضاء الكنيسة يقصّان ما حدث كان رد الفعل واحداً. لم يكن بينهم مترددون أو "عقلاء" يطلبون التروي ويشيرون "بالحلول الوسط" لتهدئة الموقف، بل على العكس رفع الجميع وبنفس واحدة صوتاً إلى الله لكي يمنح تلاميذه ورسله "أن يتكلموا بكل مجاهرة" (أع٤: ٢٩).

و لم يكن غريباً أن يتزعزع مكان اجتماعهم وأن يمتلئ الجميع من الروح القدس. فكما أن الروح القدس هو وراء الشهادة الأمينة والكرازة الجسورة الستي تقصد مجد الله ولا تأبه بأحكام الناس، فالشهادة الأمينة أيضاً تستدعى السروح

القدس ومعونته. وها هو ملاك الرب يترل في الليل ليفتح أبواب السجن الذي أُلقي فيه الرسل، بعد أن ضاق بكرازتهم رؤساء الكهنة، ويخرجهم قائلاً "اذهبوا. قفوا وكلموا الشعب في الهيكل بجميع كلام هذه الحياة" (أع ٥: ٢٠).

وهكذا، بينما كان الضغط يتزايد على الكنيسة من التوصية إلى التهديد، إلى السجن، إلى المشاورات على القتل (أع ٥: ٣٣، ٣٧: ١٢)، إلى محاولات القتل (أع ٤ : ٩)، وإلى حد القتل بالفعل (أع ٨: ١)، كان إصرار الرسل على أن تبلغ الكرازة غايتها يتزايد بالأكثر، ولكنه لم يكن مجرد قوة الإرادة ولكنه كان فعل الروح وضغط المحبة واختبار الخلاص والتزام الإيمان الحي وطاعة الله (أع ٥: ٢٩). فالرسل يخرجون من السجن إلى الهيكل ليعاودوا ما دخلوا السجن بسببه (أع ٥: ١٦). ثم يُجلدون فيمتلئوا بالفرح إذ "حُسبوا مستأهلين أن يُهانوا من أجل اسمه" (أع ٥: ١٤). وبولس يُرجم في مدينة لسترة حتى يظن الجميع أنه قد مات ولكنه لا يكاد يسترد وعيه حتى يدخل إلى مدينة دربه مع برنابا فيبشران ويتلمذان كثيرين بل "ويشددان أنفس التلاميذ ويعظاهم أن يثبتوا في الإيمان" (أع ٤ 1: ٢٢،٢١).

#### صامدون وحدهم

وحدث بعد قتل استفانوس أن هبت على كنيسة أورشليم عاصفة عاتية حملت معها تياراً من العنف كان من الشدة حتى أنه دفع الكثيرين إلى اللجوء إلى كور اليهودية والسامرة.

إلا أن ما يثير الإعجاب هنا أن الرسل صمدوا أمام موجة الاضطهاد هذه بصلابة الإيمان ومسئولية القيادة وأمانة الرعاية الصالحة، فكانوا وحدهم (أع٨: ١) الذين لم يتركوا مواقعهم وبقوا في أورشليم التي هجرها الجميع، شاهدين لإلههم ومتمثلين بمخلّصهم الذي بقى وحده (يو١٠: ٣٢) في مواجهة الصليب، وقابلين بالفرح كل ما يمكن أن يأتي عليهم بلا تحفظات أو حسابات من أجل إتمام الرسالة التي سلمهم إياها معلمهم المحبوب.

#### تشتتوا فبشروا

على أن قصد الله المبارك من نزوح هذا العدد من المؤمنين حارج أورشليم تحت وطأة الاضطهاد يظهر عندما نرى أن الذين تشتتوا لم يترووا عن الأنظار رعباً و إنما "جالوا مبشرين بالكلمة" (أع٨: ٤).

وهكذا تكون العاصفة التي هبت على أورشليم قد دفعت تيار الكلمة الدافق ليجتاح اليهودية والسامرة أي لتخطو الكرازة خطوتها التالية سريعاً متجهة من ثم إلى سائر المتغربين في كل الأرض (أع١: ٨). وبدل أن يكون الاضطهاد سبباً لإرهاق الكنيسة وانزوائها يصبح حافزاً لانتعاشها، ومشيراً لا يُبارَى في إشعال حذوة الحب لمن بذل نفسه عنها، وفرصة لإعلان حيويتها ومناعتها الدائمة ضد الموت.

#### هدف لا بغيب

كان شغل الرسل الشاغل هو خلاص الناس. ولم تسنح لهم فرصة للكرازة والتعليم إلا واقتنصوها لإلقاء شبكتهم لتصطاد النفوس العطشي للحياة ولإعلان اسم يسوع المخلّص.

+ فعندما أُلقى الرسولان بولس وسيلا في السجن كانا يصليان ويُسبحان الله في منتصف الليل بصوت مسموع (أع٢: ١٦٢) -ولا شك أهما قصدا أن تصل الرسالة إلى المسجونين معهما. ولما تزعزعت أساسات السجن وانفكت القيود وكاد حافظ السجن أن بقتل نفسه صاح فيه بولس مطمئناً إياه على وحود الجميع مما جعل حافظ السجن يندفع إلى الداخل حاثياً أمام بولس وسيلا اللذين لم يهربا، والآخرين، رغم تحررهم من الأغلال، إذ لم يكن يشغلهما الخروج من السجن بقدر ما يهمهما خلاص من معهما. ولقد شعر

الرجل مما حرى أن هذين الرجلين يتبعان الإله الحق. فـسألهما عـن طريـق الخلاص. ولم يتركه الرسولان إلا بعد أن اعتمد هـو والـذين لـه أجمعون (أع٢١: ٣٣). وفي الصباح عادا إلى السجن من حديد بعد أن تحرر السجان وأهل بيته من سجن هذا العالم!

+ وفى أثناء محاكمة بولس أمام فيلكس والى قيصرية، استطاع بولس أن يحوّل المحاكمة إلى مجال للكرازة والتعليم. بل جعل فيلكس يستدعيه للكلام عن الإيمان بالمسيح أمام دروسلا امرأته اليهودية. ولم يكن حديث بولس تجريدياً جافاً، وإنما عن البر والتعفف والدينونة، فقد كان بولس شاهداً كارزاً وليس واعظاً محترفاً. ويبدو أن وطأة الكلام كانت شديدة حتى أن فيلكس ارتعب وطلب إرجاء الكلام لوقت آخر (أع٢٤: ٢٥)، وقد يكون فيلكس قد فقد فرصة للحياة لا تعوَّض إذ كان مشغولاً بالحوار والجدل أكثر مما كان يترك الكلمات لتعمل فعلها في قلبه. ولكن ما يعنينا أن بولس كان منتبهاً لعمله الكرازى ولرسالته التبشيرية بصفة دائمة بحيث أنه كان ينسى أنه يحاكم أمام وال ويذكر أنه يكرز بالمسيح لهذا الإنسان.

+ ولعل هذا يتضح أكثر في موقف الرسول بولس أثناء محاكمته التالية أمام الملك أغريباس والوالي فستوس، حيث حكى حادثة لقائه بالرب في الطريق إلى دمشق، مشيراً إلى شهادة الناموس والأنبياء عن المسيح ومحركاً قلب أغريباس للإيمان حتى بدا أنه يقترب إلى معرفة المسيح.

وهنا يفصح القديس بولس عن مشاعره واشتياقاته، ليس بالنسبة لخلاص أغريباس وحده بل خلاص جميع الذين يسمعونه وقت محاكمته، قائلاً "كنست أصلى إلى الله أنه بقليل وبكثير ليس أنت فقط بل أيضاً جميع الذين يسمعونني اليوم

يصيرون هكذا كما أنا ما خلا هذه القيود" (أع٢٦: ٢٩). وهي لم تكن في حقيقة الأمر اشتياقات الرسول بولس في الأساس وإنما هي قبل ذلك اشتياقات إلهه الذي "يريد أن جميع الناس يخلصون" (اتى ٢: ٥)؛ والذي "مات لأحل الجميع" (٢كو٥: ١٥)، والذي هو كفارة "لخطايا كل العالم" (١يو٢: ٢).

#### شهادتنسا

والدعوة اليوم للكنيسة كي تشهد لمسيحها في العالم الذى تعيش فيـــه كمـــا يشهد هؤلاء المغبوطون:

+ أن تحس بمديونيتها الدائمة لعريسها المخلّص الذي كساها بشوب برّه وأغناها بنعمته وفتح لها أبواب الملكوت، وتعلن استعدادها لكي تعطى وتبدل، وإلى حد الموت من أجل المسيح، دون أن تنتظر لتأخذ من أحد شيئاً فمسيحها يكفيها.

+ أن تحتفظ بخواصها النقية وصورة إلهها فلا تكون لها بالعالم وسياساته وأمواله خلطة تضيع معها معالمها وينحجب نورها، وإنما تبقى للعالم ومؤسساته مصدر استنارة وتقويم وتأديب.

+ إن القوى العظمى في العالم، بدل أن توظف قوهما وتفوقها في إحقاق العدل والمساواة وإدانة الظلم وردع الظالمين، كثيراً ما تقع أسيرة المصالح الذاتية فتميل مع الهوى وتساند المعتدى وتتخلى عن المظلوم، هنا يأتي دور الكنيسة: لا أن تعمل بالسياسة وإنما أن تصير ضمير العالم، فتقدم النصيحة للرؤساء، وتساند روح العدالة، وتدين كل صور المظالم الاجتماعية والفوارق الطبقية والعنصرية واللونية والعقائدية وغيرها، وتشجب كل ألوان الحروب وما تحمله من مآسٍ لعالم بائس لم يعد فيه مكان لجرح جديد.

- + أن تدرك أن العالم البعيد في حاجة إليها حسى وإن لم يدر. إن إشباع النوازع الجسدية ورفاهية الحياة والتعبد لتكنولوجيا العصر لن يُغنى الإنسان عن إشباع حاجاته الروحية، حيث تظل النفس عطشى، حيرى، تائهة، حتى تستقر في حضن المخلص.
- + أن تحس دوماً بمسئوليتها الكرازية وبألها ملتزمة بتثبيت إيمان بنيها وأيضاً بتبشير كل النفوس الضالة، وبألا تقبل كأمر واقع إلحاد هذه الملايين العديدة في الشرق والغرب بل تقترب منهم وتقدم لهم المسيح الحقيقي والإيمان الحقيقي، بدل المسيحية المزيفة والتي رفضوها وتجاوزوها بسبب تغرب كنائس كثيرة في الزمان الأخير عن إلهها ورأسها. إلهم أيضاً حقلها ومجال كرازها ولا تستطيع أن قرب من مسئوليتها تجاههم.
- + أن تحتفظ بروح الصلاة سلاحها الأول في معاركها مع الشر ووسيلتها لاستدعاء روح الله ومعونته، مصدر قوتما وغلبتها وسر فعالية كلمتها.
- + أن تعرف أن إقامتها هنا ليست دائمة، وأن حدمتها وكرازة وسط العالم هي دعوة للحياة الأبدية، تبدأ هنا وتمتد هناك إلى ما لا نهاية. وبهذا اليقين تتجاوز الكنيسة واقعها المنظور بسلبياته وتقبل الآلام بكل الفرح كأكاليل للمجد توضع على هامتها في اليوم الأخير.



# العمل الإلهي في الخدمة

إذا كان هدف الخدمة الأساسي هو دعوة العالم لتبعية المسيح، أي الإيمان به والتمتُّع بخلاصه، وبالتالي النجاة من الموت ونوال الحياة الأبدية؛ فإنَّ الله هو الذي رسم هذا الطريق، وهو الذي يهيئ القلوب لقبول الإيمان، وهو الذي يُساند النفس التائبة برعايته كل الطريق، وهو الذي يُحرِّك الأشواق إلى التوبة في النفوس الضالة، وهو الذي يُشجِّع الخادم على مواصلة رسالته، وهو الذي يُقدِّسه، ويتكلَّم فيه، ويثمر في خدمته، ويُعزِّيه وقت الضيق والآلام والفشل، ويُبهجه بالذين يضمهم الرب إلى كنيسته كل يوم.

فالخدمة هي موضوع اهتمام الله، وإذا كان الله هو الهدف فهو أيضاً الوسيلة، والخادم هو أداة عمل الله، المُنفِّد لمشيئته، الطائع لوصاياه، الساعي دوماً لمحد الله، المتمثِّل بسيده؛ مُنكراً ذاته، ومتَّكلاً على إلهه، طالباً عونه في كل حدمة صغرت أم كبرت.

وتكشف لنا كلمة الله عن هذا الدور الذي لله، الآب والابن والروح

القدس، ونعمته، في كل حوانب حدمة النفوس وتعليمها ورعايتها وقيادتما إلى الحياة الأبدية.

## عن عمل الآب

في اليوم التالي لمعجزة إشباع الجموع من الخمس خبزات والسمكتين، قدَّم الرب يسوع نفسه للعالم على أنه خبز الحياة الحقيقي، وأنَّ مَنْ يُقبِل إليه لا يجوع (يو ٢:٢٦-٣٥). وأشار إلى أن الآب، الذي "أحب... العالم حتى بذل ابنه الوحيد" (يو ٣:٢١)، والذي "لا يُسرُّ بموت الشرير بل بأن يرجع الشرير عن طريقه ويحيا" (حز ٢:١٨؛ ٣٣:١١) هو الذي يجتذب النفوس لتُقبِل إلى الابن لنال الخلاص، وأنَّ أحداً لا يقدر أن يُقبِل إلى الابن إن لم يجتذبه الآب (يو ٤٤:٦).

+ وهذه هي كلمات الرب كما جاءت في الأصحاح السادس من إنحيل معلِّمنا القديس يوحنا:

"كل ما يُعطيني الآب فإليَّ يُقبل، ومَنْ يُقبِل إليَّ لا أُخرجه خارجاً" (٣٧:٦)؟

"وهذه مشيئة الآب الذي أرسلني أنَّ كل ما أعطاني لا أُتلف منه شيئاً، بل أُقيمه في اليوم الأخير" (٣٩:٦)؛

"لا يقدر أحد أن يُقبِل إليَّ إنْ لم يجتذبه الآب الذي أرسلني، وأنا أُقيمه في اليوم الأخير" (٤٤:٦)؛

"ويكون الجميع متعلِّمين من الله. فكل مَنْ سَمِعَ من الآب وتعلَّم يُقبِل إليَّ" (يو ٢٥:٦).

+ وفي حديثه إلى اليهود المجتمعين بعد تفتيح عيني الأعمى \_ وكان موقف أكثرهم سلبياً إزاء المعجزة الباهرة \_ قال الرب يسوع إنه باب الخراف الذي إنْ دخل به أحدٌ يخلص، وإنه الراعي الصالح الذي يبذل نفسه عن الخراف

(يو ٧:١٠). ولكن الرب يوضِّح هنا أن الآب هو الذي يهيئ الخراف لقبول دعوة الحياة، وهو الذي يحفظها ويحميها من مكائد إبليس المتربِّص بما لاختطافها، وأنَّ الله لن يسمح بملاكها. وهذه هي كلمات الرب:

"حرافي تسمع صوتي، وأنا أعرفها فتتبعني. وأنا أُعطيها حياة أبدية، ولن للله الأبد، ولا يخطفها أحدٌ من يدي. أبي الذي أعطاني إيَّاها هو أعظم من الكل، ولا يقدر أحد أن يخطف من يد أبي. أنا والآب واحد" (يو ٢٧:١٠-٣٠).

+ وفي حديث المسيح إلى تلاميذه بعد العشاء الأخير قال الرب: "إن أحبني أحدٌ يحفظ كلامي، ويُحبُّه أبي، وإليه نأتي، وعنده نصنع مترلاً... الكلام الذي تسمعونه ليس لي بل للآب الذي أرسلني" (يو ٢٢:١٤و٢٤).

فالآب الذي يحب ابنه، يحب كل مَنْ يحبه ابنه، ويترل مع ابنه في ضيافته أبداً. وأنَّ الابن، الذي أحلى نفسه من كل مجده، يُقدِّم نفسه كمحقِّق لمشيئة الآب الذي أرسله.

فالنفوس التي اختارها الله، بعلمه السابق، بقبولها الإيمان، يعطيها لابنه لتصير ضمن خاصته، وأنها لا تقدر أن تتبع المخلّص إن لم يجتذبها الآب. وأنَّ كل نفس ممسكة بالحياة الأبدية هي متمتعة بحماية الآب وابنه، ومحصَّنة ضد الهلاك وضد مكائد العالم ورئيسه إبليس، لأنها موضوعة في يد الآب وفي يد الابن الذي خلّصها بدمه وموته على الصليب:

"لأن الذين سبق فعرفهم سبق فعينهم ليكونوا مُشاهِين صورة ابنه، ليكون هو بكراً بين إخوة كثيرين. والذين سبق فعينهم، فهؤلاء دعاهم أيضاً. والذين دعاهم، فهؤلاء برَّرهم أيضاً. والذين برَّرهم، فهؤلاء مجَّدهم أيضاً" (رو ٨٠٠).

## عن عمل الابن

أما عن عمل الابن في الخدمة، فلأنه المخلّص الذي "ليس بأحد غيره

الخلاص" (أع ١٦:٤)، ولأنه الذي أخبرنا عن الآب "الذي لم يَرَه أحدٌ قـط" (يو ١٨:١)؛ بل فيه عرفنا الآب: "الذي رآني فقد رأى الآب" (يـو ١٩:١)، واتساع حبه: "هكذا أحب الله العالم" (يو ١٦:٣)، ولأنه الوسيط الواحد لعهد جديد (١تي ٢:٥، عب ١٠٥١؛ ٢١:٢) الذي "غسَّلنا من خطايانا بدمـه، وجعلنا ملوكاً وكهنة لله أبيه" (رؤ ١:٥و٦)، والـشفيع (عـب ٢٠٥٢، ١يـو ٢:١)، ولأنه طريقنا إلى الله الآب (يو ١:٥٤)، ولأنه أخذ جسدنا صائراً مثلنا في كل شيء ما عدا خطيتنا (عب ١٥:١) لكي نصير نحن مثله (١يـو ٣:٢). من هنا يكون الابن هو غاية الكرازة ووسيلتها.

وها هي كلمات العهد الجديد تلقي الضوء على عمل المسيح في الخدمة: + فهو طريقنا إلى الآب: "أنا هو الطريق والحق والحياة. ليس أحدٌ يأتي إلى الآب إلاَّ بي" (يو ٢:١٤).

+ وإننا بدونه لا نقدر أن نفعل شيئاً (يو ٥:١٥)، وفيه نستطيع كل شيء: "أستطيع كل شيء في المسيح الذي يقويني" (في ١٣:٤).

+ وباسمه ننال عطايا الآب: "ومهما سألتم باسمي فذلك أفعله ليتمجَّد الآب بالابن" (يو ١٣:١٤)، "أنا اخترتكم... لكي يُعطيكم الآب كل ما طلبتم باسمي" (يو ١٦:١٥)، "كل ما هو لي فهو لك (للآب)، وما هو لك فهو لئ" (يو ١٠:١٧)، "كل ما للآب هو لي" (يو ١٠:١٦).

+ وهو الذي يهب الحياة لكل مَنْ يؤمن به – سواء هنا: "مع المسيح على الله عند الله عند الله على الله على الله على الله على الله المسيح يحيا في " (غل ٢:٠٢)، "إنْ دخل بي أحدٌ فيخلص ويدخل ويخرج ويجد مرعى" (يو ١٠:٠)؛ أو في مجيئه الثاني: "... لكي لا يهلك كل مَنْ وليكون لهم أفضل" (يو ١٠:٠)؛ أو في مجيئه الثاني: "... لكي لا يهلك كل مَنْ يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية" (يو ٣:٢١)، "وهذه هي الحياة الأبدية: أن يعرفوك أنت الإله الحقيقي وحدك ويسوع المسيح الذي أرسلته" (يو ٣:١٧)،

"الذي يؤمن بالابن له حياة أبدية، والذي لا يؤمن بالابن لن يرى حياة بل يمكث عليه غضب الله" (يو ٣٦:٣)، "وهذه هي الشهادة: أنَّ الله أعطانا حياة أبدية، وهذه الحياة هي في ابنه. مَنْ له الابن فله الحياة، ومَنْ ليس له ابن الله فليست له الحياة" (ايو ٥:١١و١)، "خرافي تسمع صوتي، وأنا أعرفها فتتبعني. وأنا أعطيها حياة أبدية، ولن قملك إلى الأبد، ولا يخطفها أحد من يدي" (يو ١:٧٢و٨١)، "مَنْ يأكل جسدي ويشرب دمي فله حياة أبدية، وأنا أقيمه في اليوم الأخير... مَنْ يأكل جسدي ويشرب دمي يثبت في وأنا فيه" (يو ٢:٤٥-

## عن عمل الروح القدس

منذ صعود المسيح وحلول الروح القدس يوم الخمسين، حسب وعده، فإننا في الروح القدس ننال كل استحقاقات الفداء وكل ما عمل المسيح لأجل الإنسان.

+ فهو المعزِّي والمعلِّم والمُذكِّر: "وأما المعزِّي، الروح القدس، الذي سيُرسله الآب باسمي، فهو يُعلِّمكم كل شيء، ويُذكِّركم بكل ما قلته لكم." (يو ٢٦:١٤)

+ وهو الذي يشهد للسيد: "... روح الحق الذي من عند الآب ينبثق فهو يشهد لي" (يو ٢٦:١٥)، "ذاك يمجِّدني، لأنه يأخذ مِمَّا لي ويُخبركم." (يو ٢٤:١٦)

+ وهو المرشد للحق: "... روح الحق، فهو يرشدكم إلى جميع الحق." (يو ١٣:١٦)

+ وهو روح الميلاد الجديد: "إن كان أحد لا يولَد من الماء والروح لا يقدر أن يدخل ملكوت الله" (يو ٣:٥)، "... بمقتضى رحمته حلَّصنا بغُسْل الميلاد الثاني وتجديد الروح القدس" (تي ٣:٥).

- + وهو الفاعل في كل أسرار الكنيسة: بدءًا بالمعمودية "سيُعمِّدكم بالروح القدس" (مت ١٦:١١، مر ٨:١، لو ١٦:٢١) يو ٣٣:١) أع ١:٥١ (١٦:١١).
- + وهو المتكلِّم في أفواه الكارزين: "لستم أنتم المتكلِّمين بل روح أبيكم الذي يتكلَّم فيكم" (مت ٢٠:١٠).
- + وهو الذي يُحرِّك القلوب للإيمان بالمسيح المخلَّص: "وليس أحد يقدر أن يقول يسوع رب إلا بالروح القدس" (١ كو ٣:١٢)، "ولكن إن كان أحد ليس له روح المسيح، فذلك (أي هذا الشخص) ليس له (أي المسيح)" (رو ٨:٨).
- + وهو معلّم الصلاة: "كذلك الروح أيضاً يُعين ضعفاتنا، لأننا لسنا نعلم ما نصلّي لأجله كما ينبغي. ولكن الروح نفسه يشفع فينا بأنّاتٍ لا يُنطق بها" (رو ٢٦:٨).
- + وهو: "روح الحكمة والفهم، روح المشورة والقوة، روح المعرفة ومخافة الرب" (إش ٢:١١).
- + وهو واهب المحبة والفرح والسلام وطول الأناة واللطف والصلاح والإيمان والوداعة والتعفُّف (غل ٢٢٥٠)، رو ٥:٥، ١ تس ٢:٦).
- + وهو روح القداسة (رو ٤:١)، والتبرير: "لكن اغتسلتم، بل تقدَّستم، بل تبرَّرتم باسم الرب يسوع وبروح إلهنا" (١كو ١١١٦).
- + وهو روح التبكيت الذي يُحرِّك النفس إلى التوبة: "ومتى جاء ذاك يُبكِّت العالم على خطية..." (يو ٢١:٨)، "فلما سمعوا نُخسوا في قلوبهم... فقال لهم بطرس: توبوا..." (أع ٢:٧٣و٣٨).

## عن عمل النعمة

تُذكر كلمة "النعمة" كثيراً في الكتاب المقدس، وهي قد تعني "البركة والعطية"، حسدية كانت أم روحية: "وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة" (أم ٣٤:٣، يع ٢:٤، ١ بط ٥:٥)، أو قد تأتي بمعنى البركة مع السلام والفرح

والطمأنينة: "ونعمة عظيمة كانت على جميعهم" (أع ٣٣:٤)، أو بمعنى القبول والرضا: "لأنك قد وحدت نعمة عند الله." (لو ٣٠:١)

أما في معناها الخاص في العهد الجديد، فالنعمة هي تعبير عن عطاء الله الغني والثمين، والذي لا يُقدَّر، الذي يهبه الله المُحب لمَنْ يريد أن يأحذ. والنعمة مجانية، لأن أحداً لا يملك ما يُقدِّمه مقابلها غير أن يقبل. فحب الله غير المحدود للإنسان، وفداؤه وخلاصه وحياته الأبدية الممنوحة لكل مَنْ يؤمن، وهبات الروح والأسرار خلال مسيرة الحياة؛ هي حوانب من فيض نعمة الله غير المحدودة.

والنعمة ترتبط بعمل الأقانيم الثلاثة. فارتباطها بعمل الابن يتضح في الآيات: "لأن الناموس بموسى أُعطِيَ، أما النعمة والحق فبيسوع المسيح صارا" (يو ١٠٤١)، "نعمة ربنا يسوع المسيح" (رو ٢١:١٦و٢، ٢كو ١٤:١٣)، "فتقو أنت يا ابني بالنعمة التي في المسيح يسوع" (٢ تي ٢:١)، "حتى كما ملكت الخطية في الموت، هكذا تملك النعمة بالبر، للحياة الأبدية، بيسوع المسيح ربنا" (رو ٢١:٥).

والنعمة هنا هي تخصيصاً نعمة الخلاص: "لأنكم بالنعمة مُخلَّصون، بالإيمان، وذلك ليس منكم. هو عطية الله" (أف ٨:٢) التي كلَّفت الابن بحسُّده وموته على الصليب، وهي أعظم النِّعَم التي أتاحها الله لكل مَنْ يؤمن.

ومعلَّمنا بولس الرسول في افتتاحيات اثنيّ عشرة رسالة من رسائله الأربعة عشرة، يُقرِن النعمة بالآب والابن: "نعمة لكم وسلام من الله أبينا والرب يسوع المسيح"، باعتبار أن النعمة يفيضها الله الآب في ابنه يسوع المسيح من خلال الروح القدس "روح النعمة" (عب ٢٩:١٠).

ونحن نختبر عمل نعمة الله في الخلاص، وفي حياة الخدمة، كما نختبرها في كل جوانب الحياة الأخرى. وفي اختبار القديس بولس، نجد أن نعمة الله هي سر النمو والثمر الكثير:

"ولكن بنعمة الله أنا ما أنا، ونعمته المُعطاة لي لم تكن باطلة... ولكن لا أنا، بل نعمة الله التي معي" (١كو ٥١٠١)؛

"أنا غرستُ وأبُلُوس سقى، لكن الله كان يُنْمِي. إذاً ليس الغارس شيئاً ولا الساقي، بل الله الذي يُنمي" (١كو ٣:٦و٧).

#### ተ ተ ተ

حدمتنا، إذن، هي تتميم لمشيئة الله، وتحقيق لمقاصده، وهي أولاً وأحــيراً عمل الله الآب والابن والروح القدس، وهي تقديم "الواقف علـــى البـــاب" \_ المسيح \_ للمخدومين، ودفعهم إلى التعامُل معه واختبار خلاصه واقتناء حيــاة القداسة بالروح القدس: "القداسة الـــتي بـــدونها لــن يــرى أحـــد الــرب" (عب ١٤:١٢).

وإذا كان الله هو الهدف وهو الوسيلة، فنعمته هي التي تستخدمنا وتتكلّم فينا، وهي التي تدعو وتغيّر وتشكّل وتصنع الخليقة الجديدة في المسيح يسوع.

والخدمة المثمرة هي التي يعملها الله وليس الإنسان. وكلما توارينا خلف الجنب المطعون والجبين المكلّل بالشوك، وكلما بدا المسيح في خدمتنا وليس نحن؛ كان الثمر مؤكّداً. لأن هذا هو وعد الله: إنَّ "كلمته لا ترجع إليه فارغة" (إش ٥٥:١١).

ربما كانت بساطة مواهب الخادم في بعض الأحيان أمراً إيجابياً، لأنها تؤدِّي به مباشرة إلى الاعتماد أساساً على عمل الله في خدمته، فتنمو وتتسع. كما أنه في بعض الأحيان تكون وفرة مواهب الخادم وتنوُّعها وإحساسه بها دون تكريسها لحساب الله، عائقاً أمام العمل الإلهي في تلك الخدمة.

فلنسلِّم للرب كل ما لنا، ليستخدمه من أجل محده، ولننسكب عند موضع الجلجثة أمام مخلِّص العالم الذي أرسلنا، نسأله المعونة والقوة في خدمة مَنْ مات

لأجلهم. ولتستنر أفكارنا بكلمة الله الحيَّة الباقية. ولتخضع نفوسنا لتبكيت الروح القدس المُنشئ التوبة، فننال العزاء، ونجد نعمة عوناً في حينه.

# الأرض الجيدة

في أول أمثاله الطويلة، تناول الرب هذا الأمر وقدَّم مَثَل الزارع(١)، والذي استخدم فيه ببراعة عناصر البيئة المحيطة؛ مبيِّناً أن الزارع وهو ينثر البذار على الأرض، صادفت البذار أنواعاً من التربة لم تُثمر فيها، ربما نمت قليلاً ثم ذبلت واختنقت، ولكنها لما سقطت على الأرض الجيدة أعطت ثمراً.

ومن محبة الله أنه كمعلّم أخذ يشرح لتلاميذه، ولنا من بعدهم، معنى هذا المثل مبيّناً أن البذار (أو الزرع) هي كلمة الله، التي يُلقيها الزارع وهو الرب نفسه (الكلمة اللوجوس) أو حادم الكلمة الذي يتكلّم فيه الرب بالروح، وأن الأرض هي قلب المتلقّي.

 <sup>(</sup>١) هــــو إنجيل قـــدًاس الأحديـــن الأول والثاني مـــن شهر هاتور (نوفمبر)، وهــو شهر نثر البذار في الشرق (مت ١٣: ١-٩ و١٨-٢٣، مر ٤: ١-٩ و١٤-٢٠، لو ١٨: ١-٨ و ١١-٥٠).

## أربعة أنماط

أورد الرب، بالمقابلة مع أنواع التربة التي سقطت عليها البذار، أربعة أنماط من السامعين: ثلاثة يمشلون صوراً من إيمان شكلي ضعيف خاضع لظروف الزمان، فأخفقوا في قبول الكلمة؛ والنمط الرابع، أصحاب الأرض الجيدة، وهم مَنْ قبلوا الكلمة بفرح، فأعطت ثمراً.

## النمط الأول

يُقابله حالة البذار التي سقطت على الطريق فداستها الأقدام أو أكلتها طيور السماء. وفسَّر الرب ما قاله أن الشرير يأتي ويخطف ما زُرع في القلب. وواضح أن أصحاب هذا النمط لم يبدأوا بعد حياة مسع الله، فلا تربسة هناك للنمو، والفكر نَهْبُ لكل التيارات وألوان التسلية السطحية والأحاديث الفارغة. وإبليس من حانبه لا يسمح بأية بداية. إنه أولاً بأول يترع البذار من هذا القلب المستباح دون سياج أو حراسة. من هنا فالكلمة تَعبُر دون أن تستقر، والأفكار والاهتمامات الجسدية تستبعدها دون أن تترك أثراً.

# النمط الثاني

ويُقابله حالة البذار التي سقطت على الأماكن المحجرة، فلم تكن هناك تربة كثيرة. وفي غياب العمق والجذور تمَّ النبت سريعاً، ولكن ما إن أشرقت عليه الشمس حتى احترق وجفَّ، وبحسب تفسير الرب فإن هؤلاء هم العاطفيون السطحيون الذين يقبلون الكلمة حالاً بفرح ويؤمنون إلى حين، مختبرين عزاءً مؤقتاً. ولكن إذ ليس لهم عمق إيمان أو اختبار حقيقي، فإلهم ينهارون تحت وطأة التجربة والاضطهاد والضيق والمسئوليات والمشاغل اليومية ومرارة الحياة، فيعثرون ويرتدُّون، حتى يُكرِّرون القصة من جديد، مَثَلهم في ذلك مَثَل كثيرين قبلهم سمعوا المسيح على الأرض وفرحوا بالكلام ثم نسوه دون أن يخلصوا: "لأنه إن كان أحدٌ

سامعاً للكلمة وليس عاملاً، فذاك يُشبه رجلاً ناظراً وجه خِلْقته في مرآة، فإنه نظر ذاته ومضى، وللوقت نَسى ما هو" (يع ١: ٢٣و٤٢).

#### النمط الثالث

وتمشله حالة أرض يُغطيها الشوك. فالبذار تنبت ومعها الشوك يخنقها، وهم أولئك الذين يقبلون الكلمة، ولكن هموم هذا العالم بأنواعها وغرور الغنى وشهوات الحياة ولذَّاها تخنق الكلمة فلا يظهر لها ثمر و"حيث يكون كترك هناك يكون قلبك أيضاً" (مت٦: ٢١). فالشاب الغني حفظ الوصايا، ومع هذا لم يقدر أن يتبع السيد بل مضى حزيناً (لو ١٨: ٣٣). والكتاب يُحذِّر أن اهتمام الجسد ومحبة العالم هما عداوة لله (رو ٨: ٧، يع ٤: ٤)، وأن "الذين هم في الجسد لا يستطيعون أن يرضوا الله" (رو ٨: ٨).

ونريد أن نؤكّد هنا على دور عدو الخير في تعطيل خلاص هذه الأنماط الثلاثة بإجهاض فعل الكلمة في قلوبهم، فهو كالطيور آكلة الحَبّ، ينتزع الكلمة المزروعة في القلب "لئلا يؤمنوا فيخلصوا" (لو ٨: ١٢).

فهو صانع الضيق والتجربة والاضطهاد، وهو العدو المتسلِّل زارع الزوان في وسط الحنطة (مت ١٣: ٢٥و/٢)، وهو وراء هم هذا العالم وإغراء الغِنَى واللذات فتجوز عليهم الخديعة: "ولا ينضجون ثمراً" (لو ٨: ١٤).

## النمط الرابع

وتقابله الأرض الجيدة المحروسة غير المدوسة، العميقة النظيفة دون أحجار تحت سطحها أو أشواك فوقها تخنق الزرع. هؤلاء هم الذين يسمعون الكلمة فيفهمونها ويحفظونها في قلب حيد صالح ويُثمرون بالصبر (لو ١٥): سلاماً وتوبة وفرحاً ومحبة وحدمة وطمأنينة من جهة الغد، وانتقالاً من الأرضيات إلى السماويات، وتغييراً مطرداً يتصاعد من ثلاثين ضعفاً إلى مائة ضعف كل واحد حسب قامته.

## جماعتان

وكما نرى فالأنماط الأربعة تلتئم في جماعتين. الأولى: تضم الأنماط الثلاثة الأولى، والجماعة الثانية: هم أصحاب الأرض الجيدة. وقصد الرب أن يضع الجماعتين حنباً إلى حنب بحيث تكشف كل منهما الأخرى بالتضاد.

فالجماعة الأولى بطبيعتها واهتماماتها لا تتلاقى مع الكلمة أو إن التقت تحترق فيها الكلمة أو تختنق؛

والجماعة الثانية تمثـلً - بالضد - النفوس التقية التي تحررت من ضغوط الحياة الجسدية، فهي تُرحِّب بالكلمة وتطيعها فتثمر فيها.

كما أن تعمُّد الرب أن يُفصِّل في أنماط الجماعة الأولى لم يكن بلا هدف، فهو ولا شكّ يقصد مساعدتها أن تكتشف هويتها، ويعرف كل نمط الأسباب وراء هذا الجمود والموات، وإجهاض النبتة بعد النمو القليل، أو لماذا برودة الحياة وفتورها وخضوعها للأباطيل، وتغرُّها عن شخص المسيح وجماعة الخراف.

فهذه الأنماط ليس محكوماً عليها أن تبقى هكذا، ولكن توبة أصحابها بعد اكتشاف العقبات أمام فعل الكلمة تضمهم فوراً إلى أصحاب الأرض الجيدة إن أرادت:

+ فربما رجع أصحاب النمط الأول إلى أنفسهم يوماً يتساءلون عن حدوى هذه الحياة التي يدورون فيها مسلوبي الإرادة موثقي الأيدي مغمضي العينين. فهم في الكنيسة كأنهم زائرون أو عابرو سبيل يدخلون ويخرجون كما دخلوا. وقد يلتقون بالناس ولكنهم متغرّبون عن صاحب العُرس.

نقول، ربما أدركتهم نعمة الله، فاكتشفوا أن إبليس هو العقبة التي تمنع سماعهم لصوت الله "فيؤمنوا" (لو ٨: ١٢)، وأن الرب المُحِب واقفٌ بالباب منذ زمان يقرع، وأن لهم أيضاً نصيباً عنده، فيهرعون بالتوبة إلى الرب قبل أن

تمضي الحياة ويأتي الموت كما أتى لغيرهم، ويتعلَّمون كيف يحفظون قلبهم من الطيور المقتحمة منصتين إلى الصوت "فوق كلِّ تحفُّظ احفظ قلبك، لأن منه مخارج الحياة" (أم ٤: ٣٣)، ويصنعون له سوراً وباباً لا يفتحه إلاً مَن بيده مفاتيح الحياة والموت.

+ وربما تأسّف أصحاب النمط الثاني على هذه الحياة الفاترة التي لا تكاد تفرح بعشرة الله حيى يرتـدُّون إذا سطعت عليهم شمس التحارب والاضطهادات. وهم يُقارنون أنفسهم بإخوهم المتقدِّمين الذين يختبرون حياة مستقرة في المسيح ويعيشون بالإيمان مردِّدين دوماً: "مَن سيفصلنا عن مجبة المسيح؟ أشدة أم ضيق أم اضطهاد...؟" (رو ٨: ٥٥). وربما أدركوا قدرة الله على أن يترع منهم قلب الحجر ويُعطيهم روحاً جديداً وقلباً جديداً (حز ١١: ١٩ ؟ ٣٠ : ٢٦).

+ أما الذين تخنق الكلمة عندهم الشهوات وغرور الغنى وهموم الحياة، فقد اعتنى الرب وشخص لهم حالتهم، مُبيّناً أنه إن لم يقوموا بتنظيف أرضهم من الأشواك والحشائش الضارة، فلن يُعاينوا يوماً فرحة لقاء الرب. وربما سمح الرب لهم بالمرض والألم الذي تذبل معه شهوة الطعام والجنس وسائر لذات الحياة، ويصبح المال بلا قيمة غير قادر على منح السعادة أو الشفاء؛ وعندها قد يلجأون إلى الكرَّام العظيم يسألونه أن يترع الشوك من أرض حياتهم حتى تواصِل الكلمة فِعْلها وتؤتي ثمرها، فينجون من الموت.

## ولكن، للزارع دوره

كما بَدَا من المَثَل، فإن تربة القلب هي العامل الرئيسي في قبول الكلمة وإثمارها. فالرب يُشرك المؤمن في مسئولية قبول الكلمة عندما طالبه أن تكون أُذناه روحيتين ومهيَّأتين للسمع والفهم (مر ٤: ٢٠)، أي أن ينصت ويُركِّز ويحصُر نفسه فيما يسمع، وأن يكون إيجابياً فيقبل الكلمة بفرح (لو ٨:

١٥) ويطيعها. كما أن عليه ألا يتعجَّل الثمر كمؤمن لا تحتز ثقته في الرب "يُثمرون بالصبر" (لو ١٠)، وأن يحفظ الكلمة في قلب حيد صالح، تاركاً للرب "الذي يُنمى" (١ كو ٣: ٧) دوره الذي يتم في الخفاء.

ولكننا لا نستطيع أن نُغفل دور الزارع (ويُمشله الراعي والمعلم والخادم والواعظ) الذي ينثر الكلمة ويغرسها ويسقيها (١كو ٣: ٦)، فقد يكون إيجابياً مُسانداً النفوس الأمينة لقبول الكلمة، أو قد يكون سلبياً مُعطِّلاً مُشاركاً في وأد أثر الكلمة.

وقد بيَّن الرب أهمية الخادم والراعي بأن عيَّن اثني عشر تلميذاً وسبعين رسولاً يُتلْمِذُون الآخرين. فالخادم المتوشِّح بالروح المُرسَل من الله هو ضرورة لتوصيل كلَمة الخلاص. ولكي يدعو واحدٌ باسم الرب لنوال الخلاص لابد أن يؤمن أولاً. ولكي يؤمن لابد أن يسمع. ولكي يسمع لابد من كارز. ولكي يكرز الكارز لابد أن يُرسَل (رو ١٠: ١٣ - ٥٠).

بل إن الرب – من وسط كل الأرض – قد انتقى شاول الذي كان يضطهده، لأنه رأى فيه إناءً مختاراً له، وكانت كرازته مجداً للرب حتى الساعة الأحيرة. ولأهمية دور الخادم وتأثيره كانت هناك الوصايا التي تُذكّره بالتزاماته:

"كُن قدوة للمؤمنين..." (١ تي ٤: ١٢ ، تي ٢: ٧)؟

"اعْكُفْ على القراءة والوعظ والتعليم" (١تي ٤: ١٣)؛

"لا طامع بالربح القبيح... ولا مُحب للمال" (١ قي ٣: ٣).

+ الخادم الحقيقي يتوارى خلف الصليب ويُقدِّم المخلِّص، الكلمة الحقيقية، متمثلًا بقول المعمدان: "ينبغي أن ذلك يزيد وأني أنا أنقص" (يو ٣: ٣٠). فرحه الحقيقي هو أن النفوس (العروس) ترتبط بالعريس السماوي، وهو كصديق للعريس يبتهج أن مخدوميه سائرون على الطريق

الصحيح.

+ الخادم الحقيقي يحتفظ للكلمة بكل قوتها وقدرتها على التعزية، والإنهاض، والتتويب، والتشجيع، وإنارة الذهن، والإنذار، وكشف الخبايا، والولادة من جديد (١ بط ١: ٢٣). وأمامنا كلمة القديس بطرس القصيرة التي نخست ثلاثة آلاف نفس وأنقذتهم من الموت (أع ٢: ٣٧).

+ على غير ذلك يكون الخادم المُدَّعي الذي يُقدِّم ذاته وبلاغته حاجباً عن الرب مجده. وفي الغرب تتحوَّل عظات البعض إلى مشاهد مسرحية تتصاعد إلى التصفيق والهتاف إعجاباً! ويسلبون الكلمة قوتها بضعفهم، ويجرِّدونها من قدرتها على التتويب بعدم طاعتهم هم لها، ويفقدون ثقة السامع بمحبتهم للعالم.

وفي رسائل الرب إلى حدًّام الكنائس السبع في سفر الرؤيا كلام حطير للرعاة وصل إلى حدِّ التوبيخ والإنذار: هذا الذي ترك محبته الأولى وطُلب إليه أن "اذكر من أين سقطت وتُبْ... وإلاً..." (رؤ ٢: ٥)؛ وهذا المتسيِّب الذي يتساهل مع المنحرفين عن الإيمان (رؤ ٢: ٢٠)؛ وهذا الذي يحسب أنه حي وهو ميت في الحقيقة وطُلب إليه أن "تُبْ، فإني إن لم تسهر، أقدم عليك كلص" (رؤ ٣: ٣)؛ وهذا الفاتر الذي يتكلَّم من ذاته ولا يعرف أنه فقير وبائس وأعمى وعريان، والإنذار له: "... كُنْ غيوراً وتُب" (رؤ ٣: ١٦-١٩)

+ دور الخادم الحقيقي هام جداً لإنقاذ الأنماط الثلاثة الأولى وتتويب أصحابها. وهو غُصَّة في حلق إبليس الذي يُسعده أن يمتلئ الجو الكنسي بالكلام الأجوف غير المملَّح بالنعمة الذي هو أخطر من عدم الكلام، لأنه يُعطي انطباعاً أن هناك خدمةً وعملاً يؤدِّي إلى طمأنينة كاذبة بينما الموت يسعى كلصٍ في الظلام. كما هو هام أيضاً لتثبيت إيمان الجماعة الثانية.

+ على العكس، فالخادم المدَّعي خطر يتهدَّد الجميع، فهو كما يسلب من الجماعة الأولى رجاء العودة إلى الأحضان الأبوية؛ فإنه يسلب من الجماعة الثانية التعزية، ويُفتِّر الحياة، ويُعثر النفس ويقودها إلى الإدانة والانتقاد، فيخرج

المستمع من الكنيسة وقد أصابه الحزن بدل أن ينال الفرح.

#### إلى أصحاب الأرض الجيدة

إن اهتمام الرب بذكر أنواع مختلفة ممَّن يسمعون الكلمة فلا يُثمرون، قصَدَ منه ضمن ما قصد أن ينتبه أصحاب الأرض الجيدة، فيظلون على أمانتهم مواظبين على الصلاة والكلمة والتوبة، فتكون لهم سياحاً يحمي أرضهم من أن يستبيحها الغرباء، فلا يجرؤ إبليس على الاقتراب منها.

كما يلزم أن تبقى التربة عميقة تسمح بامتداد الجذور باستمرار عشرة المسيح من خلال كلمته، والحديث معه في الصلاة، وتصحيح المسار دوماً، والاغتذاء من حسده ودمه، مما يحفظ حرارة العلاقة مع الرب ومحبته، حتى إذا حاءت التجربة أو تكاثر الاضطهاد لا يكون التعثر والارتداد، وإنما الارتماء في حضن المخلص، ومقابل الأرض الصخرية تصير الحياة بيتاً مبنياً على الصخر رمت ٧: ٢٤).

وسيتعين على أصحاب الأرض الجيدة الحرص على تنقيتها يوماً بيوم من الأشواك والحشائش الضارة التي تسرق الغذاء، بالتوبة المتواترة مع وضع الأحمال والهموم على كاهل القدير، ورفض إغراء الحياة الجسدية والشراهة إلى المال أو الاتكال على الغني، أو أن تضعف ثقتهم في الله وينهارون تحت وطأة أثقال الحياة كالآخرين، وكأنهم لم يستمعوا يوماً لكلمة الله.

ر.عـــا نضيف أيضاً أن الأرض الجيدة تحتاج أن تُفلَّح وتقلَّب وتتعرض للهـــواء النقي، وأن يمـرَّ فيهـا سلاح المحراث، فيقبل أصحابها بالشكر التجارب التي تتفاوت في شدَّها لدعم الإيمان، وأن تُروَى دوماً بالماء أي بالخضوع للروح وتأثيره في القلب الذي يحفظه من الجفاف والقساوة، وأن يُضاف إليها السماد المُغذي الذي هو كلمة الله والصلاة والتناول والخدمة، ثم انتظار الرب بالصبر، والنمو فيه خطوة خطوة كل الحياة، حيث يتصاعد محصول الثمار من ثلاثين إلى مائة.

## ومن له أُذنان (للسمع) فليسمع.

# عن خدمة المسيحي

الخدمة هبة جليلة وصفة نبيلة. وقد وضع الرب الخدمة في مرتبة سامية وأكّد أن العظيم حقًا هو مَن يخدم الآخرين، مُقدِّماً نفسه النموذج والمثال، وهو قال لتلاميذه: "أنتم تعلمون أن رؤساء الأُمم يسودوهم، والعظماء يتسسلَّطون عليهم. فلا يكون هكذا فيكم؛ بل مَن أراد أن يكون فيكم عظيماً فليكن لكم علداً، كما أن ابن الإنسان لم عادماً، ومَن أراد أن يكون فيكم أولاً فليكن لكم عبداً، كما أن ابن الإنسان لم يأت ليُحدَم بل ليَخدِم، وليبذل نفسه فدية عن كثيرين" (مت ٢٠ : ٥٥ – ٨٠)، مر ١٠: ٢٦ – ٥٤)، "وأكبركم يكون خادماً لكم. فمَن يرفع نفسه يتضع، ومَن يضع نفسه يرتفع "(مت ٣٠: ١١ – ٢١)، "إذا أراد أحد أن يكون أولاً فيكون آخر الكل وخادماً للكل" (مر ٩: ٥٥)، "الكبير فيكم ليكن كالأصغر، والمُتقدِّم كالخادم" (لو ٢٢: ٢٦).

وبعد أن غسل الرب أرجل تلاميذه قال لهم: "أنتم تدعونني مُعلِّماً وسيِّداً، وحسناً تقولون لأبي أنا كذلك. فإن كنتُ وأنا السيِّد والمعلَّم قد غسلتُ أرجلكم،

فأنتم يجب عليكم أن يغسل بعضكم أرجل بعض، لأبي أعطيتكم مثالاً، حتى كما صنعتُ أنا بكم تصنعون أنتم أيضاً. الحق الحق أقول لكم: إنه ليس عبدٌ أعظم من سيده، ولا رسول أعظم من مُرسله. إن علمتم هذا فطوباكم إن عملتموه" (يو ١٣: ٣ - ١٧).

والقديس بولس في رسالته إلى أهل رومية يدعو المسيح: "خادم (دياكون) الحتان" (رو ١٥: ٨). وفي رسالته إلى العبرانيين يدعوه: "خادماً للأقداس" بعدما جلس في يمين عرش العظمة في السموات (عب ٨: ٢). ويسميه القديس بطرس: "راعي النفوس وأسقفها" (١ بط ٢: ٢٥). فالمسيح هو الراعي الصالح ومثال الخادم الكامل.

### خدمة التكريس

في دائرة الله هناك مَن اختارهم مُكرَّسين لخدمته وحدمة شعبه وسائر البشر:

+ وقبل أن يأتي الإنسان إلى الوجود خلق الله الملائكة لخدمته ثم لخدمة البشر:

"ألوف ألوف تخدمه، وربوات ربوات وقوف قدَّامه" (دا ٧: ١٠)؛

"ثم تركه إبليس، وإذا **ملائكة قد جاءت فصارت تخدمه**" (مت ٤: ١١، مر ١: ٣٣)؛

"ثم لمن مِنْ الملائكة قال قط اجلس عن يميني حتى أضع أعداءك موطئاً لقدميك. أليس جميعهم أرواحاً خادمة مُرسلة للخدمة لأجل العتيدين أن يرثوا الخلاص" (عب ١: ١٣ و ١٤).

+ وفي العهد القديم احتار الرب موسى لقيادة شعبه، ثم عيَّن الله هارون وبنيه اللاويين ليكونوا كهنة له (حر ٢٨: ١؛ ٤٠: ١٣و٤٤). واحتار فيما بعد قضاة ثم أنبياء يخدمون ويقودون ويبشِّرون ويُعلِّمون ويعزّون وينذرون،

وليكونوا صوت الله الشاهد له للكبار والصغار.

+ وفي العهد الجديد اختار الرب تلاميذه الاثني عشر ورسله السبعين، فكرزوا للخليقة كلها بمخلِّص العالم: "فوضع الله أُناساً في الكنيسة: أولاً رسلاً، ثانياً أنبياء، ثالثاً مُعلِّمين" (١ كو ١١: ٢٨). وهم اختاروا بمشورة الروح أساقفة وكهنة وشمامسة للكنائس التي أسسوها في مواقع كراز تهم. هؤلاء صاروا "حُدَّام المسيح، ووكلاء سرائر الله" (١ كو ٤: ١): رعاة للكنائس (إر ٣: ١٥، يو ٢١: ١٥-١٧)، أع ٢٠: ٢٨، ١ بط ٥: ٢)، ومُبشِّرين بنعمة الخلاص (أع ٨: ٢٥؛ ٢٠: ٢١)، ومُعلِّمين كلمة الإنجيل (غل ١: ١١)، ومُدبِّرين كل أمور الخدمة المتنوعة (١ كو ٢١: ٥)، خاصة سد إعواز المؤمنين (١ كو ٢١: ١٠)،

وامتدت خدمة الرسل بوضع اليد (١١قي ٤: ١٤) من حيل إلى حيل حتى رعاة اليوم والغد يشهدون للمسيح، ويحفظون الإيمان، ويخدمون المذبح والأسرار، ويُبشِّرون بالخلاص والحياة الأبدية، سائرين على خُطى سيدهم راعي الخراف العظيم ورسله الذين سلَّموهم كلمة الإيمان. هؤلاء هم الإكليروس (Clergy) بالمقابلة مع سائر أعضاء حسد المسيح وهم الشعب (اللاؤس).

### خدمة المسيحي

ولكن حدمة الله والقريب ليست قاصرة على المكرَّسين من رتب الكهنوت، ولكنها هبة لكل مؤمن، كما ألها أحد التزامات الإيمان. فرغم أن الرب احتص تلاميذه بقيادة الكنيسة واستودعهم الأمور المختصة بملكوت الله (مت ١٣: ١١، أع ١: ٣)، وسمح لبعضهم أن يروا بعض محده (كما في مشهد التجلِّي: مت ١١: ١-٧، مر ٩: ٢-٨، لو ٩: ٢٨-٣٦، وانتهاره الريح: مت ٨: ٢٦، مر ٤: ٣٩، لو ٨: ٢٤؛ وسيره على الماء: مست ١٤: من شفاء المرضى وإقامة الأموات وإحراج

الشياطين (مت ١٠: ٨)، كما أعطاهم السلطان أن يحلّوا وأن يربطوا على الأرض (مت ١٦: ٩١؛ ١٨: ١٨)، وأن يغفروا الخطايا (يو ٢٠: ٣٣)، وأن يغفروا الخطايا (يو ٢٠: ٣٣)، وأن يخدموا سر الشكر الذي أسَّسه في وسطهم (مست ٢٦: ٢٦-٢٨، مسر ١٤: ٢٢-٢٨) لو ٢٢-٢٤، لو ٢٢: ٢١-٢١)؛ إلا أن كثيراً من وصايا المسيح الخاصة بالخدمة كانت موجَّهة لكل المؤمنين، بل إنه دعا كل مَن يتبعونه تسلاميذ له: "ومَسن لا يحمل صليبه ويأتي ورائي فلا يقدر أن يكون لي تلميذاً" (لو ١٤: ٢٧)، "اذهبوا وتلمذوا جميع الأمم..." (مت ٢٨: ٩١)، "إن ثبتتُم في كلامي فبالحقيقة تكونون تسلاميذي" (يو ١٤: ٣١). وفي الكنيسة الأولى أطلق لقب تلامين على كل المؤمنين بالرب (أع ٩: ١١)، "١١).

+ فالموعظة على الجبل التي حوت دستور السلوك المسيحي في العهد الجديد كانت للتلاميذ وأيضاً للجموع: "ولما رأى الجموع صعد إلى الجبل. فلما حلس تقدَّم إليه تلاميذه، ففتح فاه وعلَّمهم قائلاً..." (مت ٥: ١و٢).

+ والأمثال كانت للتلاميذ وأيضاً للجموع: "فاحتمع إليه جموع كشيرة، حتى إنه دخل السفينة وجلس. والجمع كله وقف على الشاطئ. فكلَّمهم كثيراً بأمثال قائلاً..." (مت ١٣: ٢و٣، مر ٤: ١و٢، لو ٨: ٤)، وإن كان يخصُّ تلاميذه أحياناً بشرح الأمثال (مست ١٦: ١٦-٢٠، مسر ٤: ١١-٢٠، لو ٨: ١٠-٥١) باعتبارهم باكورة المؤمنين والأمناء على الرسالة والتعليم ومَن سيحملون البشارة للعالم.

+ وأحاديث المسيح قبل صليبه عن مجيئه الثاني والدينونة، حتى وإن لم يسمعها سوى التلاميذ خاصته، إلا ألها موجّهة للجميع الذين ينتظرون ظهوره: "ومتى حاء ابن الإنسان في مجده... فحينئذ يجلس على كرسيِّ مجده. ويجتمع أمامه جميع الشعوب... ثم يقول الملك للذين عن يمينه: تعالوا يا مباركي أبي، رِثُوا الملكوت المُعدَّ لكم منذ تأسيس العالم. لأبي جعتُ فأطعمتموني..."

(مت ۲۵: ۲۱ – ۲۰)

+ والقديس بولس يعتبر كل مسيحي سفيراً عن المسيح يُبِـشِّر العـالم بالخلاص والمصالحة: "إذاً نسعى كسفراء عـن المـسيح كـأن الله يعـظ بنـا" (٢ كو ٥: ٢٠).

+ ومعلَّمنا يوحنا في رؤياه يقول عن الرب يسوع المسيح إنه "جعلنا ملوكاً وكهنة لله أبيه" (رؤ ١: ٦)، والقديس بطرس يُنادي المؤمنين قائلاً: "وأما أنتم فجنس مختار، وكهنوت ملوكي، أمة مقدسة، شعب اقتناء، لكي تُخبروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب" (١ بط ٢: ٩). فكل مؤمن كاهن يخدم الله في بيته يُدبِّر ويُربِّي ويُرشد للخلاص، وهو في العالم كاهن للمسيح وسفير له يُبشر بالخلاص كنور للعالم وملح للأرض.

+ كما ترتبط خدمة المسيحي غير المكرَّس (أو ما يُطلق عليه أحياناً العَلماني Laity - أي المؤمن من غير رُتب الكهنوت في المفهوم الكنسي) عبدأين مسيحين أساسين هما: إنكار الذات (مت ١٦: ٢٤) مر ٨: ٣٤، لو ٩: ٨٣)، ومحبة القريب (مر ١٦: ١٦). فإنكار الذات هو ضرورة حتمية للارتباط بالله ومحبته. فالنفس تحنح بطبيعتها للتحرُّر والاستقلال عن الله، فتتعثر وتموت. وخروجها من ذاتما بعمل النعمة محتَّم إذا أرادت أن تتبع الله وأن تخدمه وأن تنجو من الهلاك.

+ وكما ترتبط وتتكامل محبة الله ومحبة القريب: "مَن يحب الله يحب أخاه أيضاً" (١يو ٤: ٢١)، فهكذا أيضاً حدمة الله وحدمة القريب. فالخدمة كلها مقدَّمة لله: "... إن كان أحد يخدمني يُكرِمه الآب" (يــو ٢١: ٢٦). وحدمــة القريب (ومصدرها المحبة) هي في الحقيقة امتداد لخدمة الله وتعبير عن محبته: "بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتي هؤلاء الأصاغر فبي فعلـــتم" (مـــــــــ٥٠)، "لأن مَن خدم المسيح في هذه فهو مرْضي عند الله" (رو ٤٤:

(مر 9: مَن قَبِل واحداً مِن أولاد مثل هذا باسمي يقبلني" (مر 9: ٣٧). كما أن إهمال القريب والتخلي عن حدمته هو تمرُّب من حدمة الله وإنكار لمحبته: "بما أنكم لم تفعلوه بأحد هؤلاء الأصاغر فبي لم تفعلوا" (مت ٢٥: ٥٥).

فدافع الخدمة الحب، وهدف الخدمة المسيح وإنجيله (روه١: ١٦، أف ٣: ٦و٧، كو ١: ٢٣، ١ تي ٤: ٦):

"بهذا قد عرفنا المحبة: أن ذاك وضع نفسه لأجلنا، فنحن ينبغي لنا أن نضع نفوسنا لأجل الإخوة؛ وأما مَن كانت له معيشة العالم ونظر أخاه محتاجاً وأغلق أحشاءه عنه، فكيف تثبت محبة الله فيه" (١يو ٣: ١٩و١٧).

"وكل ما فعلتم، فاعملوا من القلب كما للرب ليس للناس. عالمين أنكم من السرب ستأخذون جزاء المسيراث، لأنكم تخدمون الرب المسيح." (كو ٣: ٣٢و٢)

والحب الحقيقي لا يعرف الادِّعاء والتظاهر، ولا يكتفي بالكلام أو الوعود؛ بل هو التزام ومسئولية وبذل وتعب بكل رضيً: "يا أولادي لا نحب بالكلام ولا باللسان بل بالعمل والحق" (١يو ٣: ١٨)، كما أن أي حدمة بدون محبة كعطايا المضطرين (٢كو ٩: ٧) هي كذبيحة الأشرار "مكرهة الرب" (أم ١٥: ٨). وكما يقول صاحب النشيد: "إن أعطى الإنسان كل ثروة بيته بدل المحبة تُحتقر احتقاراً" (نش ٨: ٧).

+ وعندما طرد المسيح الشياطين من الشخص المجنون فعاد إليه عقله، قال له: "اذهب إلى بيتك وإلى أهلك، وأخبرهم كم صنع الرب بك ورحمك. فمضى وابتدأ يُنادي في العشر المدن كم صنع به يسوع" (مر ٥: ٩١و٢٠). نحن مطالبون إذاً على نفس القياس أن نبشر بخبراتنا مع الله. وحدمتنا لله ليست اختياراً نُقْدم عليه أو ننسحب منه، وإنما هي التزام لا يمكن التحلُّل منه. وفي هذا يقول معلِّمنا بولس: "إذ الضرورة موضوعة عليَّ، فويل لي إن كنتُ لا أبشر"

(١كو ٩: ١٦)، "وهو (المسيح) مات لأجل الجميع، كي يعيش الأحياء فيما بعد لا لأنفسهم بل للذي مات لأجلهم وقام" (٢كو ٥: ١٥).

+ ولا يدَّعي أحد أنه ليس عنده ما يُقدِّمه، فلن تخلو حياة مؤمن من موهبة يخدم بها الله ويُمجِّده بها:

"فإنه كما في حسد واحد لنا أعضاء كثيرة، ولكن ليس جميع الأعضاء لها عمل واحد، هكذا نحن الكثيرين: جسد واحد في المسيح، وأعضاء بعضاً لبعض، كل واحد للآخر. ولكن لنا مواهب مختلفة بحسب النعمة المعطاة لنا. أنبوَّة فبالنسبة إلى الإيمان، أم حدمة ففي الخدمة، أم المعلِّم ففي التعليم، أم الواعظ ففي الوعظ. المُعطى فبسخاء، المُدبِّر فباحتهاد، الراحم فبسرور" (رو ١٢ ٤ - ٨).

ويُعاود القديس بولس الحديث عن تنوُّع المواهب في الكنيسة في رسالته الأولى إلى كنيسة كورنثوس كأعضاء كثيرة في حسد واحد (١كو ١٢).

ويشير معلِّمنا بطرس إلى أن مواهبنا هي عطية النعمة ونحن وكلاء عليها: "ليكن كل واحد بحسب ما أخذ موهبة يخدم بما بعضكم بعضاً كوكلاء صالحين على نعمة الله المتنوعة" (١ بط ٤: ١٠).

+ ويُوضِّح مثل الوزنات (مت ٢٥: ١٤-٣٠) أن المواهب والعطايا للمؤمنين قد تتفاوت، ولكن كل المواهب مقبولة في نظر الله. المهم أن تُبذل وتُكرَّس مسن أحل المجبة: "بسالحبة احدموا بعضكم بعضاً" (غل ٥: ١٣). وأن كل نفس تكرِّس موهبتها تنال المكافأة من الله. وتقدير الله للجميع متساو بقدر مسا خدموا وأعطوا: "كنت أميناً في القليل فأقيمك على الكثير" (مت ٢٥: ٢١و٣٣). كما يُحذِّرنا الرب من احتقار الوزنة القليلة أو إهمالها أو تجميدها، ويصف صاحبها بالشر والكسل (مت ٢٥: ٢٦)، فعدم استخدام الموهبة – مهما صغرت – خطية يُعاقب

عليها؛ بينما تنمو حياة المؤمنين الأمناء وتثري بالنعمة وتثمر: "لأن كل مَن له يُعطَى فيزداد، ومن ليس له فالذي عنده يؤخذ منه" (مت ٢٥: ٢٩).

### التزامات خدمة المسيحي

الخدمة بالنسبة للمؤمن المسيحي اتجاه حياتي يُعبِّر به عن حبِّه لله والقريب. فكما أنه يصلِّي ويحفظ كلمة الله ويُمارس التوبة ويتقدَّم للتناول، فإنه يخدم الله في الناس من حوله بَدْءًا من بيته إلى معهده ومكان عمله. ويصير اختبار المسيحي للإيمان والتمتُّع بالخلاص وثماره والتتلمذ على كلمة الله شرطاً سابقاً للتقدُّم للخدمة. وعملياً فإن مَن لم يختبر حياة الإيمان ومحبة المخلص لن يهتم بالآخر أو يُبادر بخدمته، فهو لا يشعر به ولا التزام عنده تجاهه.

+ وإذا كان معلَّمنا بولس يكتب لتلميذه تيموثاوس أن يعكف على الكرازة بالكلمة: "في وقت مناسب وغير مناسب" (٢ يَ ٤: ٢)؛ فالمطلوب من المؤمن العادي أن يخدم كلما أرشدته نعمة الله للعمل، وألا يسمح للفرصة أن تفلت منه كلما أتيحت له فقد لا تعود.

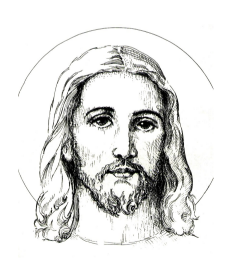
+ وحدمة المؤمن تشمل الجميع دون تمييز حاصة غير المؤمنين والأعداء: "إن جاع عدوك فأطعمه، وإن عطش فاسقه" (رو ٢١: ٢٠). ومَثَل السامري الصالح (لو ٢٠: ٣٠-٣٠) يكشف لنا أن المؤمن هو قريب الكل، وأن الكل أقرباؤه. والذي تضعه النعمة في طريق المؤمن هو موضوع حدمته. وهكذا فالمؤمن الحقيقي لا يعرف في حدمته التعصُّب أو الطائفية، وأحشاؤه تفيض بالرحمة على الكل حاصة مَن يحتاجون الخدمة.

وهي حدمة متجرِّدة تتجاوز الذات، تُعطي ولا تأخذ، ولا تنتظر المقابل يوماً. وها هي وصية الرب إلى مؤمنيه:

"وإذا أحسنتم إلى الذين يُحسنون إليكم، فأيُّ فضل لكم؟ فإن الخطاة أيضاً يفعلون هكذا. وإن أقرضتم الذين ترجون أن تستردوا منهم، فأيُّ فضل لكم؟ فإن الخطاة أيضاً يُقرضون الخطاة لكي يستردوا منهم المثْل. بل... أحسنوا وأقرضوا وأنتم لا ترجون شيئاً، فيكون أجركم عظيماً وتكونوا بني العليِّ" (لو ٦: ٣٣-٣٥).

وإذاً، فكل المنحصرين في ذواتهم وذويهم وحدهم لن يقدروا أن يتبعوا الله أو أن يتحملوا ثقل صليبه. ولن يهمهم الآخر ولو كان من أقاربهم الحقيقيين أو مواطنيهم: "فالذين هم في الجسد لا يستطيعون أن يرضوا الله" (رو ٨: ٨).

+ وسيتعيَّن على الذين وُهبوا حدمة التعليم والوعظ والتبشير أن يُداوموا على حفظ كلمة الله وإعداد أنفسهم كل الحياة لهذه الخدمة. وأن يلتزموا أولاً بكل ما يُعلِّمونه كي تثمر حدمتهم وتقود المحدومين في طريق الخلاص. وفي هذا يكتب معلِّمنا بولس إلى تلميذه تيموثاوس: "لاحظ نفسك والتعليم وداوم على ذلك، لأنك إذا فعلت هذا تُخلِّص نفسك والذين يسمعونك أيضاً" (١تي ٤: ١٦). والذين يقتحمون مجال التعليم دون إعداد يُسيئون إلى أنفسهم وإلى الكنيسة ويُعطِّلون دعوة الخلاص.



### " أنا هو الطريق والحق والحياة" ( يو١٤ : ٦ )



كتب صدرت من هذه السلسلة:

الكتاب الأول: في السلوك المسيحي (طبعتان)

التدين المضاد...ومقالات أخري

الكتاب الثاني: عن المسيح

يسوع المسيح الشفيع الكامل... ومقالات أخري