الطبعة الثانية



# الكتاب الثاني عــن المسيـــح

يسوع المسيح الشفيع الكامل 200 ومقالات أخرى

دكتور جميل نجيب سليمان

اسم الكتاب : نور الحياة الكتاب الثانسي : عن المسيح

gamilnsoliman@yahoo.com

الطبع : الأولي ٢٠٠٧ الثانية ٢٠١١

ت : ۲۲۰۲۹۷٤٤

الترقسيم السدولسي: 1 - 29 – 5334 – 977



صاحب القداسة والغبطة (البابا شنووه (الثالث بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية الـ (١١٧)

# المحتويسات

#### ۱ – الميلاد ه

+ ظلال الصليب على أحداث الميلاد ١٠

#### ٢١ – ما قبل الصليب ٢١

- + المسيح يعلم عن التوبة ٢٠
- + إقامة لعازر من الموت .. إعلان مبكر عن قيامة الحياة ٤٠
  - + الحديث الأخير والصلاة الأخيرة ٤٧

#### ۳ – الصلب ٧٥

- + المسيح فصحنا ٥٨
- + المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة ٦٦
  - + نعم... جاء ليموت كي يهبنا الحياة ٨٠

# القيامة والصعود ٨٩

- + القيامة والخلاص ٩٠
- + القيامة والحياة الأبدية ٧٧
  - + المهام الأخيرة ١٠٥
- + الصعود الإلهي بين عمل المسيح وحياة المؤمنين ١١٧

#### 🧢 – ما بعد القيامة والصعود 177

+ يسوع المسيح الشفيع الكامل ١٢٨

# 7 - شمس البر ١٣٧

+ المسيح نور العالم ١٣٨

+ المسيح كلي الوجود ١٤٧

+ المسيح كلى المعرفة ١٥٤

+ المسيح كلي القدرة ١٧٠

# ٧ - قضية المسيح ١٨٧

+ شهادة صحفي على صدق كلمة الله ١٨٨

# كلمة الى القارئ

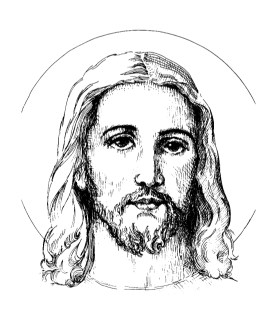
هذا هو الكتاب الثاني من سلسلة الدراسات في كلمة الله "نور الحياة" وموضوعه "شخص المسيح المبارك"، وكان الكتاب الأول "في السسلوك المسيحي " الذي صدر في يونيو ٢٠٠٧. وقد رتبنا مقالات الكتاب كما اتبعنا في الكتاب الأول بحيث تكوّن معاً بناءً متكاملاً ينتقل بالقارئ من مقال إلى آخر في سياق يتصاعد منطقياً. وقد اتبعنا أيسر السبل وهو الترتيب الزمني للأحداث في حياة الرب بدءاً من الميلاد فالصليب والقيامة والصعود، وكيف كان الصليب هو القاسم المشترك في هذه كلها منعكساً على أحداث الميلاد وحاضراً في كلمات وأحداث حياة الرب قبل أن يرتفع عليه بالفعل، وكيف التحمت به القيامة وأظهرت وجهه الجيد حيث استبقى الرب القائم من الموت حراح الصليب في حسده ودخل بما إلى محده ليبدأ الرب عمله الخلاصي الدائم شفيعاً كاملاً فريداً، وحتمنا بما أعلنه الرب وما شهدت به أعماله والنبوات أنه نور العالم، كلى المعرفة، كلى القدرة، وكلى الوجود بوصفه الإله الظاهر في الحسد.

وإني أناشد القارئ أن يتابع بروح الخشوع والحب ما تناوله الكتاب عن شخص الرب الذي أنار الحياة : الذي به وحده الخلاص وحدة الحياة وبلوغ الحياة الأبدية... كما أني أحث القارئ أن لا يعبر على آيات الكتاب سريعاً وإنما يجتهد في فهمها وحفظها واللهج فيها لتصير جزءاً من مفردات كلماته، وقانوناً لحياته اليومية.

وبنفاد الطبعة الأولى (٢٠٠٧) من هذا الكتاب، يتاح لنا أن نقدم للقاريء هذه الطبعة الثانية التي خضعت لمراجعة دقيقة من كل الجوانب، كما أضيفت مقالات أخرى.

#### \* \* \*

وربنا نفسه يسوع المسيح والله أبونا الذي أحبنا وأعطانا عزاءً أبدياً ورجاءً صالحاً بالنعمة، يستخدم هذا الكتاب لمجد اسمه واقتناء ملكوته، بصلوات أبينا قداسة البابا الأنبا شنوده الثالث، وصلوات كل المنتظرين مجيء الرب. وإني أتوسل إلي الله المحب أن يعوض كل من له تعب في إعداد هذا الكتاب بالأجر السمائي.



+ ظلال الصليب على أحداث الميلاد

# ظلال الصليب على أحداث الميلاد

إذا كان هدف التجسد المباشر هو الفداء والخلاص، الذي يمر بالصليب والموت "أخلى نفسه آخذاً صورة عبد صائراً في شبه الناس. وإذ وُجد في الهيئة كإنسان وضع نفسه وأطاع حتى الموت موت الصليب" (في ٢: ٧، ٨)، إلا أن ظل الصليب لم يبدُ في الأفق فقط بعد ما بدأ الرب عدمته، وإنما لازمه حتى من قبل مولده، وكان رفيق ميلاده وملابساته الكثيرة بما يشى أن الصليب لم يدخل حياة الرب مصادفة، ولا التقى به الرب لأول مرة يوم جمعة قرب لهاية أيامه على الأرض، ولكنه كان محور حياته منذ تجسده وحتى وضع ذاته فوق الجلجثة لأجل أحبائه.

وها هي بعض المشاهد التي تكشف عن حضور الصليب منذ بدء التجسد ومع أحداث الميلاد وما تلاها.

#### المشهد الأول: ٢٦-٣٨)

ها هو الملاك جبرائيل يبشر العذراء بالحبل الإلهى .. ويعلن اسمه "يسسوع" مشيرا إلى هدف محيئه الفدائى. وهو يفسر ذلك بكلمات واضحة فى ظهوره ليوسف خطيب مريم "لأنه يخلص شعبه من خطاياهم" (مت ١: ٢١). فالتحسد مرتبط عضويا بالخلاص أى بالصليب والموت، ومنذ اليوم الأول.

### المشهد الثاني: حلم يوسف (مت ١: ٢٠-٢٠)

لم يكن يوسف حاضرا بشارة الملاك للعذراء، ولم يرافقها - كما يسدو - في رحلتها إلى الجبال لزيارة أليصابات بعد أن عرفت من الملاك أن الرب قد تحسنن عليها واستجاب لطلبتها هي وزكريا، وأنعم عليها بالحمل بعد فقدان الأمل، ولم يسمع يوسف كلمات أليصابات وهي محتف ممتلة من الروح القدس "مباركة أنت ين النساء ومباركة هي ثمرة بطنك. فمن أين لي هذا أن تأتي أم ربي إلى. فطوبي للتي آمنت أن يتم ما قيل لها من قبل الرب" (لو ١: ٢١-٥٥)، كما لم يسمع العذراء وهي تنشد تسبحتها الفريدة "تعظم نفسي الرب وتبتهج روحي بالله علما عند شمع لانه نظر إلى اتضاع أمته فهوذا منذ الآن جميع الأجيال تطوبني..." (لو ١: ٢٤-٨٤)، ولو كان قد سمع لانفتح ذهنه وآمن هو الآخر وابتهج بقدوم المخلص ولبارك على الدور الذي كرّسه له الرب رفيقا لفخر النساء وحارسا للعائلة المقدسة وراعيا للطفل الإله في سنواته الأولى. ولكنه لم يكن يعرف. وعندما عادت مريم بعد شهور ثلاثة من زيارها لأليصابات – بعد ولادها ليوحنا – لاحظ آثار الحمل. ومن حانبها لم تجتهد العذراء لكي تفسر له الأمر وتخرجه من حيرته، ولكنها تركت الأمر للروح ليشهد لها.

وقد اختلطت على يوسف الأمور، وانتابته الشكوك. ولكن لأنه كان بارا فهو لم يشأ التشهير بها، بل أراد أن يترك أمرها لله ويخليها سرا (مت١: ١٩).

وهنا تدخلت عناية الله لإنقاذه مما هو فيه، وظهر له مسلاك السرب في حلسم وفسرت له كلماته كل شئ (مت١: ٢٠-٢٣): فهو - أولاً - ناداه قائلا "يا يوسف ابن داود" لكى يبين له النسب الملكى للمخلص كما أشارت النبوات، وأنه إذا كان ابن الله بالطبيعة فهو بالجسد ابن داود ابن إبراهيم (مت١: ١)، أو كما كتب لوقا أنه "ابن آدم ابن الله" (لو٣: ٣٨)؛ وهو أشار - ثانياً - إلى أن "الذى حُبل به فيها هو من الروح القدس"؛ ثم أعلن بوضوح - ثالثاً - عن أن "الذى حُبل به فيها هو من الروح القدس"؛ ثم أعلن بوضوح - ثالثاً - عن هدف مجئ الرب الخلاصى "وتدعو اسمه يسوع لأنه يخلص شعبه من خطاياهم" (مت١: ٢١).

وهكذا، وهو لم يولد بعد، عرف العالم اسم مخلصه. ومن قبل ميلاده كان صليبه في انتظاره لكي يتمم مهمته لفداء الإنسان وتخليصه من موت الخطية.

### المشهد الثالث : نبوءة زكريا (لو ١ : ٢٧-٩٧)

فى اليوم الثامن لميلاد يوحنا جاء ذووه إلى الهيكل ليختنوا الصبى ويعلنوا اسمه. وكان زكريا الكاهن لم يزل صامتا منذ أن ظهر له جبرائيل الملاك قبل أكثر من تسعة أشهر يبشره بميلاد يوحنا. ولم يصدق زكريا وقتها فسمع من الملاك حكم الله بأن يظل صامتا إلى اليوم الذي يتم فيه هذا الوعد "لأنك لم تصدق كلامي الدي سيتم في وقته" (لو ١: ٢٠).

ولما أومأوا إلى زكريا عن الاسم الذى يريده لابنه، طلب لوحاً وكتب الاسم (يوحنا) الذى سمعه من الملاك. وفي الحال انحلّت عقدة لـسانه وتكلّم وبارك الله. وتملّل بالروح وتنبأ قائلا عن ميلاد المخلص الموعود به: "مبارك الرب إله إسرائيل لأنه افتقد وصنع فداءً لشعبه وأقام لنا قرن خلاص في بيت داود فتاه - كما تكلم بفم أنبيائه القديسين الذين هم منذ الدهر - خللاص من أعدائنا ومن أيدى جميع مبغضينا ليصنع رحمة مع آبائنا ويلكر عهده

المقدس. القسم الذي حلف لإبراهيم أبينا أن يعطينا أننا بلا حوف - مُنقَذين من أيدي أعدائنا – نعبده بقداسة وبر قدامه جميع أيام حياتنا "(لو ١: ٦٨ – ٧٥).

فها هو الفم ينطلق - بإلهام الروح القدس الذي امتلأ به - ليبشر بالمخلص الآتي من بيت داود تحقيقا لعهد الله ووعده. ورغم أن المناسبة تخص حتان ابنه يوحنا الموعود به بعد العقم الطويل ولكن الكلام الأول في النبوءة اختُص به الذي من أجله وُلد يوحنا \_ الملاك الذي يهيئ الطريق قدام مخلص العالم الذي من أجله وُلد يوحنا \_ الملاك الذي يهيئ الطريق قدام مخلص العالم (مل ٢٠ ١ ، مت ١١ : ١ ، مر ١ : ٢ ، لو ٧ : ٢٧). وهذا إلهام مباشر من الله لز كريا، كما كان إلهاما لأليصابات قبل ثلاثة شهور - في لقائها بالقديسة مريم - أن تصرخ بصوت عظيم وهي ممتلئة من الروح القدس قائلة "مباركة أن تأتي أم ربي إلى النساء ومباركة هي ثمرة بطنك فمن أين لي هذا أن تأتي أم ربي إلى "

ولما وجه زكريا نبوءته نحو ابنه يوحنا كشف عن ارتباط دوره بالمخلص ليهيئ له شعبا مستعدا قائلا له "وأنت أيها الصبي نبي العليّ تدعى لأنك تتقدم أمام وجه الرب لتعد طرقه لتعطى شعبه معرفة الخلاص بمغفرة خطاياهم بأحشاء رحمة إلهنا التي بها افتقدنا المشرق من العلاء ليضيء على الجالسين في الظلمة وظلال الموت لكي يهدى أقدامنا في طريق السلام" (لوا: ٧٦-٧٩).

وفى النبوءة إشارات واضحة إلى المخلص المزمع أن يأتى إلى العالم – تعبيرا عن محبة الله ورحمته للإنسان – ليصنع صلحا وغفرانا وسلاما، وينقله من الظلمـــة إلى النور ومن الموت إلى الحياة الأبدية.

#### المشهد الرابع: ولادة الرب في مذود (لو ٢: ١-٧)

إن المرء لا يستطيع أن يكتم دهشته لملابسات ميلاد الرب التي أدت أن يستم

ذلك في مذود لبهائم الحقل والمستخدمة في الانتقال، من اضطرار مريم – وهي حبلي – أن تصعد مع خطيبها من ناصرة الجليل إلى بيت لحم اليهودية لتنفيذ أمر أغسطس قيصر بالاكتتاب العام كل في مدينته الأصلية. "وبينما هما هناك تحت أيامها لتلد" (لو ٢: ٦). وبسبب التحركات البشرية الكثيفة المرتبطة بالتعداد العام لم تحد مريم مكانا لكي تلد الابن الموعود به إلا في مذود! "إذ لم يكن لهما موضع في المترل" (لو ٢: ٧).

ونحن لا نريد أمام هذا المشهد أن ننحصر فقط فى هذه القدرة المذهلة لابن الله على الاتضاع المقترنة بميلاده فى مذود للحيوانات، وإنما نلفت النظر أيضاً أنه فى ميلاد الرب فى حظيرة للبهائم إشارة يسهل التقاطها عن كون المسيح يُعدّ منذ يوم ميلاده للذبح كسائر الخراف والأبقار التى أحاطت به. وهكذا أشار إليه يوحنا المعمدان بعد ثلاثين سنة وهو يقدمه إلى العالم "هوذا حمل الله الذى يرفع خطية العالم" (يو ١: ٢٩، ٣٥).

#### المشهد الخامس: بشارة الرعاة (لو ٢: ٨-٤١)

في يوم ميلاد الرب اختار الله جمعا من الرعاة (من ناحية كحماعة أمينة ساهرة على رعيتها، ومن ناحية لعلاقتها بتربية الخراف والماشية وإعدادها للذبح) ليختصهم ببشارة غير مسبوقة. وإذ يضئ حولهم محد الرب، يبشرهم ملاكه بفرح عظيم لهم ولكل الشعب مخبرا " أنه ولد لكم اليوم في مدينة داود مخلص هو المسيح الرب" (لو٢: ١١) فمصدر الفرح العظيم أن الذي ولد هو مخلص كل العالم. ويكمل المشهد الباهر بظهور حوقة من الجند السمائي أحاطت بالملاك المبشر تسبح الله قائلة "المجد الله في الأعلى وعلى الأرض السلام وبالناس المسرة" (لو٢: ١٤). فمن خلال الصليب والموت يتمجد الله

بتحقيق الخلاص وينعم الناس بالسلام والفرح وبلوغ الحياة الأبدية.

واكتمل للرعاة البسطاء ما لم يتحقق لغيرهم. فبذهابهم إلى بيت لحم أتيح لهم أن يروا يسوع الطفل مع مريم ويوسف، وأن يشهدوا أمام الجميع ببشارة السماء التي اختُصوا بما ورجعوا "وهم يمجدون الله ويسبحونه على كل ما سمعوه ورأوه كما قيل لهم" (لو٢: ٢٠).

#### المشهد السادس: تسمية الربيوم ختانه (مت١: ٢٥، لو٢: ٢١)

من حدید تتأکد رسالة المسیح الخلاصیة یوم ختانه بعد ثمانیة أیام من میلاده، فقد دعا یوسف اسمه یسوع (أی مخلص) "کما تَسمَّی من الملاك قبل أن حبل به فی البطن" (لو ۲: ۲۱).

### المشهد السابع: تقديم يسوع إلى الهيكل (لو٢: ٢٢-٢٤)

بعد أربعين يوماً من ميلاد الرب (بعد تمام أيام تطهير العذراء حسب شريعة موسى) صعدت به مريم ويوسف معها إلى أورشليم ليقدماه للرب (لو٢: ٢٢) "كما هو مكتوب في ناموس الرب أن كل ذكر فاتح رحم يُدعى قدوساً للرب" (لو٢: ٣٣). فلأن الرب أنقذ أبكار بني إسرائيل من الهلاك برش دم خروف الفصح على أبواب بيوهم (خر١٢) كان الأمر الإلهى "قدّس لى كلل بكر.. إنه لى"(خر١٣: ٢) وهكذا قُدّم الإله المتحسد كأحد أبكار بني إسرائيل متمما للشريعة.

ها هو الطفل يسوع وهو لم يبلغ من العمر إلا أربعين يوما يُقَدِم طبقا للشريعة. لكن هذه بالفعل كانت إرساليته أن يكون فيما لأبيه (لــو٢: ٤٩) فهو لم يتزل من السماء ليعمل مشيئته بل مشيئة الآب الذي أرسله (يــو٦:

٣٨)، كما كُتب عنه أنه "وضع نفسه وأطاع حتى الموت موت الـصليب" (ف٢: ٨).

وفى تقديم الطفل البكر يسوع إلى الهيكل لم يدرك أكثر الحاضرين أن هذا الذى خضع للناموس هو الذى – بذبيحة نفسه – سيفتدى كل الذين تحــت الناموس لينالوا التبنى ويصيروا أولاد الله (يو١: ١٢، غــل٤: ٥، عــب٩: ٢٦) وليكون هو من ثمَّ "بكراً بين إحوة كثيرين" (رو٨: ٩).

# المشهد الثامن: شهادة سمعان الشيخ وحنه النبية (لو٢: ٥٥-٨٥)

لسمعان الشيخ قصة سجلها التقليد المتواتر. فقد كان واحداً من السبعين من علماء الكتاب المقدس الذين اضطلعوا بترجمة التوراة من العبرية إلى اليونانية. وقد توقف سمعان أمام الآية ١٤ من الأصحاح السابع من سفر إشعياء "ولكن يعطيكم السيد نفسه آية: ها العذراء تحبل وتلد ابنا وتدعو اسمه عمانوئيل". وحيرَّته كلمة "العذراء" وأحس ألها خارج السياق وربما كان الأوفق "الفتاة" مثلا. ولأنه كان بارا تقيا، مشتاقا أن يرى خلاصا يعزى إسرائيل بعد المذلة، فقد افتقدت نعمة الله وأخرجته من حيرته "وأعلم بوحى من الروح القدس أنه لا يرى الموت قبل أن يعاين المسيح الرب (مولودا من عذراء)" (لو٢: ٢٦).

وعاش سمعان الشيخ طويلا ينتظر الوعد، حتى كان ذلك اليوم الذى "دخل بالطفل يسوع أبواه ليصنعا عنه حسب عادة الناموس" فساقه الروح إلى الهيكل، وفي جرأة الحب حمل سمعان الطفل على ذراعيه وبارك الله قائلا أن الطلق عبدك ياسيد حسب قولك بسلام لأن عيني قد أبصرتا خلاصك الذي أعددته قدام وجه جميع الشعوب نور إعلان للأمم ومجدا لشعبك إسرائيل" (لو٢٠٢٢-٣٢).

وكان يوسف ومريم يتعجبان مما قيل في الطفل فسمعان يتكلم عن خلاص ليس فقط لإسرائيل ولكن لكل الأمم والشعوب.

وواصل سمعان شهادته وعينه بالروح القدس على صليب الجلجثة قائلا لمريم اها إن هذا (يسوع) قد وضع لسقوط وقيام كثيرين فى إسرائيل ولعلامة تقاوم، وأنت أيضاً يجوز فى نفسك سيف لتعلن أفكار من قلوب كشيرة" (لو٢: ٣٤، ٣٥).

فالصليب سيقسم إسرائيل (والعالم كله) إلى جماعتين: الرافضين المقاومين للرب ومصيرهم السقوط والدينونة، والمؤمنين الذين سيقبلون السرب مخلصا ويملكون معه إلى أبد الآبدين. أما بالنسبة للأم العذراء فإن صليب المسيح وموته سيكون سيفا يخترق أحشاءها ويدميها، ولكن يعزيها أن هذا هو الثمن الغالى لخلاصها هي وخلاص العالم كله.

فى الهيكل أيضاً كانت حنة بنت فنوئيل النبية العابدة بأصوام وطلبات ليلا ولهارا، والتي مد الله فى أيامها لتتجاوز المائة عام لكى تكون من شهود ميلاد مخلص العالم ولتقدم هى أيضاً شهادتها "فهى فى تلك الساعة وقفت تسبح الرب وتكلمت عنه مع جميع المنتظرين فداءً فى أورشليم" (لو٢: ٣٨). فها هى أيضاً تخاطب فى الطفل يسوع الفادى المنتظر.

## المشهد التاسع: المجوس يقدمون هداياهم (مت ٢: ١-١١)

فى هذا المشهد يشرك الرب الأمم فى الابتهاج بمقدمه والاحتفاء به باعتبارهم شركاء أيضاً فى الخلاص. وقد استخدم الرب علم هؤلاء الجوس بالنجوم لكى يكشف لهم عن الحدث العظيم القادم ويدفعهم للارتحال غربا من بلاد فارس إلى أورشليم ليعبروا عن ولائهم للطفل يسوع ويسجدوا له. وقد أرسل الله النجم المنير الذى رأوه فى بلادهم ليتقدمهم فى مسيرتهم، السي

استغرقت شهورا، وليتوقف عند موقع الصبى [ مما يوحى أنه نجم حديد (أو حوقة ملائكية باهرة ) عينه الله لمهمة خاصة وليستخدم مسارا معاكسا للقوانين الفلكية وبعدها ينتهى دوره] ومن ثم "أتوا إلى البيت ورأوا الصبى مع مريم أمه فخروا وسجدوا له. ثم فتحوا كنوزهم وقدموا هدايا ذهبا ولبانا ومراً" (مت ٢: ١). وهكذا – من حيث لا يعلمون – قد تمموا النبوات التي أشارت قبل قرون إلى هداياهم التي ألهمهم الروح اختيارها "تغطيك كثرة الجمال. بُكْران مديان وعيفة كلها تأتى من شبا تحمل ذهبا ولبانا" (إش ٢: ٦) "ويسجد له مديان وعيفة كلها تأتى من شبا تحمل ذهبا ويعيش ويعطيه من ذهب شبا" (مرز ٢٧).

وإذا كان مناسبا أن يختار أحدهم هدية ذهبية لطفل، فكيف يجوز أن يقدم له لبانا أو مراحتي ولو في إناء من الذهب. ولكن الروح أراد للأمم أيضاً أن تسهم في القاء الضوء على عمل الطفل الإله عندما يحين الزمان.

ففى الذهب إشارة واضحة إلى كونه ملكاً سليل ملوك بالجسد "يـسوع الناصرى ملك اليهود (مت٢٧: ٣٧، مره١: ٢٦، لو٣٣: ٣٨، يو١٩: ١٩) "أوصنا مبارك الآتى باسم الرب أوصنا ملك إسرائيك لل (لـو١٩: ٣٨، او٠٠) ولكنه قبل ذلك وبعده هـو ملك الملوك (١٦ـ٦٠: ١٥، ولكنه قبل ذلك وبعده هـو ملك الملوك (١٦ـ٦٠: ١٥، ور٠٤) الذى تحثو باسمه كل ركبة ممن في السماء ومن علـى الأرض ومن تحت الأرض (ف٢: ١٠)، وإن كان في سبيل تحقيق الفـداء قـد تخلى عن كل محده الملكى وبقيت الرموز: فقبل ارتفاعه عـروه وألبـسوه ثوبا أرجوانيا، ووضعوا على رأسه تاجاً من الشوك وجعلوا في يـده قـصبة بـديل الصولحان (مت٢٠: ٢٨، ٢٩، مره١: ١٧)، يو١٩: ٢) وكان عرشـه صـليباً خشبياً حمله على كاهله قبل أن يُعلق عليه.

أما اللبان فيشير إلى عمله ككاهن فريد بلا خطية احتمع فيه الذبيحة "وليس بدم تيوس وعجول بل بدم نفسه دخل مرة واحدة إلى الأقداس فوجد فداءً أبدياً"

(عب 9: ١٢)، والكاهن "كاهن عظيم على بيت الله" (عب ١٠: ٢١)، ومقدمو الذبيحة – الذين حمل هو نفسه خطاياهم فى حسده على الخشبة (١ بط ٢: ٢٤)، ومن تُرفَع إليه الذبيحة فهو رغم الإخلاء يظل وهو على الصليب الله الأبدى الظاهر فى الجسد.

ويبقى المرّ ويرمز إلى كأس الألم التى شربها الرب حتى الموت. وقد ذاق السرب المر عذاباً ومعاناة وانسحاقا، ورفض تجرعه ماديا وهو على الصليب (مست ٢٧: ٣٤، مره ١: ٣٣) ليظل فى كامل وعيه وهو يتألم حباً من أجل خلاص العالم كما أن للمر علاقة بالموت فهو يدخل ضمن مواد الحنوط التي حملتها المربمات لستكفين حسد الرب بعد موته.

وهكذا تكلمت هدايا المجوس للطفل عن ذبيحته وموته وتحقيقه الخلاص كملك منتصر.

# المشهد العاشر: قتل الأطفال (مت ٢: ١٦ – ١٨)

بعد أن قدم المجوس هداياهم، أوحى إليهم في حلم أن لا يرجعوا إلى هـــيرودس وأن يسلكوا طريقا أخرى إلى بلادهم. كما ظهر الرب ليوسف – بعد انصرافهم – وطلب إليه أن يأخذ الصبى وأمه ويهرب إلى مصر اتقاءً لغضب هيرودس الــساعى وراء يسوع ليهلكه. وتحت جنح الليل قام يوسف وأخذ الصبى وأمه وهربوا إلى مصر. أما هيرودس وقد أعماه الغضب، بعد أن أهمله الجوس ولم يعودوا إليه، فقد أرسل جنوده الذين قتلوا جميع الأطفال الذكور في بيت لحم وما حولها من سن سنتين فأقل. فكانوا باكورة الشهداء من أجل المسيح الذين نثروا الــدم على لوحة الميلاد، ليكون الصليب "علامة ابن الإنسان" (مت ٢٤: ٣٠) منذ البداية وإلى الأبد. وإن كان الرب قد نجا من هذه المذبحة طفلا، فلم يكن ذلك هروبا من الموت وتخليا عن شركاء طفولته، وإنما لأن ساعة موته لم تكن قد حاءت

بعد. وإذا كان الأطفال قد ذاقوا الموت من أجله فهو فيما بعد قد مات لأجلهم ولأجل الجميع (٢كو٥: ١٤) ليكون لموقم المبكر الدامي معني، فلا يكون محرد حاتمة أليمة وإنما بداية لحياقم الأبدية.

#### 0 0 0

هكذا بدا الصليب حاضرا منذ تجسد الرب وخلال أحداث ميلاده: في بشارة الملاك للعذراء وكلماته ليوسف وإعلانه المبارك للرعاة، وميلاد يسسوع في مذود، وشهادات مريم العذراء وزكريا الكاهن وسمعان الشيخ وحنة النبية، وفي هدايا المجوس الملهمة، وأخيرا في شهادة الأطفال المخضبة بالدم.

إن كلمة السر فى حياة المخلص هى الصليب: لم يغب عن عينيه منذ ميلاده وخلال سنى خدمته وحتى ارتفاعه عليه فوق الجلجثة.

وفى احتفالنا دوماً بذكرى ميلاده ليتنا لا نسمح لأنوار الميلاد وتـسابيحه وهداياه أن تحجب صليبه عن عيوننا، فمولود المذود هو قبل كل شئ وبعـده مخلص العالم. وليكن احتفالنا تحديدا لإيماننا وتوبتنا وعبادتنا وحبنا لمن أحبنا.





- + المسيح يعلم عن التوبة
- + إقامة لعازر من الموت ... إعلان مبكر عن قيامة الحياة
  - + الحديث الأخير والصلاة الأخيرة

# المسيح يعلّم عن التوبة \*

المرادف اليوناني في العهد الجديد لكلمة "التوبة" هو كلمة "Metanoia ميطانوا أو ميطانيا". ومعناها الحرفي: تغيير الذهن. أما معناها الاصطلاحي – في كلمات قليلة – فهو تحوُّل الفكر والقلب والباطن وتغيير اتجاه الحياة وأهدافها نحو الله والأبدية. وسيتم التوسع في هذه المعانى خلال السطور التالية.

# مرادفات أخرى للتوبة في العهد الجديد

لم ترد كلمة التوبة كثيراً في الأناجيل بصورة مباشرة للتعبير عن معناها، ولكن ذُكرت أيضاً مواقف أحرى تعبّر عنها بشكلِ ما مثل:

#### 0 البيع (لمحبة اقتناء المال والأشياء)

"إن أردتَ أن تكون كاملاً، اذهب بعع كل ما لك... وتعالَ اتبعني

<sup>\*</sup> هذا المقال يقتصر على تعاليم المسيح عن التوبة كما جاءت في الأناجيـــل، ولا يقـــصد تنـــاول موضوع"التوبة" بصورة عامة وما يتعلق بها من آفاق قد تتجاوز المقصود هنا.

حاملاً الصليب" (مت ٢١:١٩، مر ٢١:١٠).

#### O الترك (للحياة القديمة والخطايا المحبوبة)

"فللوقت تركا الشباك وتبعاه" (مت ٢٠:٤، مر ١٨:١): بطرس وأندراوس

"فللوقت **تركا** السفينة وأباهما **وتبعاه** (وذهبا وراءه)" (مت ٢٢:٤، مر ٢٠:١): يعقوب ويوحنا

"فترك كل شيء وقام وتبعه" (مت ٩:٩، لو ٢٨:٥): لاوي

"فتركت المرأة حرَّها" (يو ٢٨:٤): السامرية

• إنكار الذات وإهلاك النفس وبغضتها وحَمْل الصليب (الخروج من الذات إلى الله وتحمُّل التبعة):

"إِن أَرَاد أَحَد (مَن أَرَاد) أَن يَأْتِي وَرَائِي، فَلَيْنَكُو نَفْسَهُ وَيَحْمَلُ صَلَيْبَهُ كُلّ يُوم ويتبعني" (لو ٢٣:٩)؛

"فإن مَن أراد أن يخلِّص نفسه يهلكها ومَن يهلك نفسه من أجلي (ومن أحل (مت ٢٥:١٦، مر ٣٥:٨، أجل الإنجيل) يجدها (فهو – أو فهذا – يخلِّصها" (مت ٢٥:١٦، مر ٢٤:٩).

"مَن يحب نفسه يهلكها، ومَن يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها إلى حياة أبدية" (يو ٢٥:١٢)؛

وتقترن كل الحالات السابقة بتبعية المسيح، والتي تعتبر كلها شروطاً

#### لتبعيته:

"اتبعني" (مت ٩:٩، لو ٢٧٠): لاوي

"هلمَّ ورائي..." (مت ١٩:٤، مر ١٧:١): التلاميذ الصيادون

"ومَن لا يأخذ صليبه **ويتبعني** فلا يستحقني" (مت ١٠٠٣٨)؛

"ومَن لا يحمل صليبه **ويأتي ورائسي** فلا يقدر أن يكون لي تلميذاً" (لو ٢٧:١٤)؛

"تعالوا إليُّ يا جميع المتعبين والثقيلي الأحمال وأنا أريحكم" (مت ٢٨:١١).

• الرجوع أو التحوُّل (عن طريق الخطية، أو الموقف الخطأ، والسير في الحياة الجديدة):

"إن لم **ترجعوا** (تتحوَّلوا وتتغيَّروا) **وتصيروا مثل الأولاد**، فلن تدخلوا ملكوت السموات" (مت ٣:١٨)؛

"لكي يُبصروا مبصرين ولا ينظروا، ويسمعوا سامعين ولا يفهموا، لئلا يرجعوا فتُغفر لهم خطاياهم" (مر ٢:٤)؛

"لأن قلب هذا الشعب قد غلظ، وآذانهم قد تَقُلَ سماعها. وغمضوا عيونهم، لئلا يُبصروا بعيونهم، ويسمعوا بآذانهم، ويفهموا بقلوبهم، ويرجعوا فأشفيهم" (مت ١٥:١٣)؛

"سمعان سمعان، هوذا الشيطان طلبكم لكي يُغربلكم كالحنطة! ولكني طلبتُ من أجلك لكي لا يفنى إيمانك. وأنت متى رجعت ثبِّت إخوتك" (لو ٣٢:٢٢و٣).

# O القلع والقطع (للأعضاء المعثرة أي التوبة عن خطايا بعينها)

"إن كانت عينك اليُمني تُعثرك فاقلعها وألقها عنك، لأنه حير لك أن يهلك

أحد أعضائك (أن تدخل الحياة أعور) ولا يُلقى حسدك كله في جهنم (ولك عينان). وإن كانت يدك اليُمنى (أو رجلك) تُعثرك فاقطعها وألقها عنك، لأنه خير لك أن يهلك أحد أعضائك (أن تدخل الحياة أعرج أو أحدع) ولا يُلقى حسدك كله في جهنم" (مت ٢٩:٥ و ٣٠ ١٨ ١٨ و ٩٠)؛

"وإن أعثرتك رجلك فاقطعها. خير لك أن تدخل الحياة أعرج من أن تكون لك رجلان وتُطرح في جهنم في النار التي لا تُطفأ" (مر ٤٣:٩ -٤٨).

#### o النزع والإخراج (للعيوب)

"يا مرائي أخوج أولاً الخشبة من عينك" (مت ٥:٧) لو ٢:٦).

• الخلع (للثوب - أعمال الجسد - الإنسان العتيق) ولِبْس لباس العُرس (بر المسيح) (مت ١٢:٢١ او١٠):

"إذ خلعتم الإنسان العتيق" (كو ٩:٣)؟

"أن تخلعوا... الإنسان العتيق الفاسد، وتلبسوا الإنسان الجديد المخلوق بحسب الله في البر وقداسة الحق" (أف ٢:٢٠و٢).

#### 0 الندم (عن حياة الخطية)

"لأن يوحنا جاءكم في طريق الحق فلم تؤمنوا به، وأما العشارون والزواني فآمنوا به. وأنتم إذ رأيتم لم تندموا أخيراً لتؤمنوا به" (مت ٣٢:٢١).

وقد تضمنت الأناجيل نماذج شهيرة للتائبين، تلقي مواقفها الضوء على جوانب التوبة مثل: **زكا العشّار** (لو ١:١٩-١)، **المرأة الخاطئة** (لو ٣٦:٧-

١٥)، المرأة الزانية (يو ٣:٨-١١)، الابن الضال (لو ١١:١٥-٣٣)، العشار،
 رفيق الفريسي (لو ٩:١٨-٩:١)، المرأة السامرية (يو ٤:١-٤)، وغيرهم.

### المسيح يدعوإلى التوبة كمدخل للحياة الجديدة واقتناء الملكوت

"جاء يسوع إلى الجليل يكرز ببشارة ملكوت الله ويقول: قد كُمَل الزمان واقترب ملكوت الله، فتوبوا و آمنوا بالإنجيل" (مر ٤:١ او ١٥)؛

"روح الرب عليّ، لأنه مسحني لأبشّر المساكين (المهمّشين والمنبوذين والمُذلّين والمُذلّين والمُختاجين)، أرسلني لأشفي المنكسري القلوب (النفوس الكسيرة والمحطمة)، لأنادي للمأسورين بالإطلاق (من سجن الخطية) وللعُمْي بالبصر (الحياة في النور)، وأُرسل المنسحقين في الحرية (من ذل الخطية)، وأكرز بسنة الرب المقبولة... إنه اليوم قد تم هذا المكتوب في مسامعكم" (لو ١٨١٤-٢١).

فالتوبة التي يدعونا الرب إليها هي المدخل الطبيعي، إذاً، للشفاء من الخطية والتخبُّط في الظلام، والتمتُّع بالحياة الجديدة في النور والحرية وامتدادها بالإيمان بالمسيح إلى الملكوت الأبدي.

# المسيح يناوئ الخطية ولكن قلبه مفعم بالحب والرحمة للخطاة، ويدرك حاجتهم إليه، ويؤكِّد أنه جاء ليموت لأجل خلاصهم

إنه السامري الصالح الذي لَمَّا جاء إلى الجريح "تحتَّن (أظهر محبته)، فتقدَّم وضمد جراحاته، وصبَّ عليها زيتاً وخمراً (شفاه من الخطية)، وأركبه على دابَّته (فضَّله عن نفسه)، وأتى به إلى فندق (هيَّأ له رعاية الكنيسة) واعتنى به (كل الأيام)" (لو ٣٤:١٠و٣٤):

"إذا عشارون وخطاة كثيرون قد جاءوا واتكأوا مع يسوع وتلاميذه"

(مت ۱۰:۹)؛

"هذا يقبل خطاة ويأكل معهم" (لو ١٥:٢)؛

"محب للعشارين والخطاة" (مت ١٩:١١، لو ٣٤:٧)؛

"ولكن الله بيَّن محبته لنا، لأنه ونحن بعد خطاة مـــات المـــسيح لأجلنـــا" (رو ٥:٨)؛

"لا يحتاج الأصحاء إلى طبيب بل المرضى. فاذهبوا وتعلَّموا ما هو . إني أريد رحمة لا ذبيحة، لأني لم آت لأدعو أبراراً بل خطاة إلى التوبة" (مت ٢٩١٩)، مر ٧١٢)، لو ٢٩٥٥–٣٢)؛

"هكذا أحب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد، لكي لا يهلك كل مَن يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية" (يو ١٦:٣)؛

"لأنه لم يُرسل الله ابنه إلى العالم ليدين العالم، بل ليخلُص به العالم" (يو ١٧:٣)؛

"لأن ابن الإنسان أيضاً لم يأتِ ليُخدَم بل ليَخدِم وليبذل نفسه فديةً عن كثيرين" (مر ٤٥:١٠)؛

"لأن ابن الإنسان قد حاء لكي (يطلب) ويخلّص ما قد هلك" (مت ١١:١٨، لو ١٠:١٩).

"مَن يُقبل إليّ لا أُخرجه خارجاً" (يو ٣٧:٦).

فضمان الخاطئ التائب في أن يقبله الرب ولا يرفضه، هو محبة الله ورحمته للخطاة وإشفاقه عليهم ونزوله إليهم في مذلتهم لإنقاذهم من الهلاك، وذلك بموته على الصليب وقيامته المنتصرة على الموت أجرة الخطية وثمرتما. فثمن الغفران قد دُفع مقدَّماً، والآن هو وقت الخلاص لا الدينونة، ولا يبقى غير أن يتقدم كل محتاج تائب لنوال نصيبه في الحياة الأبدية.

على أن الرب لا يحب الخاطئ لأنه خاطئ "فطريق الشرير مكرهـة الـرب"

(أم ٥١٠٥)، وإنما لأنه يدرك قصوره وأنه (أي الخاطيء) لا يــستطيع أن يخلّـص نفسه، ولأن الرب يشاء خلاصه لا هلاكه، وهذا كلَّفه دمه. وهذه المحبة تــشجّع الخاطئ على العودة إلى الأحضان الأبويــة مــن خلال الشفيع الذي هــو كفَّارة لخطايانا (١يو ٢:١و٢) دون أن يخشى أو يخجل أن يأتي إليه كما هو، واثقاً في قدرة الله غير المحدودة على طرح الخطية: "قد محوت كغيم ذنوبك" (إش ٢:٤٤).

### المسيح يشير إلى شمول التوبة الأولى

في الأغلب الأعم تجتاز حياتنا مع الله توبة كبرى هي النقطة الحاسمة الفاصلة بين ماض متعثّر تالاحقه الهزائم ويغشاه الظلام، وحياة حديدة مختلفة حذرياً تتجه إلى الله وتتمتع بالخلاص الثمين ومساندة الروح في اختبار حقيقي للإيمان، تسير في النور وترفض النكوص: "كنتم قبلاً ظلمة وأما الآن فنور في الرب" (أف ٥٠٨)، وحتى إن زلّت فهي تنهض بالنعمة المُخلّصة للجميع الناس (تي ١١٠٢)، وشعارها: "نحن الذين متنا عن الخطية (إذ اعتمدنا) كيف نعيش بعد فيها" (رو ٢:٢).

وفي حالة غير المؤمنين، فإن هذه التوبة الأولى هي الفاصل بين حالة عدم الإيمان والتغرُّب عن المحلِّص، وبين اهتدائهم إلى السرب وانتقالهم إلى النور وحياة الإيمان المسيحي. وبالطبع فإن تغيُّرهم يكون أكثر سطوعاً وحسماً وإيماراً من تغيُّر هؤلاء الذين تعمَّدوا في طفولتهم ونشأوا في أوساط مؤمنة، ثم شَرَدُوا لفترة طالت أو قصرت وعادوا بعدها إلى الحظيرة.

وعندما نشير إلى شمول التوبة الأولى هذه، فالقصد ألها لا تعني مجرد الكف (الظاهري أحياناً) عن خطيئة هنا أو هناك، وإنما تغييراً كاملاً وعميقاً لنهج

الحياة وتحوُّلاً في القلب والفكر والاتجاه، وهـو ما ينسجم مع الإيمان الحي المخلص الذي لا يمكن أن يجتمع فيه النور مع الظلمة (٢كو ١٤:٦). وها هي كلمات الرب تشير إلى ذلك بأجلى بيان:

"ليس أحد يجعل (يخيط) رقعة من قطعة جديدة (ثوب جديد) على ثوب عتيق، لأن الملء (الجديد) يأخذ من الثوب (العتيق) (يشقه) (والعتيق لا توافقه الرقعة التي من الجديد)، فيصير الخرق أرداً. ولا يجعلون خمراً جديدة في زقاق عتيقة، لئلا تنشق الزقاق، فالخمر تنصب (قمرق) والزقاق تتلف. بل يجعلون خمراً جديدة في زقاق جديدة فتُحفظ جميعاً" (مت ١٦٠٩ و١٦ مر ٢١٢ و٢٢، لو ٣٦٠٥).

وبالطبع فإن ممارسة التوبة الأولى الحاسمة ليست هي نهاية المطاف بل بدايته. فهي تعني تكريس حياة التوبة لتصير جزءًا صميمياً في النسيج الروحي للمؤمن يتواصل معه ولا يتوقف كل أيام الحياة على الأرض. فالتوبة الأولى غيَّرت الاتجاه من الضد إلى الضد: فالتبعية صارت للرب، والحياة انتقلت من ثمَّ إلى النور، والخطية افتُضحَت ولم تَعُدْ تتخفَّى، وتكوَّنت "أجسام مضادة" بعمل الروح تماحم الخطية كلما تعرَّض لها المؤمن. وتصير التوبات التالية على مدى الحياة لتصحيح المسار كلما انحرف، وتنقية القلب من "الملوِّنات"، وتجديد العبادة، ليظلَّ توجُّه الحياة لشخص الرب لا سواه.

وفي حوار الرب مع بطرس عند غسل الأرجل (يو ٢٠١٤-١٠)، رفض بطرس أن يغسل له الرب رجليه قائلاً: "لن تغسل رجليَّ أبداً". فأجابه الرب يسوع: "إن كنت لا أغسلك فليس لك معي نصيبٌ". فقال له بطرس: "يا سيد، ليس رجليَّ فقط بل أيضاً يديَّ ورأسي". قال له الرب يسوع: "الذي قد اغتسل (أي اعتمد ويحيا في الإيمان وحاز توبة حاسمة "ميطانيا") ليس له حاجة إلا ً إلى غسل رجليه (التوبة المتحدِّدة للخطايا الطارئة وتراجُع الحجبة)، بل هو طاهر كله. وأنتم طاهرون ولكن ليس كلكم (يقصد يهوذا)".

فالتوبة، إذاً، هي تحديد للمعمودية وإضرام لحبة الله في القلب بعد انحسار الخطية، وسير في النور بعد الانفلات من سلطان الظلمة. وسواء تلك التوبة الحاسمة للخاطئ مع بداية الحياة الإيمانية، أو تلك المتحدِّدة على مدى الحياة للسائرين المحاهدين، فإنها سمة للإيمان الحقيقي وانتصار له وإعلان عن تبعية المسيح وحَمْل صليبه.

الرب يكشف عن موقف الله الإيجابي الكريم إزاء الخطاة الراجعين، فيسعى اليهم ويقبلهم ويعاملهم بالرقة والعطف لتشجيعهم على الثبوت في الحياة الجديدة في المسيح

(١)زكًا (لو ١:١٥-١٠)

لقد طلب زكا "أن يرى يسوع من هو". فلما رآه يسوع قال له: "أسرع وانزل، لأنه ينبغى أن أمكث اليوم في بيتك".

فالله نظر إلى مجرد نية زكا في التعرُّف عليه والسعي إليه، ولم ينتظر أن يدعوه إلى بيته؛ بل اعتبر بيت زكا بيتاً له، يمكث فيه وليس فقط أن يزوره. والرمز هنا أن التوبة كفيلة بأن يستقر الله الطيب في قلب التائب: "هأنذا واقف على الباب وأقرع. إن سمع أحد صوتي وفتح الباب، أدخل إليه وأتعشى معه وهو معى" (رؤ ٢٠:٣).

#### (٢) المرأة الخاطئة (لو ٣٦:٧-٥٠)

الرب يُظهر هنا حنانه فلا يقسو على الخطاة باستجواب يكشف خطيتهم، أو توبيخ يجرح مشاعرهم ويفضحهم، ولكنه إذ يدرك عمق توبتهم وندامتهم وإحساسهم بالعار، يغمرهم بفيض حبه ورحمته وغفرانه لخطاياهم دون أن يتكلم كثيراً.

فالمرأة الخاطئة لم تتكلَّم، وإنما بكت وبلَّت قدمي السيد بدموعها (ندم شديد) ومسحتهما بشعر رأسها (انسحاق لا يُخْفَى) وقبَّلتهما ودهنتهما بالطيب (حب غامر). وقد أدرك الرب بغير كلام مدى مجبتها لشخصه. من أحل ذلك "غُفرت خطاياها الكثيرة لأنما أحبت كثيراً...". ثم قال لها: "مغفورة لك خطاياك" (إعلان ما تم بالفعل – أي حلاً من فمه). وفي النهاية قال لها: "إيمانك قد خلَّصك. اذهبي بسلام" (أي أن التوبة تستند إلى إيمانها بالمخلِّص. وبعد التحرُّر من الخطية يأتي السلام الموهوب من إله السلام).

والكنيسة تمجّد توبة المرأة الخاطئة، واحتارت هذا الفصل من الإنجيل لتقرأه في صلاة نصف الليل (الخدمة الثانية)، ويتمثّل المصلّي بالمرأة التائبة قائلاً: "أعطني يارب ينابيع دموع كثيرة كما أعطيت منذ القديم للمرأة الخاطئة، وأعطني مستحقاً أن أبل قدميك اللتين أعتقتاني من طريق الضلالة، وأُقدِّم لك طيباً فائقاً وأقتني لي عمراً نقياً بالتوبة لكي أسمع أنا ذلك الصوت الممتلئ فرحاً إن إيمانك خلّصك".

#### (٣) المرأة الزانية (يو ٣:٨-١١)

رغم فضيحة المرأة الزانية، إذ أله أمسكت في ذات الفعل، وأحدق عما أمسكت في ذات الفعل، وأحدق عما جمع كبير ممَّن يكنُّون لها مشاعر الاحتقار والتشفي، وقد أمسكوا بحجارة ليرجموها؛ إلاَّ أَن السيد أظهر لها كل رحمة وشفقة، وأعاد لها كرامتها الإنسانية التي أهدرتما الخطية والخضوع للدنس. كما كشف المسيح رياء المشتكين عليها

وألهم خطاة مثلها حتى انسحبوا من المكان مطأطئي الرؤوس. وبَقيَ الرب يسوع وحده والمرأة واقفة في الوسط. وفي رقة قال لها: "أين هم أولئك المشتكون عليك؟ أما دانك أحدٌ؟ فقالت: لا أحد يا سيد. فقال لها يسوع: ولا أنا أدينك. اذهبي ولا تُخطئي أيضاً" (يو ١٠١٨).

فمحبة الله الغافرة التي يُفاجأ بها الخطاة تأسرهم فتغيِّرهم. والرب يُقدِّم لكل الرعاة والخُدَّام نموذج المحبة القاهرة للخطية مهما عظمت، والتي فيها يتحوَّل الخطاة والمنحرفون -حتى العتاة منهم -إلى قديسين، والزناة التائبون إلى بتوليين من حديد.

#### (٤) **الابن الضال** (لو ١١:١٥ – ٣٢)

يضيف هذا المثل الشهير – الحافل بالتفاصيل التي حرص الرب على ذكرها حوانب أخرى عن خطوات التوبة كما جازها الابن العائد، وموقف الله من الخطاة التائبين كما تحلّت في تصرُّفات الأب في المثل. وها نحن نتوقّف عند عناصر ورموز المثل لنرى إلى ما تشير:

فعن الابن يقول المثل إنه عندما أدرك ضلاله: "رجع إلى نفسه" (لو ١٧:١٥)، فكانت الخطوة الأولى في التوبة هي مراجعة النفس والإقسرار بتدهور الحياة. وكانت الخطوة التالية اتخاذ القرار: "أقوم وأذهب إلى أبي وأقول له: يا أبي أخطأتُ" (لو ١٨:١٥)، والخطوة الثالثة تنفيذ القرار بحسم ودون تردُّد: "فقام وجاء إلى أبيه" (لو ٢٠:١٥)، وكانت الخطوة الأحديرة الاعتراف بالخطأ: "أخطأت إلى السماء وقدًامك، ولست مُستحقاً بعد أن أدعى لك ابناً" (لو ٢١:١٥).

أما عن ردِّ الفعل المقابل للأب - الذي يُعبِّر عن موقف الله من الخطاة الراجعين بعد الغياب - فيشير المثل إلى انتظار الأب عودة ابنه: "إذ كان لم يَزَلْ

بعيداً" (لو ٢٠:١٥) مسانداً فكرة التوبة. ويواصل المثل فيقول: "رآه أبوه" أي أدرك نيته؛ "فتحنَّن"، ولم يستعد للعقاب والمؤاخذة، بل "ركض" أي أسرع إليه قبل أن يتلقَّفه عدو الخير ليثنيه عن عزمه، "ووقع على عنقه" مُرحِّباً سعيداً لا جامداً غاضباً لكي يزيل حرجه، "وقبَّله" رغم هيئته الزرية - أي قبله كما هو - ولكن عامله كابن عائد رغم أنه أهانه وطلب أن يرثه وهو بعد حي وهجره بإرادته.

وإذ دعا لحفل بهذه المناسبة السعيدة، "قال الأب لعبيده: أخْوِجوا الحُلَّة الأولى وألبسوه"، فالتوبة تطرح الماضي كأنه لم يكن وتكسو التائب ثوب البر من حديد؛ "واجعلوا خاتماً في يده"، فالخاطئ العائد مهما طالت غربته يظل ابناً ووارثاً وهذا الخاتم هو علامة البنوَّة؛ "وحذاء في رجليه" (لو ٢٢:١٥)، فلحوء التائب إلى حضن الله بعد الضلال يكفل له الرعاية والحماية الإلهية التي يرمز إليها لبس الحذاء (ولن يحتاج فيما بعد إلاً إلى غسل رجليه – يو يرمز إليها لبس الحذاء (ولن يحتاج فيما بعد إلاً إلى غسل رجليه – يو بفيض البركة وإعادة الخاطئ إلى المائدة المقدسة؛ "فنأكل ونفرح" (لو بفيض البركة وإعادة الخاطئ إلى المائدة المقدسة؛ "فنأكل ونفرح" (لو يتوب أكثر من تسعة وتسعين باراً لا يحتاجون إلى توبة" (لو ٢٣:١٥).

ولكن، لماذا كل هذا الفرح بعودة الخاطئ؟ ها هو الرب يُقدِّم حججه: (أ) لأن الخاطئ التائب في نظر الله يكون كميت قد عاد إلى الحياة، وكضال اهتدى بعد التيه (لو ٢٤:١٥و٣٣)، "تأتي ساعة وهي الآن، حين يسمع الأموات صوت ابن الله، والسامعون يَحْيَوْن" (يو ٢٥:٥).

هذا الاهتمام بعودة الضال شبيه بمحبة الأب للابن العليل المحتاج للرعاية أكثر من سائر إحوته الأصحاء الذين يحبهم الأب بالتأكيد، ولكن لألهم ثابتون في الطريق فلا يحتاجون إلى إنقاذ من الهلاك: "يا بُنيَّ أنت معي في كل حين،

وكل ما لي فهو لك" (لو ٣١:١٥). فهم مستمتعون بـــالوجود مع أبيهم وكل ما يتعرَّضوا لهـذه الغربـة والمذلّـة التي يتعرَّض لها الخطاة الشاردون الذيـن يخدعهم عدو كل خير.

(ب) ثم يُقدِّم الرب هذا المثل الآخر: "أيُّ إنسان منكم له مئة خروف، وأضاع واحداً منها، أَلاَ يترك التسعة والتسعين في البرية، ويذهب لأجل الضال حتى يجده؟ وإذا وحده يضعه على منكبيه فرحاً، ويأتي إلى بيته ويدعو الأصدقاء والجيران قائلاً لهم: افرحوا معي" (مت ٢:١٨ و١٣، لو ٣:١٥).

(ج) ثم يورد هذا المثل الثالث: "أو أيَّة امرأة لها عشرة دراهم. إن أضاعت درهماً واحداً، ألا توقد سراجاً وتكنس البيت وتفتش باجتهاد حتى تجده؟ وإذا وجدته تدعو الصديقات والجارات قائلة: افرحن معي..." (لو ١٠-٨٠١٥).

# في ذات الوقت فإن الله يدين غير التائبين

فيذكر البشير متى أن الرب "ابتدأ يُوبِّخ المدن التي صُنعت فيها أكثر قواته لأنها لم تُتُب"، وصب الويلات على كورزين وبيت صيدا وكفرناحوم، منبئاً أن صور وصيدا وحتى سدوم ستكون لها حالة أكثر احتمالاً يوم الدين مما لهذه البلاد (مت ٢٠:١١-٢٤). وفي إنجيل القديس لوقا يُحذِّر الرب كل الغافلين: "إن لم تتوبوا فجميعكم كذلك تملكون" (لو ٣١:٣٥٥).

وإذا كان الله قد قَبلِ العشار التائب الشاعر بالخزي بسبب الخطية ولم يجد غير كلمات قليلة يطلب بها الغفران، فإنه رفض صلاة الفرِّيسي المعتدّ ببره الشخصي وشعوره بعدم الحاجة إلى الله: "أقول لكم: إن هذا (العشار) نزل إلى بيته مبرَّراً دون ذاك (الفرِّيسي)" (لو ١٤:١٨).

ولكن الله لا يتصيَّد الخطاة في خطيتهم ليُعاقبهم "لكنه يتأنَّى علينا، وهو لا يشاء أن يَهْلِك أُناسٌ، بل أن يُقْبِلِ الجميع إلى التوبة"

(٢بط ٩:٣)، "هكذا ليست مشيئة أمام أبيكم الذي في السموات أن يهلك أحد هؤلاء الصغار" (مت ١٤:١٨).

كما أن الرب طويل الأناة مستعد أن يصبر على المتهاونين مترجياً توبتهم. ففي مَثَل شجرة التين يقبل السيد مناشدة الكرَّام من أجل الشجرة غير المثمرة: "يا سيد، اتركها هذه السنة أيضاً، حتى أنقب حولها وأضع زبلاً (الجهاد ضد الخطية). فإن صنعت ثمراً (يكون خيراً وبركة)، وإلاً ففيما بعد تقطعها" (لو ٣١٠٦-٩).

# من سمات التوبة الحقيقية

(١) يميّز التائب الحقيقي شعوره الصادق بخطيئته (أي أنه ليس فقط يتظاهر بأنه خاطئ)، وأمامنا هنا نموذج العشار الذي في انسحاقه وإحساسه بالحزي "وقف من بعيد لا يشاء أن يرفع عينيه نحو السماء، بل قرع على صدره قائلاً: اللهم ارهمني أنا الخاطئ" (لو ١٣:١٨)، ورغم تدهور حالته فإنه يتعشّم في رحمة الله الواسعة التي يشمل بما الخطاة ليقتادهم إلى التوبة ويقبل الراجعين ولا يرفضهم. فالرب لم يأت ليدعو الأبرار (مت ١٢:٩، مر ١٧:٢، لو ٣٠٠٠) أو الخطاة المدّعين (الأبرار في أعين أنفسهم)؛ وإنما المعترفين بواقعهم الخاطئ.

(٢) بعد نكوص الشاب الغني عن تبعية الرب بسبب محبته لأمواله، تحدَّث الرب لتلاميذه عن مصاعب دخول المَتَّكلين على أموالهم إلى الملكوت. فتساءل التلاميذ فيما بينهم قائلين: "فمن يستطيع أن يخلص"؟ فجاء القول الفصل من الرب: "عند الناس غير مستطاع، ولكن ليس عند الله، لأن كل شيء مستطاع عند الله" (مر ٢٠١٠ و٢٧).

فنحن لا نستطيع أن نتوب من ذواتنا، ولكننا نحتاج إلى عمل نعمة الله لكي

تُحرِّك مشاعرنا بالتوبة: "توِ**ّبني فأتوب لأنك أنت الرب إلهي**" (إر ١٨:٣١). ومن هنا فتوبة الخاطئ تبدأ بإقراره بالحاحة إلى الله.

وتشير كلمة الله إلى أن تحقيق التوبة يتم بعمل مشترك للآب والابن والروح القدس. فعن عمل الآب في التوبة يقول الرب: "لا يقدر أحدٌ أن يُقبل إليَّ إن لم يجتذبه الآب الذي أرسلني... فكل مَن سمع من الآب وتعلَّم يُقبل إليَّ ... لا يقدر أحد أن يأتي إليَّ إنْ لم يُعطَ من أبي" (يو ٢:٤٤وه٤وه٥). وعن عمل الابن يقول الرب: "لأنكم بدوني لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً" (يو ٥١٥٥)، "كل ما يعطيني الآب فإليَّ يُقبل، ومَن يُقبل إليَّ لا أُخرجه خارجاً" (يو ٢:٧٣)، "فإن حرَّركم الابن فبالحقيقة تكونون أحراراً" (يو ٨:٣٦). ويشهد يوحنا المعمدان أنَّ: "الذي يؤمن بالابن له حياة أبدية، والذي لا يؤمن بالابن لن يرى حياة بل يمكث عليه غضب الله" (يو ٣٦:٣). ومن حديد يؤكد معلّمنا القديس يوحنا في رسالته الأولى أنَّ: "مَن له الابن فله الحياة، ومَن ليس له ابن الله فليست له الحياة" (١يو ٥:٢١).

فإذا كانت غاية الابن أن يُصالحنا مع الآب ويُقدِّمنا أولاداً له بالتبنِّي: "أها كل الذين قبلوه فأعطاهم سلطاناً أن يصيروا أولاد الله أي المؤمنون باسمهه" (يو ١٢:١)، فإن الطريق إلى الإيمان بالابن يمر بالآب (يو ٢:٤٤). ومن ناحية أخرى، فإن غاية الروح القدس أن يعرفنا المسيح فهو الذي يعد قلوبنا للإيمان به: "ليس أحد يقدر أن يقول يسسوع رب إلاَّ بالروح القدس" (١كو ٢١:٢)، وهو كروح الحق يُبكِّتنا على خطايانا (يو ٢١:١)، وينخسنا في قلوبنا (أع ٢:٢٢) فيهدينا إلى التوبة؛ وهو الذي يشهد للمسيح (يو ٢٦:١)، ويُقدِّمنا بالمسيح إلى الآب كأولاد لله (رو ٢:١٥)، ويُقدِّمنا بالمسيح إلى الآب كأولاد لله (رو ٢:١٥).

(٣) هناك سلوكيات ملازمة للتوبة الحقيقية وتنمّ عن صدقها وأصالتها:

+ فلكي يظل التائب متمتعاً بنعمة الغفران عليه أن يغفر للمسيئين إليه وبلا حدود متمثّلاً بالرب في اتساع قلبه إزاء الخطاة: "اغفروا يُغفر لكم" (لو ٢٠٧٦). وها هو بطرس يسأل الرب: "كم مرة يُخطئ إليَّ أخي وأنا أغفر له؟ هل إلى سبع مرات؟ قال له يسوع: لا أقول لك إلى سبع مرات، بل إلى سبعين مرة سبع مرات" (مت ٢١:١٨ و ٢٢)، لو ٢٠:٣و٤).

+ يتسق مع حياة التوبة أيضاً إصلاح الأخطاء في حق الغير. وفي هذا يقول الرب: "فإن قدَّمت قربانك إلى المذبح، وهناك تذكَرت أنَّ لأخيك شيئاً عليك، فاترك هناك قربانك قدام المذبح، واذهب أولاً اصطلح مع أخيك، وحينئذ تعالَ وقدِّم قربانك" (مت ٥:٤٢).

+ كما يكشف صدق التوبة التخلُّص من ثمار الخطية. فاستبقاء مكاسب الخطية بعد إعلان التوبة هو رياء وتزييف للتوبة وطعن في صدقها. وقد أكَّــد أصالة توبة زكا وتبعيته للرب إعلائه: "ها أنا يا رب أُعطي نصف أمــوالي للمساكين، وإن كنت قد وشيتُ بأحد أردّ أربعة أضـعاف" (لــو ١٩:٨)، فسمع من الرب البُشرى السارة: "اليوم حــصل خــلاص لهــذا البيـت" (لو ٩١:٩).

+ نضيف أن التائب الحقيقي لا يتحرَّج من الاعتراف بخطيئته أمام الكنيسة والناس، لا يُرائي ولا يُبرِّر نفسه بـــل يسعى للتخلُّص من خطيئته وفضحها، وهكذا يتحرر منها: "مَن يكتم خطاياه لا ينجح، ومَن يُقر بها ويتركها يُـرحم" (أم ١٣:٢٨). ورسول الأمم العظيم القديس بولس لا يخفي ماضيه فيقول: "أنالذي كنتُ قبلاً مُجدِّفاً ومُضطهداً ومُفترياً. ولكنني رُحمتُ، لأبي فعلتُ بجهل في عدم إيمان... أن المسيح يسوع جاء إلى العالم ليُخلِّص الخطاة الذين أو همــم أنا"

(١تِ ١٣:١و ١٥)، والذي فَتَح الرب عينيه يعترف: "أين كنــتُ أعمـــى والآن أبصر" (يو ٢٥:٩).

#### ما بعد التوبية

يكشف نوع الحياة التالية لبدء التوبة الحقيقية عن صدقها وحيويتها. فالتائب الحقيقي يسلك في جدّة الحياة (رو ٢:٤)، وهو نفسه يدرك التغيير الذي طرأ على توجهاته وسلوكه وأهدافه، كما يلمسه مَن حوله، وفي سمعه صوت الرب: "ها أنت قد برئت فلا تُخطئ أيضاً" (يو ٥:٤١). وهو لا يتحفظ في إعلان تبعيته للمسيح والجهر بعمل نعمة الله والتبشير بالمخلّص أمام الآخرين: "اذهب إلى بيتك وإلى أهلك، وأخبرهم كم صنع الرب بك ورهمك" (مر ٥:٩١، لو ٨:٩٣). فالسامرية تركت حرقها ومضت إلى مدينتها قمتف: "هلموا انظروا إنساناً قال لي كل ما فعلت. ألعل هذا هو المسيح" (يو ٤:٢٩). والنتيجة أنْ: "آمن به من تلك المدينة كثيرون من السامريين بسبب كلام المرأة..." (يو ٤:٣٩).

وعلى العكس من ذلك، فإن التظاهر بالتوبة مع استبقاء الخطايا في أركان القلب المظلمة، والاتجاه إلى التديُّن الشكلي السهل والعَرَج بين الفرقتين، يعني أن النفس تتفادى المواجهة الصحيحة، وتتهرَّب من النور ولا تزال تستعذب السير في الظلمة، وترتضي حياة الأسر الذليلة في يد الشيطان.

# الإيمان والتوبية

عندما بدأ الرب دعوته للتوبة بيَّن ألها الخطوة الأولى في الإيمان به: "توبوا وآمنوا بالإنجيل" (مر ١٥:١). وفي ختام دعوته قبل صعوده، أعلن القانون الإلهي: "مَن آمن واعتمد خَلَصَ، ومَن لم يؤمن يُدَنْ" (مر ١٦:١٦).

وواضح أن إعلان الإيمان بالمسيح مخلِّصاً وحيداً (ويقترن به التعهُّد بالتوبة عن حياة الخطية)، هنو خطوة حتمية قبل أن تسمح الكنيسة للشخص البالغ الراشد أن ينال نعمة المعمودية والميلاد الثاني بالروح القدس، الذي يهب الثبوت في المسيح واستمرار التوبة وممارسة القداسة.

فالإيمان ضرورة للخلاص. والذين اعتمدوا في طفولتهم ليسوا مستثنين من شرط الإيمان؛ بل هم ملتزمون عند نضجهم أن يُعلنوا ويختبروا حياة الإيمان لكي يتمتعوا بالخلاص، ويضرموا عمل الروح القدس الذي نالوه في المعمودية، ويمارسوا التوبة وحياة القداسة. وتكون مهمة الوالدين أو الإشبين أو الكنيسة – من خلال التعليم والقدوة – أن يُعَدَّ الطفل المعمَّد خلال سنيه الأولى لقبول الإيمان عندما يبلغ الحلم. وبغير ذلك نكون كمَن يستبعد دور الإيمان في الخلاص.

ويشير التاريخ الكنسي (كما يذكر كتاب الجوهرة النفيسة في علوم الكنيسة للعلاَّمة يوحنا بن زكريا المعروف بابن سبّاع في القرن الثالث عشر وأوائل القرن الرابع عشر) إلى أنه كان من الممارسات المتبعة حتى ذلك الزمان أن يذهب الأبوان بابنهما (أو ابنتهما) الذي بلغ الحلم (حوالي عمر ١٣ أو ١٤ سنة) إلى الكنيسة ليعلن بنفسه إيمانه بالمسيح كمخلّص، حاحداً الشيطان (وهو ما أدته أُمه أو إشبينه عنه يوم معموديته وهو طفل). فالإيمان شخصي وليس نيابياً.

ولا شكّ أن هذا الاحتفال الكنسي بإعلان الإيمان (والتوبة) يضع الشاب (أو الشابة) أمام مسئوليته عن مصيره، ويستثير جدِّيته والتزامه ليحفظ نفسه إلى حياة أبدية. وهكذا يُتمم خلاصه بخوف ورعدة (في ٢:٢١)، رافضاً الخطية ومُصحِّحاً مسيرته كل الأيام بالتوبة الدائمة، ونظن أن توقُّف ممارسته كان خسارة فادحة.

وإذا كنا نفتقد هذا الاحتفال الآن ونتمنى عودته، فإنه يُمارَس بالفعل حالياً في بعض الكنائس الغربية، وعادةً يسبقه منهج تعليمي لعدة أسابيع بحيث يعكس إعلان الإيمان معرفة بحقائق الإيمان ومفردات العقيدة، ليكون المؤمن مؤهّلاً لمجاوبة كل مَن يسأله عن سبب الرجاء الذي فيه (١ بط ٣:٥١).

علاقة التوبة بالإيمان، إذاً، علاقة عضوية كعلاقة الفرع بالأصل. ومن هنا الإلحاح على تجديد الإيمان وتفعيله. فالتوبة الأولى والمتجددة هي إعلان على فاعلية الإيمان الحي (الذي يجهر به الكثيرون بعد معموديتهم) وعلاقتها الساطعة: الحرية من الخطية: "فإن حرركم الابن فبالحقيقة تكونون أحراراً" (يو ٣٦:٨٣)، والسير في النور: "سيروا ما دام لكم النور" (يو ٣١:٥٣)، "أنا هو نور العالم. مَن يتبعني فلا يمشي في الظلمة بل يكون له نور الحياة" (يو ٢١:٥٨).

ور.بما اختبر الخاطئ التائب بعد توبتــه حياة قداسة أكثر ازدهاراً وثماراً مــن حياة مؤمــن فاتــر اكتفى بالقليل.

إن التوبة في الحقيقة هي عمل القديسين.

# إقامة لعازرمن الموت ... إعلان مبكر عن قيامة الحياة

قبل أيام من مواجهته للموت في الموقعة الكبرى التي قهر فيها الموت - الذي قبله بإرادته لثلاثة أيام ثم دحره يوم القيامة - يتواجه معه أمام قبر لعازر كأنها المعركة التمهيدية المبشرة بالانتصار في الجولة النهائية التي تم الإعداد لها منذ سقط الإنسان.

### صديق العائلة

في بيت لعازر وموثا ومويم – الذين كان يسوع يحبهم (يـو١١: ٥) – كثيرا ما وحد الرب راحته، رغم أن البيت يقع في قرية بيت عنيا (أي بيـت العناء). وسجّل الكتاب في بدايات خدمة الرب زيارة لهذا البيت (لـو١٠: ٣٨–٤) عرفنا من خلالها الأخت الكبرى موثا المرتبكة في خدمة كـثيرة تكريما للضيف المحبوب، وقرأنا مديحا لمريم الأخت الصغرى التي لم تكن تضيّع الفرصة بل كانت تجلس عند قدمي الرب وتحفظ كلمات الحياة الخارجة من فيه، فهي عرفت أين تكمن حاجتها "فاختارت النصيب الصالح الـذي لـن يـرع عرفت أين تكمن حاجتها "فاختارت النصيب الصالح الـذي لـن يـرع

منها" (لو ۱۰: ۲۲). وتكرر مديجها فيما بعد، قبل الفصح بأيام، في حفل عشاء ابتهاجا بقيامة أخيها لعازر، إذ دهنت قدمي السيد بطيب ناردين خالص كثير الثمن، ومسحتهما بشعر رأسها. وردا على انتقاد يهوذا لهذا الإسراف قال يسوع "اتركوها.. قد عملت بي عملا حسنا.. قد سبقت ودهنت بالطيب يسوع "اتركوها.. الحق أقول لكم حيثما يكرز بهذا الإنجيل في كل العالم يخبر أيضاً بما فعلته هذه تذكاراً لها"

(مت٢١: ٢-٣١، مر١٤: ٣-٨).

ثم جاء ذكر أخيهما لعازر (ومعنى الاسم إيلى عزار أى الله آزر أو أعان) في رسالة بعثت بها الأختان تستدعيان الرب – صديق العائلة – وهو في وادى الأردن بعيدا عن بيت عنيا على سفر يوم كامل، قائلتين "يا سيد هوذا الذي تحبه مريض" (يو ١١: ٣).

عندما بلغ الربَ الخبر – وبحسب متابعة الأحداث – كان لعازر قد مات بالفعل. وقد دبر الرب أن يكون بعيدا ساعة مرض لعازر لأنه لو كان هناك لما سمح بموته. وهذا كان إيمان مرثا ومريم "يا سيد لو كنت ههنا لم يمت أخى" (يو ١١: ٢١، ٣٣).

وعلى العكس فقد مكث يسوع فى وادى الأردن يومين آخرين، لكى يعمل الموت فعله ويؤدى فى النهاية إلى مجد الله "ليتمجد ابن الله به" (يو ١١: ٤).

## أذهب لأوقظة

ولأن الرب هو القيامة والحياة، وهو قد جاء ليحررنا من موت الخطية ومن الموت الأبدى، فالموت لا يستطيع الصمود أمامه وهو مهزوم لا محالة. ومن هنا فالرب لا يرى في الموت، أقسى و آخر أعدائنا، إلا أنه محرد رقده مؤقت يطول أو يقصر، وتعقبه القيامة كأنها الاستيقاظ (ويستّمي النساك النوم

بالموت الصغير)، ومن هنا قال "لعازر حبيبنا قد نام لكنى أذهب لأوقظه" (يو ١١: ١١). فالرب وهو يقيم من الموت (موت الخطية أو الموت الجسدى) كأنه يوقظ من النوم، وهكذا قال عندما دخل على ابنة يايرس وهى ميتة "لم تمت الصبية لكنها نائمة" (مر ٥: ٣٩، لو ٨: ٥٠).

وفى مناسبات أحرى تعامل الرب مع الموت الجبار كأنه يشفى من المرض. هكذا قال ليايرس رئيس المجمع – وأحدهم يخبره "قد ماتت ابنتك لا تتعب المعلم" (لو  $\Lambda$ :  $\Lambda$ ) – "لا تخف. آمن فقط فهى تشفى"(لو  $\Lambda$ :  $\Lambda$ ). وقال لتلاميذه عن لعازر "إن كان قد نام فهو يشفى. وكان يسوع يقول عن موته".

والأمر نفسه ينطبق على تعامل الرب مع موت الخطية فهو يُنهض الخطاة من خطيتهم كأنه ينقذهم من النوم أو يشفيهم من المرض. وكما ينادى الوحى "استيقظ أيها النائم (الخاطئ المتهاون) وقم من الأموات (الهض من حياة الخطية إلى الحياة الجديدة) فيضئ لك المسيح" (افه: ١٤). هذه هي القيامة الأولى التي ينعم بها الرب علينا هنا على الأرض (رؤ٠٢: ٥) وهي عربون قيامتنا الأخيرة.

# هو القيامة والحياة.. الأن وإلى الأبد

فى حوارهما مع الرب، بدت مرثا ومريم واثقتين فى الرب، وإنما فى حدود إيما لهما الذى اتسع لقدرة الرب على الشفاء (واضح من كلما هما: لو كنت ههنا لم يمت أخى)، ولكن ليس لقدرته على الإقامة فى الحال. إذ أنه لما بشر مرثا بقوله "سيقوم أخوك" (يو ١١: ٣٣) كان أن أمنت على كلماته، ولكن بحسب فهمها، قائلة "أنا أعلم أنه سيقوم فى القيامة فى اليوم الأخير" (يو ١١: ٢٤)، فأتاحت لنا ولكل من يؤمن أن نسمع من الرب كلماته أنه القيامة والحياة .. الآن – ونحن أحياء – وليس غداً؛ أو الآن وفى آخر الزمان – فى

بحيئه الثانى – وإلى الأبد، وأن انتقالنا الآن من الموت إلى الحياة فى المسيح هو الشهادة على تمتعنا بالقيامة والحياة فى اليوم الأخير. فالذى أقامنا الآن من موت الخطية هو هو الذى سيقيمنا من قبورنا فى اليوم الأخير:

"أنا هو القيامة والحياة (الجديدة هنا والأبدية في مجيئه). من آمن بي ولو مات (بالجسد) فسيحيا (في قيامة الحياة). وكل من كان حيا (روحيا) وآمن بي فلن يموت (روحيا) إلى الأبد (لن يجوز عليه الموت الأبدى بل ينال الحياة الأبدية)" (يو ١١: ٢٥، ٢٦).

وهو تأكيد على ما سبق أن قاله الرب بعد شفاء مريض بيت حسدا عن الخلاص والنهوض من الموت الذى يبدأ هنا: "الحق الحق أقول لكم إن من يسمع كلامى ويؤمن بالذى أرسلنى فله حياة أبدية ولا يأتى إلى دينونة بل قد انتقل من الموت إلى الحياة . الحق الحق أقول لكم إنه تأتى ساعة وهى الآن حين يسمع فيها الأموات (الخطاة ) صوت ابن الإنسان (نداء الخلاص في الإنجيل والتعليم والكرازة) والسامعون (الطائعون المؤمنون والثابتون) يحيون (يخلصون بالإيمان بالمسيح)"(يوه: ٢٤، ٢٥). وأيضاً قوله "كل من يرى الابن ويؤمن به تكون له حياة أبدية وأنا أقيمه في اليوم الأخير"(يوت: ٤٠)، "من يأكل حسدى ويشرب دمى فله حياة أبدية وأنا أقيمه في اليوم الأخير"(يوت: ٤٠)؛

بالضبط، كما أنه القيامة والحياة في اليوم الأخير "لا تتعجبوا من هذا فإنه تأتى ساعة (الجيء الثانى) فيها يسمع جميع الذين في القبور (الأموات بالجسد) صوته (ابن الله) فيخرج الذين فعلوا الصالحات إلى قيامة الحياة (الحياة الأبدية) والذين عملوا السيئات إلى قيامة الدينونة (الموت الأبدى)"(يوه: ٢٨،

نعم .. القيامة تبدأ هنا. والذين يعيشون في المسيح يسوع الآن وتحرروا من

الخطية (شوكة الموت) بقوة قيامة المسيح، قيامتهم هنا هي عربون قيامتهم الخطية: "ها ملكوت الله داخلكم" (لو١٧: ٢١)؛

والحياة الأبدية تبدأ هنا "وهذه هي الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الحقيقي وحدك ويسوع المسيح الذي أرسلته" (يــو١٧: ٣)، وتمتــد إلى ما لا لهاية؛

والسماء صارت على الأرض. فالمسيح حاضر بجسده ودمه على المذبح، وأرواح الملائكة والقديسين من حولنا وإن لم نرهم بعيوننا الجسدية، ونحن عندما نصلى نتصل بالسماء. وفي الأسرار نحن نتعامل مع شخص المسيح والروح القدس "فمن يأكلني فهو يحيا بي" (يو٦: ٥٧).

## شريك الألم والموت

لما تصاعدت العواطف الجزينة وساد البكاء مريم واليهود الذين جاءوا معها وهرعوا للقاء السيد قبل بلوغه البيت، انزعج يسوع بالروح واضطرب، واجتهد أن يخفى حزنه وسألهم أين وضعوا الميت. ولكن دموعه هو الآخر سالت حباً، وسجل الكتاب هذا الحدث في أقصر آياته "بكى يسوع" (يو ١١: ٥٥)، كما سجل ملاحظة اليهود "انظروا كيف كان يحبه" (يو ٢١: ٣٦).

ها هو الرب يعبر عن كمال مشاعره تجاه الإنسان الذى سيذبح من أجله على الصليب بعد أيام. فكما شاركنا التعب (يوع: ٦) والعطش (يوع: ٧، ١٩ ٢٠ ٢٨) والجوع (متع: ٢) والحزن (مر٣: ٥، مت٢٠: ٣٨)، ها هو يقاسمنا همومنا وضيقنا وانزعاجنا، وهذه المرة دموعنا تعبيراً عن مشاركته لنا مشاعرنا الحزينة تجاه الموت. فإن كان كمال عدله يقبل أن نجتاز الموت بسبب خطايانا، فإن كمال محبته يعلن إشفاقه وتحننه على من يطويهم الموت وعلى أحبائهم الذين يسحقهم حزن الموت. ومن أجل هؤلاء ارتضى أن يسلم نفسه للموت "لكى يبيد بالموت ذاك الذى له سلطان الموت أى إبليس ويعتق للموت "لكى يبيد بالموت ذاك الذى له سلطان الموت أى إبليس ويعتق

أولئك الذين خوفا من الموت كانوا جميعا كل حياهم تحت العبودية" (عب٢: ١٥، ١٥).

وهكذا تحققت فى الرب النبوات القديمة "رجل أوجاع ومختبر الحين.. وهو مجروح لأجل معاصينا مسحوق أجل آثامنا تأديب سلامنا عليه وبحُبُره شفينا والرب وَصَع عليه إثم جميعنا.. أما الرب فسر أن يسحقه بالحزن إن جعل نفسه ذبيحة إثم.. وهو حمل خطية كثيرين وشفع فى المذنبين" (إش٣٥٥،٣، ٥، ٦، ١٠).

وهكذا كتب معلمنا بولس فى رسالته إلى العبرانيين عن مخلصنا المتألم "لأن ليس لنا رئيس كهنة غير قادر أن يرثى لضعفاتنا بل مجرَّب فى كل شئ مثلنا بلا خطية" (عب٤: ١٥).

## يسوع القيامة والحياة في مواجهة الموت

ثم حاءت لحظة المواجهة. المسيح أمام مغارة مغلقة تحتوى حسد لعازر المتحلل المنتن والذى طواه الموت قبل أربعة أيام (يو ١١: ٣٨، ٣٩). ها هو الكلمة الخالق، الديان الذى يسمع الراقدون صوته، بقوة القيامة والحياة المذخرة فيه، ينتزع لعازر من براثن الموت، ويستدعى نفسه من هاوية الجحيم كى تسكن الجسد من حديد، فتتوقف فيه عوامل الموت وتدب الحياة وتتردد الأنفاس وينبض القلب ويجرى الدم وتعمل الأجهزة، كأنه كان نائما واستيقظ. وبقوة واقتدار وجلال يصرخ الرب بصوت عظيم "لعازر هلم خارجا" (يو ١١: ٣٤) فيقوم لعازر حياً بقوة الحياة فى كلمة الله. وهكذا برهن الرب على صدق كلماته "أنا هو القيامة والحياة. من آمن في ولو مات فسيحيا" (يو ١١: ٥٠).

ومعركة الصليب بادية في الافق جاءت إقامة الرب للعازر في الوقت المعين هذه الصورة العلنية الجبارة كي يتيقن تلاميذه وكل من يؤمن به أنه لا يمكن أن يُمسك من الموت وهو رب الحياة. فالذي أقام لعازر بقوته وكلمته قادر أن يقيم نفسه. وعليهم أن يذكروا كل ما قاله لهم مرارا من قبل عندما أعلن أنه سيسلَّم إلى أيدي رؤساء الكهنة ليتاً لم كثيرا ويصلب، مقرنا كلماته في كل مرة بأنه "في اليوم الثالث يقوم" (مت٢١١٦، ٢١:٢٦، ١٩:٢، ٣٢:٢٨) مر٨:٣١).

وإذا كان الرب قد أكد بإقامته للعازر أنه هو القيامة والحياة قبل أيام من صلبه وموته وقيامته، فهو قد ظل القيامة والحياة حتى وهو فى القبر وقبل أن يقوم، فيذكر الكتاب أنه بعد أن أسلم الروح أن "الأرض تزلزلت والصخور تشققت والقبور تفتحت وقام كثير من أجساد القديسين الراقدين وخرجوا من القبور بعد قيامته ودخلوا المدينة المقدسة وظهروا لكثيرين" (مت٢٠).

وبالنسبة لنا نحن المؤمنين الذين انتهت إلينا أواخر الدهور وتمتعنا بالخلاص والحياة الجديدة، فإن إقامة لعازر وقيامة الرب هي برهان ما سيفعله عند بحيئه "في مجده وجميع الملائكة القديسين معه" (مت٢٥: ٣١) "بمتاف بصوت رئيس ملائكة وبوق الله" (١٦س٤: ١٦) فيقيمنا من التراب ويحيى عظامنا من جديد. وإذا كان لعازر قد مات بعد إقامته، فإننا أبناء القيامة الأخيرة لن نموت أبداً.



# الحديث الأخير ... والصلاة الأخيرة

فى الساعات القليلة الباقية بين سر العشاء الأخير وخروجه إلى جبل الزيتون وجهاده فى الصلاة قبل القبض عليه واقتياده للمحاكمات الظالمة والصلب، فتح الرب يسوع قلبه لتلاميذه وقال كلماته الوداعية، ووصاياه ووعوده الأخيرة، وختمها بصلاته العلنية الفريدة، على مرأى ومسمع من تلاميذه، متشفعاً من أجلهم ومن أجل كنيسته، وكاشفا بعض أسرار العلاقة غير المدركة بين الآب والابن.

وهنا محاولة للتفرس فى حديث الرب لتلاميذه ثم لأبيد، وقراء تهما قراءة متأنية، للإحاطة بعناصرهما الرئيسية، دون تفصيل، ودون التزام صارم بالسياق، يما ييسر على قارىء الكتاب فهما أعمق لكلمات الرب، خاصة وقد استغرقت أكثر من ثلاثة أصحاحات كاملة من إنجيل معلمنا يوحنا (يو ٣١:١٣-٢٦:١٧).

#### (١) أتت ساعة المحد

+ المسيح يصف ما سيأتي عليه من آلام، يختمها الموت - وهو يراها كأنها حاضرة بالفعل (..وهو عالم أن ساعته قد جاءت لينتقل من هذا العالم إلى الآب.. - يوسا: ١) - بقوله: "الآن تمجد ابن الإنسان وتمجد الله فيه. إن كان الله قد تمجد فيه فإن الله سيمجده في ذاته ويمجده سريعاً" (يوسا: ٣١،٣٢).

وقال كلماته هذه فور خروج يهوذا – الذى دخله الشيطان – بعد العشاء، وهو الذى حتَّه قبل قليل على سرعة تنفيذ ما وطّد النفس على اتخاذه من تسليم المعلم إلى أعدائه "ما أنت تعمله فاعمله بأكثر سرعة" (يو٢٧:١٣).

وهو ما عاد إليه الرب في بداية صلاته الشفاعية قائلاً "أيها الآب قد أتت الساعة.. مجد ابنك ليمجدك ابنك أيضاً..."(يو ١:١٧).

فالمسيح يرى صليبه عرشاً، وآلامه ودمه المسكوب، وموته ونزوله إلى القبر، ثم قيامته المنتصرة التي سحقت الشيطان سحقاً وبددت مؤامراته على الإنسان، تحقيقاً مظفراً لهدف مجيئه، ومن هنا تصير ساعة الصليب والموت الآتى هى ساعة المجد لأن بها غلب مخلص العالم.

على نفس القياس فإن آلامنا نحن المؤمنين من أجل المسيح هي أيضاً ستقودنا إلى المجد "إن كنا نتألم معه لكي نتمجد أيضاً معه. فإني أحسب أن آلام الزمان الحاضر لا تقاس بالمجد العتيد أن يستعلن فينا" (رو٨: ١٧، ١٨) "لأن خفة ضيقتنا الوقتية تنشئ لنا أكثر فأكثر ثقل مجد أبدياً" (٢ كو٤:١٧).

+ الابن مجّد الآب بتكميل العمل الخلاصي المنوط به:

"أنا مجّدتك على الأرض. العمل الذي أعطيتني لأعمل قد أكملته. والآن

محدن أنت أيها الآب عند ذاتك بالمجد الذى كان لى عندك قبل كون العالم" (يو٢١٤)، ٥).

.. وعن العمل الذي أتمه الرب، يقول مخلصنا:

"أنا أظهرت اسمك للناس الذين أعطيتني من العالم. كانوا لك وأعطيتهم لى وقد حفظوا كلامك. والآن علموا أن كل ما أعطيتني هو من عندك. لأن الكلام الذي أعطيتني قد أعطيتهم وهم قبلوا وعلموا يقيناً أنى خرجت من عندك و آمنوا أنك أرسلتني" (يو٢:١٧).

+ والآب يمجد الابن بأن يهب الحياة الأبدية لكل من يؤمن:

"أيها الآب... مجد ابنك... إذ أعطيته سلطاناً على كل جسد ليعطى حياة أبدية لكل من أعطيته. وهذه هى الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الحقيقى وحدك ويسوع المسيح الذى أرسلته" (يو١:١٧-٣).

فالتمجيد الحقيقى الذى يطلبه الابن هو لحساب من مات لأجلهم. ومن هنا فما يراه تمجيداً له ولإرساليته هو أن يهب الآب الحياة الأبدية لمن قبلوا الخلاص "لكى لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة الأبدية" (يو٣٦٣).

كما نرى فنحن حاضرون دوماً فى تدبير الآب وعمل الابن وإلهام الروح القدس وفعله. وفى معركة الابن الفاصلة ضد قوات الشر والظلمة، نحن فزنا معه وفيه، فبموته وقيامته وصعوده صار لنا دخول إلى ملكوته، والحياة الأبدية التى كانت للثالوث صارت أيضاً لكل من يؤمن بالابن مخلصاً وحيداً "وهذه هى الشهادة أن الله أعطانا حياة أبدية وهذه الحياة هى فى ابنه. من له الابن فله الحياة ومن ليس له ابن الله فليست له الحياة" (١١٥ ،١١).

#### (٢) رؤى المستقبل

تضمن حديث الرب إلى تلاميذه إشارات متكررة إلى أحداث تتم فى المستقبل القريب أو البعيد (تُضم إلى أحاديثه قبل يومين عن الأهوال الآتية وعلامات مجيئه ومشاهد من اليوم الأخير – مت٢٤،٢٥؟ مر١٣ لو٢١)، وصارت لكل الكنيسة رؤى تتحقق فى قابل الأيام وحتى انقضاء الدهر.

+ "أنا أمضى (إلى الآب) لأعد لكم مكاناً" (يو ٢:١٤، ٣، ٢٨، ٢٩؛ ١٦، ٥٠، ٢، ٢١، ٢٨):

وهنا يخبر الرب عن صعوده بعد موته وقيامته، ولكنه يجعل لمؤمنيه موقعاً في هذا الحدث الإلهي، فهو يعود إلى مجده الذي كان له قبل كون العالم، وفي نفس الوقت، يستكمل مسيرة الخلاص للإنسان بإعداد موطنهم النهائي الأبدى في الملكوت السعيد "لأننا نعلم أنه إن نُقض بيت خيمتنا الأرضى فلنا في السموات بناء من الله بيت، غير مصنوع بيد، أبدى" (٢كوه:١).

+ "أُرسل لكم المعزى .. روح الحق .. الذى يرشدكم إلى جميع الحق" (يو١٤:١٥، ١٧، ٢٥؛ ١٥: ٢٦، ٣:١٦، ٧- ١٥):

وهو يؤكد هنا على أنه لن يتركهم يتامى ولكنه سيرسل لهم الروح القدس يعزيهم عن غياب المحبوب بالجسد، ويحفظهم فى القداسة ويدافع عنهم أمام العالم، ويملأهم بالقوة، ويرشدهم إلى الحق الإلهى ويُلزمهم به، ويتكلم فيهم خلال كرازهم، ويذكّرهم بوصايا الرب وأقواله، ويشددهم حتى المواجهة الأحيرة.

+ وفي ملء الزمان ".. آتى أيضاً و آخذكم إلى حتى حيث أكون أنا

تكونون أنتم أيضاً" (يو ١٤ ٣:١).

وهنا ينقل الرب ذهنهم إلى انقضاء الدهر ومجيئه الأحير المملوء محداً الذى يطوى صفحة الخلاص الأحيرة والتي ستمتد بلا نهاية (حيث يكون هو): "هكذا المسيح أيضاً بعدما قُدّم مرة لكى يحمل خطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب ٢٨:٩)؛

"فإن سيرتنا نحن هي في السموات التي منها ننتظر مخلصاً هو الرب يسوع المسيح الذي سيغير شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (ف٣٠:٢٠)؛

"أنتم الذين بقوة الله محروسون بإيمان لخلاص مستعد أن يعلن في الزمان الأخير" (١ بط ١:٥).

نحن أيضاً في آلامنا مع المسيح ننال تعزية الروح، وفي انحرافنا يوقظنا تبكيته، وفي إحساسنا بمحدودية وجودنا تلهمنا كلمات الرب بالشوق إلى مجيئه الثاني حيث "نتغرب عن الجسد ونستوطن عند الرب" (٢ كوه : ٨).

#### (٣) مساندة وتحذير

والرب عالم بما سيأتى على تلاميذه بعد ارتفاعه من اضطهاد العالم لهم، ومواجهته لهم بالقسوة والظلم والمقاومة وكل ألوان البغضة، وحتى الموت، فهو في كلماته، الخارجة أيضاً في ظروف الحصار والآلام والصليب والموت الذي ينتظره في اليوم التالى، يسندهم ويشجعهم، ويهبهم سلامه، ويحذرهم ألا يخافوا أو يعثروا، ويملأهم باليقين في غلبته، ويريهم الوجه الآخر الذي سيثمره الألم والموت، مستخدماً حدث ميلاد الحياة الجديدة للطفل من وسط آلام أمه وأحزاها والموت الذي يتهددها وهي تلد: "الحق الحق أقول لكم إنكم

ستبكون وتنوحون والعالم يفرح. أنتم ستحزنون ولكن حزنكم يتحول إلى فرح. المرأة وهو تلد تحزن لأن ساعتها قد جاءت ولكن متى ولدت الطفل لا تعود تذكر الشدة بسبب الفرح لأنه قد ولد إنسان فى العالم. فأنتم كذلك عندكم الآن حزن ولكنى سأراكم أيضاً (بعد القيامة) فتفرح قلوبكم ولا يترع أحد فرحكم منكم" (يو٢١:١٦-٢)؛

"لا تضطرب قلوبكم .. سلاماً أترك لكم سلامى أعطيكم ليس كما يعطى العالم أعطيكم أنا.. قد كلمتكم بهذا لكى لا تعثروا.. قد كلمتكم بهذا ليكون لكم في سلام. في العالم سيكون لكم ضيق ولكن ثقوا أنا قد غلبت العالم" (يو ١٤١٤، ٢٧، ١٤١٦)

والكلمات هي لنا نحن أيضاً. والرب وسط الحصار والتجارب والهموم يعدنا بسلامه، محذراً ألا نضطرب أو نعثر أو نخاف، أو أن نستسلم للحزن، فالفرح في انتظارنا بحضور المسيح.

### (٤) الوصايا الأخيرة

ولأنها آخر كلماته لتلاميذه وكنيسته قبل أن يمضى إلى الصليب والموت، فقد ضمنها الرب آخر وصاياه التي تكثف خلاصة تعاليمه. واختار لها هذه الساعات الحاسمة، المحاصرة بالاضطهاد والألم، والمخضبة بالدم، لتكون دوما موضع الطاعة والالتزام الصارم، توقيرا للدم الكريم والحياة التي سكبها المخلص فداء للإنسان وحباً.

+ وكانت أولى الوصايا أن يحبوا بعضهم بعضا باعتبار المحبة علامة تلمذهم للمسيح "وصية جديدة أنا أعطيكم أن تحبوا بعضكم بعضا كما أحببتكم أنا

(إلى الموت). هذا يعرف الجميع أنكم تلاميذى.. هذه هى وصيتى أن تحبوا بعضكم بعضا كما أحببتكم، (ف) ليس لأحد حب أعظم من هذا أن يضع أحد نفسه لأجل أحبائه" (يو 12.30).

+ وطلب الرب أن يثبتوا فيه ويثبت كلامه فيهم فيثمرون ويمجدون الله، كما ينالون منه كل ما يطلبون:

"اثبتوا في وأنا فيكم... الذى يثبت في وأنا فيه هذا يأتى بثمر كثير. إن ثبتم في وثبت كلامى فيكم تطلبون ما تريدون فيكون لكم. بهذا يتمجد أبى أن تأتوا بثمر كثير" (يو ١٠: ٤، ٧، ٨).

+ وبيّن الرب أن علامة محبته أن يحفظوا وصاياه. كما ألهم يثبتون في محبته: الرب إن فعلوا كل ما يوصيهم به كما أنه قد حفظ وصايا أبيه ويثبت في محبته:

" إن كنتم تحبوننى فاحفظوا وصاياى.. الذى عنده وصاياى ويحفظها فهو الذى يحبنى، والذى يحبنى يحبه أبى وأنا أحبه وأظهر له ذاتى.. إن أحبنى أحد يحفظ كلامى ويحبه أبى وإليه نأتى وعنده نصنع متر لاً.. اثبتوا فى محسبتى. إن حفظتم وصاياى تثبتون فى محبتى كما أبى أنا قد حفظت وصايا أبى وأثبت فى محبته..أنتم أحبائى إن فعلتم ما أوصيكم به" (يو١٤: ١٥، ٢١، ٢٢، ٢٣،

+ وأوصاهم الرب أن يطلبوا باسمه فسوف ينالون:

"الحق الحق أقول لكم إن كل ما طلبتم من الآب باسمى يعطيكم. إلى الآن لم تطلبوا شيئاً باسمى. اطلبوا تأخذوا ليكون فرحكم كاملاً" (يو ١٦: ٢٣، ٢٤).

+ وأكد لهم أن يستقلوا عن العالم فهم ليسوا منه وهم سيكونون دوما

- كما كان هو - موضع بغضة العالم:

"إن كان العالم يبغضكم فاعلموا أنه قد أبغضنى قبلكم. لو كنتم من العالم لكان العالم يحب خاصته. ولكن لأنكم لستم من العالم بل أنا اخترتكم من العالم لذلك يبغضكم العالم.. إن كانوا قد اضطهدونى فسيضطهدونكم" (يوه ١: ١٨ - ٥٠).

+ وكخاصته الذين عرفوه ولازموه من الابتداء، فهو يوصيهم أن يشهدوا له. وكل من يختبر الإيمان الحقيقي لا يستطيع أن يكتم الشهادة التي يسندها الروح القدس:

"ومتى جاء المعزى.. فهو يشهد لى.. وتشهدون أنتم أيضاً لأنكم معى من الابتداء" (يو ١٥: ٢٦، ٢٧).

ولنتذكر نحن أيضاً وصاياه الأخيرة: أن نحب بعضنا بعضا دون شروط كما أحبنا هو ونحن بعد خطاة ومات لأجلنا (روه: ٨)، وسيكون حفظنا لوصاياه، واستقلالنا عن عالم الشر، وشهادتنا للمخلص لمن حولنا كمؤمنين ملتزمين، علامات فارقة لمحبتنا للرب.

## (٥) حديث إلى الآب من أجل الكنيسة

في هاية حديثه إلى تلاميذه، يقول الكتاب "تكلم يسوع هذا ورفع عينيه نحو السماء وقال..." (يو١٧: ١)، وبدأ حديثه إلى الآب، ولكن التلاميذ، والكنيسة من بعدهم، لم يغيبوا عنه في معظم الحديث، فهو يصلى متشفعاً من أجلهم.

+ فهو يسأل الآب أن يحفظهم في اسمه ويديم وحدهم، وأن يحفظهم من الشرير، ويقدسهم في الحق (يو١٧: ٦-٢٣):

"من أجلهم أنا أسأل... أيها الآب القدوس احفظهم في اسمك الذي أعطيتني ليكونوا واحدا كما نحن... لست أسأل أن تأخذهم من العالم بل أن تحفظهم من الشرير...قدسهم في حقك. كلامك هو حق.. ولست أسأل من أجل هؤلاء بل أيضاً من أجل الذين يؤمنون بي بكلامهم ليكون الجميع واحداً كما أنك أنت أيها الآب في وأنا فيك ليكونوا هم أيضاً واحداً فينا.. أنا فيهم وأنت في ليكونوا مكمّلين إلى واحد" (يو١٧: ٩، ١١، ١٥، ١٧).

+ وهو في الختام يطلب من أجل دخولهم إلى محده الأبدى:

"أيها الآب أريد أن هؤلاء الذين أعطيتني يكونون معى حيث أكون أنا لينظروا مجدى الذى أعطيتني لأنك أحببتني قبل إنشاء العالم... وهؤلاء عرفوا أنك أنت أرسلتني وعرفتهم اسمك وسأعرفهم ليكون فيهم الحب الذى أحببتني به وأكون أنا فيهم" (يو١٧: ٢٤-٢٦).

+ فى صلاته الشفاعية يؤكد الرب أنه لا يسأل فقط من أجل تلاميذه وإنما من أجل كل مؤمنيه، أى من أجلنا نحن الذين انتهت إلينا أواخر الدهور. وسنظل دوما متمتعين بعينه الساهرة على جهادنا، ووحدتنا، وعمل دمه الذى يغلب عدونا المشتكى علينا أمام إلهنا نهاراً وليلاً (رؤ١٢: ١٠، ١١)، وبنعمة روح قدسه الذى يعزينا فى كل ضيقتنا، ويملأنا بالفرح وسط الآلام، ويكشف ضعفنا ويستثير توبتنا، ويشفع فى طلباتنا، ويعدنا للقاء العريس فى مجيئه.

#### \* \* \*

فى حديث الرب الأحير نرى ابن البشر وابن الله.. الإنسان الإله.

+ فالرب قد أخلى نفسه وأطاع حتى الموت موت الصليب (في ٢: ٦-٨)

وكابن البشر ناب البار عن الخطاة وحمل خطاياهم فى حسده (١بط٢: ٢٤). ومحا الصك الذى عليهم ورفعه من الوسط وسمره بالصليب (كو٢: ١٤). ولكنه ظل الإله.. الله الابن.. الذى قبل الآلام والموت بإرادته "لى سلطان أن أضعها ولى سلطان أن آخذها أيضاً" (يو١٠: ١٨)، والذى كان عمله الخلاصى موضع سرور الآب (إش٥٠: ١٠، مت٣: ١٧، ١٧) ه، لو٣: ٢٢، مر١: ١١).

+ كنائب عن البشر أطاع ليمحو عار العصيان القديم، واتضع حدا ليحقق العودة إلى الفردوس التي طرد الكبرياء منها الأبوين الأولين، وكالله كلى المعرفة وكلى الوحود وكلى القدرة كان يرى كل ما يأتى عليه قبل أن يفكر فيه البشر ويحققوه.

+ ولأنه لأجل هذا (أى الخلاص) قد أتى، فهو يتكلم عنه مسبقا دون اضطراب أو خوف أو تورّط، وإنما كحقيقة سوف تتم بكل ملابساتها الدامية، مؤكدا أن الموت ليس هو النهاية، بل ستعقبه القيامة التي تمجد الصليب والموت وتحقق سيادة الحياة على الموت والنور على الظلمة، والبر على الخطية.

#### \* \* \*

أما بعد...

فقد قصدنا أن نعرض للعناصر الرئيسية لحديث الرب الأحير كما سجله لنا القديس يوحنا في إنجيله.

ولكن كلمات الرب أغنى من أن تُحصر كل معانيها، وأرحب من أن تُستوعب، وأعمق من أن يُسبر غورها. ومن هنا فلكل مؤمن نصيبه من نور كلمة الإنجيل بحسب صدق إيمانه واستقامة قلبه واستعداده للطاعة دون تحفظ.

والآن فلنعُد إلى الكتاب المقدس ونقرأ من حديد حديث المسيح الأخير وصلاته للآب، فهو حديث لنا نحن أيضاً، والصلاة كانت من أجلنا، لنكون معه ويكون هو فينا.



- + المسيح فصحنا
- + المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة
  - + نعم .. جاء ليموت كي يهب الحياة

# المسيح فصحنا

علاقة الفصح بالصليب والآلام والقيامة ساطعة ناطقة بالتدبير الإلهي الذي نسجها عَبْرَ القرون وخلال أحداث التاريخ، التي تمسك بها وتحرِّكها الأصابع الإلهية كي تقع في الوقت المعيَّن، وفي ملء الزمان، العريان والمكشوف لعيني الله قبل الزمان (عب ٤: ١٣). والمقابلات بين الأحداث وبعضها، وبين الرموز والحقائق، تتجاوز العفوية والمصادفات والافتعال، وإنما هي في موضعها بالضبط وتنطبق تمام الانطباق بصورة إعجازية. وما جرى من مواقف وأحداث خلال أكثر من خمسة عشر قرناً يأتي تفسيره بصورة مكثّفة في حياة المسيح القصيرة بالجسد، وخاصة في أيامها الأخيرة: من ليلة جمعة الصليب وحتى فجر أحد القيامة.

من هنا فعيد القيامة يُـسمَّى أيـضاً عيـد الفـصح Pâques - Easter،

والأسبوع السابق يسمَّى "أسبوع الآلام" أو "**البصخة**" (١) التي تعني الفصح أو العبور.

وإذا كان الفصح اليهودي في القديم يجمع اليهود في أورشليم لذبح خروف الفصح وأكّله، إحياءً لذكرى الخروج من مصر، والتحرُّر من عبودية فرعون بذراع الرب الرفيعة، وعبور البحر الأحمر إلى أرض كنعان، فإن الفصح المسيحي يجمع اليوم في أركان العالم كله المؤمنين بالمخلِّص حَمَل الله الحقيقي، خروف الفصح الأبدي الذي رفع خطايا كل البشر (يو ١: ٢٩)، وعَبَرَ بهم من الظلمة إلى النور، ومن موت الخطية إلى الحياة الأبدية وسُكنى الملكوت.

ونحن هنا نعرض للعلاقة بين الفصحين والاتصال الوثيق بينهما:

# أولاً: عن الفصح القديم - شِبْه السماويَّات

+ كما هو معروف فقد تأسَّس الفصح اليهودي في مصر تمهيداً للـضربة العاشرة والأخيرة (قتل أبكار المصريين) (خر ١١: ٥؛ ١٢: ٢ او ٢٩ و ٣٠) التي بلغ بما خلاص بني إسرائيل ذروته. وقد أمر الرب أن يُمارَس الفصح كفريضة دائمة مع اكتمال البدر، مساء الرابع عشر من أول شهور الـسنة: أبيب (والمعروف بعد السبي بشهر نيسان) (خر ٢١: ٢و ١٨؛ ١٣: ٤). وكان يُقدَّم للرب حَمَل أو جدي ذكر بلا عيب (خر ٢١: ٣-٦، تـث ٢١: ٢)،

<sup>(</sup>١) من الكلمة اليونانية Pascha المشتقة من "قسحا" الآرامية، و"قيساح" العبرية.

<sup>(</sup>٢) في الفصح الأول الذي حرى في مصر أَمَرَ الرب أن يأخذ جماعة إسرائيل الدم "ويجعلونه على القائمتين والعتبة العُليا... ويكون لكم الدم علامة على البيوت التي أنتم فيها، فأرى الدم وأعبر عنكم، فلا يكون عليكم ضربة الهلاك حين أضرب أرض مصر... فحين يـــرى الدم... يعبُر الرب عــن الباب، ولا يَدَع المُهلك يدخل بيوتكم ليضرب" (خر ١٢: ٧، ١٣، ٢٢، ٣٣). فالفصح هو أيضاً عبور الله فوق بيوت الإسرائيلين وكانت النجاة، وعبوره فوق بيوت المصريين

ويُشوى صحيحاً ولا يُكسر منه عظم (خرر ١٦: ٤٦، عد ١٩: ١٨، يو ١٩: ٣٦). وكانوا يأكلونه متعجِّلين (تذكاراً للتأهُّب والسرعة اليتي ارتحلوا بها من مصر، حتى أنهم حملوا عجينهم قبل أن يختمر - خر ١٦: ١٢ عوو ٣٩)، مع فطير (إشارة إلى الطهارة والإخلاص والحق - خر ١١: ١١ ١١٠، اكو ٥: ٨)، وأعشاب مُرَّة (إشارة إلى مرارة العبودية التي رُفعت عنهم) .

+ وخلال الأجيال تحوَّل الفصح، من احتفال عائلي داخل البيت يرأسه وب الأسرة، إلى احتفال في "المكان الذي يختاره الرب إلهك ليحلَّ اسمه فيه" (تث ١٦: ٦و٧)، حيث يُسكب الدم على المذبح، ويكون الكهنة واللاويون هم الخدَّام الرئيسيون في الاحتفال.

+ وكان الفصح (العبور) في البداية يوماً واحداً (خر ١٢: ١-١٤) (وهو اليوم الذي خرجوا فيه من مصر)، ولكنه صار فيما بعد أياماً سبعة تمتد إلى اليوم الحادي والعشرين (خر ١٢: ٥١و ١٨؛ ١٣: ٦و٧).

+ ثم اقترن بالفصح طقس آخر هو الفطير (خر ٢٣: ١٥، لا ٢٣: ٦، تـــث الدي احتفل بــه أيضاً في نفس الفترة (مـــن اليوم الخامس عشر حتى الحادي والعشريــن) مصاحباً بـــــاكورة الحــصاد (لا ٢٣: ١٠-١٤). وفي

فكان الهلاك. والمقابلة مع عمل دم المسيح الكفّاري الذي ينجو المؤمنون به من الموت واضحة بأحلى بيان.

<sup>(</sup>٣) في البداية كان المشتركون في **الفصح** يأكلونه واقفين، ولكن في الأزمنة الأخيرة صاروا يتكئون (كما فعل الرب مع تلاميذه).

<sup>(</sup>٤) أُضيف إلى الفصح فيما بعد أربع كؤوس خمر يُديرها رب العائلة بالتتابع ممزوجة بالماء، وترنيم المزمورين ١١٣ "سبحوا يا عبيد الرب " و١١٨ "اهمدوا الرب لأنه صالح"، وتقديم وعاء من الثمار ممزوجة بالخل لتذكُّر آلام العبودية. (فالخمر التي كانت هناك على مائدة العشاء الربايي كانت من عناصر الفصح، كما يذكر الكتاب أن التلاميذ سبَّحوا عقب العشاء الربايي قبل أن يخرجوا إلى جبل الزيتون – مت ٢٦: ٣٠، مر ١٤: ٢٦).

البدایـــة كـــان العیــدان متمیّزَیْـن ثم اقترنـا فیما بعــــد لتداخلـهما زمنیاً (۲أي ۳۰: ۱و ۲۳: ۷، أع ۱۲: ۳؛ ۲: ۳).

+ وعندما خضع الإسرائيليون للسبي في القرون الأخيرة قبل الميلاد، اعتُبر التحرُّر من السبي خروجاً أو فصحاً جديداً، وهذا حدث بالنسسة للسبي الأشوري (حوالي القرن الثامن قبل الميلاد)، وأشار إلى ذلك إرميا (إر ٢٣: الأشوري) عند عودة المسبيين من بابل (في نهاية القرن السادس قبل الميلاد)، وتنبأ إشعياء عن نهاية السبي (أوائل القرن السادس قبل الميلاد) أنه الخروج النهائي (إش ٤٠: ٣و٥؛ ١٤: ١٧-٢٠) ٢٠ ١٠٠؛ ٢١-٢١؛ ٤١: ١٠-١١، ٥٥: ١١٥٠)

وبعد السبي أصبح الفصح هو العيد اليهودي الأساسي، وصار واحداً من تحمُّعات الحجيج العظيمة في السنة الليتورجية اليهودية.

# ثانياً: الفصح الجديد - السماويّات عينها

+ يذكر الكتاب اشتراك الرب في الفصح اليهودي (يـو ٢: ١٣ و ٢٣)، ومتابعته لما صار إليه الاحتفال بالعيد وتباعده عن حذوره الخلاصية ليـصبح طقساً آلياً وعبادة بالشفاه (إش ٢٩: ١٣، مت ١٥: ٨، مر ٧: ٦)، وكيـف أفرغه المنتفعون من محتواه العبادي وحوّلوه إلى مناسبة للنـشاط التجـاري المادي وووّلوا الهيكل نفسه إلى سوق للبيع والشراء وكسب المال، حتى أن الرب بادر إلى طرد الباعة والصيارفة هاتفاً منتهراً: "مكتوب بـيتى بيـت بيـت

<sup>(</sup>٥) شيء من هذا يحدث في العالم الغربي من إفراغ عيد الميلاد (الكريسماس) من بُعده الخلاصي وتحويله إلى مناسبة عالمية للتنشيط التجاري تمتد لأسابيع وصاحب العيد غائب عن الاحتفال!

الصلاة يُدعى (لجميع الأمم)، وأنتم جعلتموه مغارة لصوص... لا تجعلوا بيت أبي بيت تجارة" (إش ٥٦: ٧، مت ٢١: ١٣، مر ١١: ١٧، لــو ١٩: ٤٦، يو ٢: ١٩و١).

+ ويتوازى مع تطهيره هذا الهيكل المؤقت، والمرشَّح قريباً للخراب (مت ٢٣: ٣٥)، إعلانه عن الهيكل الجديد الدائم إلى الأبد، أي هيكل جسده الذي سيجوز الموت ولكنه سيقوم ظافراً: "انقضوا هذا الهيكل وفي ثلاثة أيام أُقيمه. فقال اليهود: في ست وأربعين سنة بُنيي هذا الهيكل، أفأنت في ثلاثة أيام تُقيمه؟ وأما هو فكان يقول عن هيكل جسده. فلما قام من الأموات، تذكر تلاميذه أنه قال هذا. فآمنوا بالكتاب والكلام الذي قاله يسوع" (يو ٢: ١٨ - ٢٢).

+ وعلى طريق تقديم نفسه الفصح الجديد، أحرى الرب فصح الخبز الذي كشره في معجزتين شهيرتين لإشباع الجموع (مست ١٤: ١٥- ٢١، ١٥ - ٣٢ - ٢٠) مسر ٣: ٣٥- ٤٤؛ ٨: ١- ٩، لسو ٩: ١٢- ١٠، يو ٦: ٥- ١٤)، ومنه بدأ يوجّه أنظار اليهود إلى شخصه الإلهي كخبز الحياة، وإلى تناول جسده المقدَّم ذبيحة: "أبي يُعطيكم الخبز الحقيقي من السماء، لأن خبز الله هو النازل من السماء الواهب حياة للعالم... أنا هو الخبز الحي الذي نزل من السماء. إن أكل أحد مسن هذا الخبز يحيا إلى الأبد، والخبز الذي أنا أعطي هو جسدي الذي أبذله من أجل حياة العالم... والخبز الذي أنا أعطي هو جسدي الذي أبذله من أجل حياة العالم...

+ وأخيراً، وقبل أن يصعد المسيح على الصليب، وفي ذات ليلة الفصح القديم الذي اشتهى أن يأكله مع تلاميذه قبل آلامه (لـو ٢٢: ١٤)، يطوي الرب صفحة الفصح كرمز، ويُقدِّم للعالم الحقيقة: حيث يحلُّ المسيح محل

خروف الفصح، ويؤسِّس وليمة الفصح الجديد، وهو فيها خروف الفصح الجديد المذبوح بالنية وبالطاعة: "لأن فصحنا أيضاً المسيح قد ذبح لأجلنا" (١كو ٥: ٧)، ويتمم خروجه الجديد أي عبوره من هذا العالم إلى ملكوت الآب: "أما يسوع – قبل عيد الفصح – وهو عالمٌ أن ساعته قد حاءت لينتقل من هذا العالم إلى الآب..." (يو ١٣: ١).

وإذ يُقدِّم الرب جسده "المكسور" مأكلاً ودمه "المسفوك" مشرباً يُصدر العهد الجديد (مت ٢٦: ٢٦- ٢٨، مر ١٤: ٢٢- ٢٨، لو ٢٢: ٩١ و ٢٠)، وبينما كان حَمَل الفصح يُدنب (يو ١٨: ١٨؛ ١٩: لو ٣٦: ٩١ و ٢٠) كان الفصح الحقيقي يُعلَّق في نفس التوقيت على الصليب ليموت وينقذ الإنسان من الموت (يو ١٩: ٣٣). ويتوارى من ثمَّ الفصح القديم وخروف الفصح، ليصبح المسيح، وهو راعي الخراف العظيم (عب القديم وخروف الدهور؛ حَمَل الله (يو ١: ٩١ و٣٦) الذي بلا عيب ولا دنس (١ بط ١: ١٩)، والذي كان دمه علامة أمام الله الآب للنجاة من الموت.

وفي رؤيا يوحنا يتكرر كثيراً مشهد وذِكْر الخروف الذي ذُبح، ولكنه قام ليفدي مختاريه: "ورأيت فإذا في وسط العرش والحيوانات الأربعة وفي وسط الشيوخ، خروف قائم كأنه مذبوح" (رؤ ٥: ٦)، والمؤمنون به "أسماؤهم مكتوبة منذ تأسيس العالم في سفر حياة الخروف الذي ذُبح " (رؤ ١٣: ٨؛ ٢١). أما الذين يُقاومون الخروف فإنَّ: "الخروف يغلبهم، لأنه رب الأرباب وملك الملوك، والذين معه مدعوُّون ومختارون ومؤمنون" (رؤ ١٧: ١٠)، وبالتالي فإن الكنيسة (العروس) هي "امرأة الخروف" (رؤ ٢١: ٩)، وسيكون الجيء الأبدي هو عُرْس الخروف، و"امرأته هيَّأت نفسها" للفرح المجيد بالوحود الأبدي مع العريس (رؤ ١٩: ٧)؛ بل إن الخروف يصير هيكل وسراج المدينة العظيمة أورشليم المقدسة: "ولم أرَ فيها هيكلاً، لأن السرب الله

القادر على كل شيء هو والخروف هيكلها. والمدينة لا تحتاج إلى الشمس ولا إلى القمر ليُضيئا فيها، لأن مجد الله قد أنارها والخروف سراجها" (رؤ ٢١: ٢٢و٢٣).

# ثالثاً: الفصح المسيحي - الملكوت يبدأ

# (١)الفصح الأسبوعي: قدَّاس (فصح)الأحد

يُسجِّل الإنجيل أن قيامة الرب كانت فجر اليوم الأول من الأسبوع (مر الدرب ٢: ٢)، وفي نفس اليوم ظهر الرب لتلميذي عمواس، حيث كشف الرب لمما عن ذاته عندما دخل إلى البيت "وأخذ خبزاً وبارك وكسر وناولهما" مجدِّداً العشاء الأخير الذي صنعه قبل أيام (لو ٢٤: ٣٠).

وقد تسلَّمت الكنيسة هذه الحقائق الدهرية المختومة بدم العهد الجديد وكلمات مخلِّص العالم ووصاياه: "اصنعوا هذا لذكري... اصنعوا هذا كلَّما شربتم لذكري" (لو ٢٢: ١٩، ١كو ١١: ٤٢و٢٥). وعلى ضوئها استلم المسيحيون منذ نشأة الكنيسة أن يجتمعوا في اليوم الأول من الأسبوع ليشتركوا معاً في تناول الجسد والدم الإلهييَّن (أع ٢٠: ٧). وصار يوم الأحد هو "يوم الرب" (رؤ ١: ١٠)، وعيداً أسبوعياً تُقدِّس فيه الكنيسة الفصح الجديد الذي يُذكِّر المؤمنين بقيامة الرب، ويوحِّدهم بشخصه في الإفخارستيا، ويوجِّههم نحو رجاء محيئه: "فإنكم كلما أكلتم هذا الخبز، وشربتم هذه الكأس، تُخبرون بموت الرب إلى أن يجيء" (١كو ١١: ٢٦).

وفيما بعد صارت الكنيسة تحتفل بالفصح الجديد أيضاً في أيام الصوم الأسبوعية (الأربعاء والجمعة) وأيام الصوم السنوية (كصوم الميلاد والصوم الكبير وغيرهما). ثم صارت القدَّاسات تُصلَّى كل يوم في كثير من الكنائس،

وصار الأسبوع كله "أحداً" واحداً ممتدًّا يحتفي بالـصليب والقيامـــة ويثبِّـــت المؤمنين في المسيح، ويوجِّه أنظارهم نحو الفصح الأخير بمجيء الرب الثاني.

### (٢) الفصح السنوي: عيد القيامة

إذا كان اليهود يحتفلون بذكرى خلاصهم من العبودية ويتطلّعون إلى "المسيّا" مُحرِّراً لوطنهم، فإن المؤمنين يحتفلون - في عيد القيامة - بذكرى تحرُّرهم من الخطية والموت، ويُجدِّدون إيماهم وتوبتهم واتحادهم بمخلّصهم الذي صُلِب عنهم وقام ظافراً من بين الأموات ووهبهم الحياة الأبدية، ويوجِّهون رجاءهم نحو مجيئه الثاني وإعلان الخلاص الأخير.

وكما يشير معلِّمنا بولس الرسول في رسالتيه إلى أهل رومية وكولوسي، فإن المؤمنين بالمعمودية قد ماتوا ودُفنوا وقاموا مع المخلِّص في حياة جديدة (رو 7: ٣-١١، كو ٢: ١٢). ومستخدماً مفردات الفصح القديم، فإن القديس بولس يوصي المؤمنين أن يُعيِّدوا بالفصح الجديد "لا بخميرة السشر والخبث، بل بفطير الإخلاص والحق" (١ كو ٥: ٨).

### (٣) الفصح الأخير: المجيء الثاني

في بُعْدها الأبدي، فإن كلمة الفصح تشير أيضاً إلى الوليمة السماوية الي يتجه نحوها المؤمنون جميعاً. وهكذا يكتمل سر الفصح بالنسسبة لهم بموهم وقيامتهم ولقائهم مع الرب في مجيئه. وخلال حياهم، فإن الفصح الإفخارسي يُهيّئهم لهذا العبور الأخير المرتقب في الأبدية.

وقد كشف الرب، في ختام عشائه مع تلاميذه قبل الصليب، عـن هـذا

 <sup>(</sup>٦) للارتباط الواضح بين المعمودية وقيامة الرب، كانت معمودية المؤمنين الجُدُد تتم قديمًا ليلة عيد القيامة.

الفصل الأخير من الفصح الجديد، حيث يجمع الرب مختاريه، في محيئه الثان لا العتيد، لفرح الوليمة الجديدة في ملكوت أبيه: "وأقول لكم: إني مسن الآن لا أشرب من نتاج الكرمة هذا إلى ذلك اليوم حينما أشربه معكم جديداً في ملكوت أبي" (مت ٢٦: ٢٩) مر ١٤: ٥٥) لو ٢٦: ٢١)

#### ※ ※ ※

في انتظار بحيئه على السحاب ودعوتنا للدخول إلى وليمة المجد، فلنهتف مع سكان السماء مُسبِّحين فصحنا الذي ذبح لأجلنا وقام منتصراً لنا على الموت، قائلين: "مستحق هو الخروف المذبوح أن يأخذ القدرة والغنَسى والحكمسة والقوة والكرامة والمجد والبركة" (رؤ ٥: ١٢).

# المسيح رئيس الكهنة العظيم ∾ والذبيحة الكاملة

ربما بَقِي ملكي صادق – رغم ما يحمله من دلالات – كشهاب ظهر في فحر التاريخ القديم لأبينا إبراهيم (تك ١٤: ١٨ – ٢٠)، ثم تــوارى في ثنايــا الأحداث، وإن طفا اسمه على السطح وسط القرون في كلمات مزمــور داود (مز ١١٠: ٤) التي تشير إلى كهنوت المسيح الأبدي: "أقسم الرب ولن يندم أنت كاهن إلى الأبد على رتبة ملكي صادق". وبعدها لم تأت إشارة أخرى عن كهنوت المسيح غير هدايا المجوس (مت ٢: ١١) الذين ألهمهم الــوحي أن يُقدِّموا فهباً (للمسيح الملك المخلِّس الذي غلب إبليس وخلَّص البشر من بين براثنه) ، ولباناً (للمسيح الإله والكاهن) ، ومُراً (للمسيح المتألِّم ذبيحاً علــى الصليب، وحنوطاً لقبره).

<sup>(</sup>١) "رئيس كهنة عظيم" (عب ١٤:٤)؛ "كاهن عظيم على بيت الله" (عب ٢١:١٠).

<sup>(</sup>٢) "إذ جرَّد الرياسات والسلاطين أشهرهم جهاراً ظافراً بهم فيه (في الصليب)" (كو ٢: ١٥)

نقول ربما بقيت هذه الإشارات عن المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة غير المسبوقة، والتي قدَّمها الرب مرة واحدة فصنع فداءً أبدياً لكل العالم (٣)، لولا أن بعض العبرانيين (اليهود) المتنصِّرين، بعد سنوات من إيماهم بالمخلُص وتحت وطأة اضطهادهم من اليهود المتشدِّدين لاتِّباعهم المسيح، أحذوا يراجعون أنفسهم وإيمانهم وينظرون إلى ما آلوا إليه مفتقدين تراثهم وتاريخهم، آباءهم ومواعيدهم، هيكلهم وكهنو هم، ذبائحهم وطقوسهم، وقد تحوَّلوا إلى أقلية منبوذة تتقاذفها الأمواج ويتهددها خطر الارتداد، مما حفز القديس **بولس**<sup>(٤)</sup> للتصدِّي والدفاع عن الإيمان. فصار تراجعهم بركة لكل المؤمنين. وأُتيح أن يضم العهد الجديد سفراً كاملاً كحبات عقد نفيس تلمع فيه من حياة السيِّد صفته كرئيس كهنة عظيم متفرِّد، قدَّم ذاته ذبيحة كاملة لا مثيل لها، ويميط اللثام عن كل الأسرار منذ ملكي صادق وهارون حتى ذبيحة الصليب وإلى آخر الدهور، ويكشف لكل يهودي (وأُممي) آمن بالمسيح أن ما ناله أعظم بما لا يُقاس مما تخلِّي عنه. فالذي فقده آل إلى الزوال ولم تَعُدُ له قائمة، والذي ربحه هو غاية كل النبوَّات، مخلِّص العالم وواهب الحياة الأبدية.

وإن كان المسيح قد مارس عملياً كهنوته عندما حدم الكلمة في الهيكل (لو ٤: ٢١-١٦)، وعلَّم وبشَّر وافتقد، وأسَّس الأسرار وقدَّم نفسه ذبيحة، وأرسل تلاميذه للكرازة بالخلاص؛ إلاَّ أنه لم يستخدم لقب الكاهن أو رئيس الكهنة في أحاديثه عن نفسه كما لم تتضمن كتابات الرسل هذا اللقب عن المسيح، وكأنما رتَّب الوحى الإلهى الظروف لكى يكتب القديس بولس سفراً

 <sup>(</sup>٣) "وطُعن في جنبه بالحربة، فجرى منه دم وماء غفراناً لكل العالم وتخضّب بهما جسده" (القسمة السريانية).

<sup>(</sup>٤) كاتب "الرسالة إلى العبرانيين" بحسب التقليد الآبائي الكنسي.

خاصاً بأكمله عن كهنوت المسيح الفريد.

# أولاً: التدبير الإلهي يشير إلى سمو كهنوت المسيح وتفرُّده

(1) المسيح أعظم من الكهنة اللاويين لأنه رئيس كهنة على رتبة ملكي صادق (°):

في فجر التاريخ القديم يظهر كالبرق الخاطف شخص ملكي صادق الذي يلتقي بإبراهيم أبي الآباء بعد انتصاره على الملوك. ويُسجِّل عنه سفر التكوين هذه الكلمات القليلة: "وملكي صادق ملك شاليم أخرج خبزاً وخمراً، وكان كاهناً لله العلي، وباركه وقال: مبارك أبرام من الله العلي مالك السموات والأرض، ومبارك الله العلي الذي أسلم أعداءك في يدك. فأعطاه عُشراً من كل شيء" (تك ١٤: ١٨ - ٢٠).

فالله أظهر الملك الكاهن ملكي صادق، بشخصيته واسمه وألقابه، رمزاً مبكِّراً لكهنوت المسيح الكامل، ويرسم مُقدَّماً بصورة ما ملامح مخلِّص العالم، فهو يُشرق فجأة دون مقدمات ودون إشارة إلى نَسَبه، تحيط به العلامات التي ستتحقق في ملء الزمان: خبز وخمر الإفخارستيا، وإبراهيم أبو الآباء يُقدِّم له العشور من كل شيء، وهي علامة خضوع وتسليم العهد القديم كله لابن الله مدشِّن العهد الجديد بدمه (مت ٢٦: ٢٨)، مر ٢٤: ٢٤، لو ٢٢: ٢٠).

ويضيف كاتب سفر العبرانيين رموزاً أحرى عن ملكي صادق تجعل

<sup>(</sup>ه) في صلوات الكنيسة وألحائما إشارات كثيرة عن كهنوت المسيح وامتيازه، فتقول الكلمات الأولى من قسمة صوم الرسل للابن: "أنت هو كلمة الآب، الإله الذي قبل الدهور، رئيس الكهنة الأعظم". وفي آحاد الصوم الكبير وجمعة ختام الصوم يُرتَّل لحن: ميغالو ارشي إيريفس الكهنة الأعظم الطاهر إلى الأبد، قدوس الله. على طقس ملكي صادق الكامل، قدوس الله. المتجسد من الروح القدس ومن القديسة مريم البتول بسرً عظيم، قدوس الذي لا يموت، ارحمنا". وفي قسمة سبت الفرح: "وصار سابقاً صائراً رئيس كهنة إلى الأبد على رتبة ملكي صادق".

المطابقة مع حوانب من حياة الرب ما يملأ القلب بالرهبة والخشوع إزاء كمال التدبير الإلهي:

"لأن ملكي صادق هذا، ملك ساليم، كاهن الله العلي، الذي استقبل إبراهيم (المنتصر) راجعاً من كسرة الملوك (كَدَرلَعومر والذين معه) وباركه، الذي قَسَمَ له إبراهيم عُشراً من كل شيء. المُترجَم أولاً ملك البرغم أيضاً ملك ساليم أي ملك السلام (٦). بلا أب بلا أم بلا نَسَب. لا بداءة أيام له ولا نهاية حياة (فهذا كله لم يُسجِّله سفر التكوين)، بل هو مُشبَّه بابن الله. هذا (أي ابن الله) يبقى كاهناً إلى الأبد. ثم انظروا ما أعظم هذا الذي أعطاه إبراهيم رئيس الآباء، عُشراً أيضاً من رأس الغنائم. وأما الذين هم من بين لاوي، الذين يأخذون الكهنوت، فلهم وصية أن يُعشِّروا (أن يأخذوا العشور من الشعب بمقتضى الناموس... ولكن الذي ليس له نَسَب منهم قد عَشَّر من الشعب بمقتضى الناموس... ولكن الذي ليس له نَسَب منهم قد عَشَّر أبراهيم، وبارك الذي له المواعيد. وبدون كل مشاحرة (بغير حدال): الأصغر يُبارك من الأكبر (أو الأكبر هو الذي يبارك الأصغر)... إن لاوي أيضاً الآخذ الأعشار (أي الكهنة اللاويين) قد عُشِّر (أي قدَّم العشور) بإبراهيم، لأنه كان بعد في صُلْب أبيه (أي إبراهيم) حين استقبله ملكي صادق.

فلو كان بالكهنوت اللاوي كمال... ماذا كانت الحاجة بعد إلى أن يقوم كاهن آخر (أي المسيح) على رتبة ملكي صادق، ولا يُقال على رتبة هارون؟... لأن الذي يُقال عنه هذا (أي المسيح) كان شريكاً في سبط آخر (يهوذا) لم يُلازِم أحدٌ منه المذبح. فإنه واضحٌ أن ربنا قد طلع من سبط يهوذا، الذي لم يتكلّم (يذكر) عنه موسى شيئاً من جهة الكهنوت. وذلك أكثر وضوحاً أيضاً إن كان على شبه ملكي صادق يقوم كاهن آخر (أي

<sup>(</sup>٦) قابل مع "رئيس السلام" (إش ٩: ٦). وقد أتى المسيح فعلاً إلى العالم بالنعمة والحق (يو ١: ١٧)، وبحما صار البر والسلام.

المسيح)... لأن أولئك بدون قَسَم قد صاروا كهنة، وأما هذا (المسيح) فبقَسَم من القائل له: أقسم الرب ولن يندم، أنت كاهن إلى الأبد على رتبة ملكي صادق... فمن أجل أنه (أي المسيح) يبقى إلى الأبد، له كهنوت لا يرول" (عب ٧: ١-١٧).

فالقسَم الوارد في المزمور لا ينطبق على الكهنــة اللاويــين فهــم خطـاة وزائلون، وبالتالي متعدِّدون وهم خدَّام عهد بائد، ولكنه ينطبق فقط على الملك الكاهن الأبدي ابن داود الحقيقي يسوع المخلِّص الوحيد خادم العهد الجديــد والنهائي بجسده المصلوب ودمه المسفوك المُعبَّر عنه بخبز و همر الإفخارستيا، كما كان قديماً عهد ملكي صادق الذي عشَّر له إبراهيم (وكل إسرائيل في صلبه) وبورك منه كأصغر يُبارك من الأكبر.

(٢) المسيح رئيس كهنة أبدي في السموات، إذ قدَّم نفسه ذبيحة دائمة الفعل في الأقداس:

"وأما رأس الكلام فهو أن لنا رئيس كهنة مثل هذا قد جلس في يمين عرش العظمة في السموات" (أع ٧: ٥٦، عب ١: ٣)، "خادماً للأقداس والمسكن الحقيقي الذي نصبه الرب لا إنسان" (عب ٨: ١و٢).

فالكهنة اللاويون الذين على الأرض يُقدِّمون قرابين حسب الناموس، فهم يخدمون شبه السماويَّات وظلها (عب ٨: ٣-٥)، أما الرب فقد "حصل على حدمة أفضل بمقدار ما هو وسيط أيضاً لعهد أعظم (مما صنعه الله مع موسى عند حروج بني إسرائيل من مصر)" (عب ٨: ٦)، "وهو قد جاء رئيس كهنة للخيرات العتيدة (أي لعطايا النعمة وهي في الأساس الروح القدس والحياة الأبدية)، فبالمسكن الأعظم والأكمل غير المصنوع بيد أي الذي ليس من هذه الخليقة (أي السماء حيث عرش الله)، وليس بدم تيوس وعجول بل بدم نفسه الخليقة (أي السماء حيث عرش الله)، وليس بدم تيوس وعجول بل بدم نفسه

(ذبيحة الصليب) دخل مرة واحدة إلى الأقداس (بصعوده إلى السماء) فوجد (فحقَّق لنا having obtained) فداءً أبدياً... ولأحل هذا هو وسيط عهد جديد" (عب ٩: ١١و١٢و٥).

"لأن المسيح لم يدخل إلى أقداس مصنوعة بيد أشباه الحقيقية (حيمة الاحتماع – هيكل سليمان)، بل إلى السماء عينها، ليظهر الآن أمام وجه الله لأجلنا، ولا ليُقدِّم نفسه مراراً كثيرة كما يدخل رئيس الكهنة إلى الأقداس كل سنة بدم آخر. فإذ ذاك كان يجب أن يتألَّم مراراً كثيرة منذ تأسيس العالم (لو لم تكن ذبيحة الصليب كافية للخلاص)، ولكنه الآن قد أُظهِر مرة عند انقضاء الدهور (يوم الصليب) ليُبطل الخطية بذبيحة نفسه" (عب ٩: ٢٤-٢١). من هنا "نحن مقدَّسون بتقديم جسد يسوع المسيح (كذبيحة) مررَّة واحدة" (عب ١٠: ١٠).

رئيس كهنتنا العظيم، إذاً، يختلف عن غيره، فهو حيٌّ لا يموت، وهو بار قدوس بلا عيب، وهو يجلس على عرشه في الأعالي، وهو قدَّم نفسه ذبيحة دائمة قادرة أن تغفر خطايا كل مَن يتقدم إليه وبه، مؤمناً تائباً، في العالم كله وإلى آخر الأيام.

## $(\Upsilon)$ المسيح هو الذبيحة الفريدة الكاملة $(\Upsilon)$

وهي فريدة لأن الرب كرئيس كهنة لم يتقدَّم بدم تيوس وعجول، بل دخل إلى الأقداس بدمه هو. فكان هو نفسه الذبيحة المقدَّمة والتي تجاوز أثرها شعب إسرائيل ليشمل العالم كله (عب ٩: ١٢)، وهي كاملة لأنها بلا عيب، وقدِّمت مرة واحدة، فصنعت فداءً أبدياً. فقيامة الرب من الموت جعلت

<sup>(</sup>٧) في أعياد الصليب ويوم الجمعة العظيمة من أسبوع الآلام يُرتَّــل لحــن فــاي إيتــاف إنــف لم أعياد الذي أصعد ذاته ذبيحة مقبولة على الصليب عن خلاص حنسنا، فاشتمَّه أبوه الصالح وقت المساء على الجلحثة".

الذبيحة حية دائمة، والفداء أبدياً، والمصالحة مع الآب لا تتكرر. وهي من ناحية حققت شروط ذبيحة الفصح (١ كو ٥: ٧)، فكانت بلا عيب (من جهة البر)، ولم يكسر منها عظم (عد ٩: ٢١، يو ١٩: ٣٦)، وأهرق دمها خارج الحلة (عب ١١٣: ١٢ و١٣)، وتقدَّم بها الرب مرتفعاً على الصليب في اليوم التالي لذبيحة الفصح والذي رسم بعده سر الشكر، وهي من ناحية ختمت على كل الذبائح القديمة المتعددة التي رمزت جميعاً لها، والتي كانت فقط تُقدِّس إلى طهارة الجسد (عب ٩: ١٣)، وبالتالي كان يلزم تكرارها، فأثبت قصورها ونسختها، وبطل تقديمها منذ يوم الصليب بانشقاق حجاب الهيكل (مت ٢٧: ٥)، وحراب الهيكل تحقيقاً لنبوَّة السيِّد (مت ٢٠: ٢٥)، وخراب الهيكل تحقيقاً لنبوَّة السيِّد (مت ٢٤: ٢)، مر ١٥: ٢٨، لو ٢٠: ٢٠).

فالرب تمّم طقس تقديم الذبيحة بصورة كاملة غير مسبوقة وغير متكررة، ففيه اجتمع المقدّم (رئيس كهنة قدوس على طقس ملكي صادق)، والمقدّم عنهم (البشر الذين أحذ حسدهم دون خطيتهم – عب ٧: ٢٦)، والتقدمة (ذبيحة الحب الكاملة والدائمة التي تُخلِّص إلى التمام)، كما جمع في شخصه أيضاً الإله والإنسان المقصود مصالحته. ومن ناحية أخرى، فقد كان الآب المصالح (الذي أحب العالم حتى بذل ابنه الوحيد لأجلنا أجمعين – يو ٣: ١٦، رو ٨: ٣٣)، والمصالح معاً: ولكن الكل من الله الذي صالحنا لنفسه بيسوع المسيح وأعطانا خدمة المصالحة، أي أن الله كان في المسيح مصالحاً العالم لنفسه، غير حاسب لهم خطاياهم وواضعاً فينا كلمة المصالحة... نطلب عن المسيح تصالحوا مع الله"

ومنذ ولادته في مذود الخراف المعدَّة للذبح (لو ٢: ٧و١٢و١٦)، وحـــلال حدمته؛ ظلَّت الإشارات والكلمات تتوالى مبكراً عن مهمة الـــرب الخلاصـــية وسفك دمه. فالمعمدان يُلقِّبه بـــ "حمل الله الـــذي يرفـــع خطيـــة العـــالم"

(يو ١: ٢٩و٣٦)، والرب لا يتهيب الحديث عن بذل نفسه من أحل حياة العالم وتسليمه للموت (مست ١٦: ٢١: ٢١: ٢٢: ٢٠: ١٨ و ١٩ مر ٨: ٣١، ١٠: ٣١، ١٠: ١٨؛ ١٨: ٢٣ و٣٣، يو ٦: ١٥؛ مر ١٠: ١١). ونبوّات الأحيال يأتي أوالها لتتحقّق: "كشاة تُسساق إلى النبح وكنعجة صامتة أمام جازّيها، فلم يفتح فاه... أما الربّ فسسرّ أن يسحقه بالحزن، إنْ جعل نفسه ذبيحة إثم" (إش ٥٣: ٧و ١٠).

ولقد رسم الرب سر الإفخارستيا عشية موته ليستمر الصليب على مذبح العهد الجديد، وليتحدَّد حضور الذبيحة (غير الدموية، الناطقة السمائية) في القداس: "هذه الكأس هي العهد الجديد بدمي النوي يُسسفك عنكم" (لو ٢٢: ٢٠، ٢٠) كو ١١: ٢٥). فغاية القداس أن يستمر الصليب والقيامة ليمكن لنا أن نتحد بذبيحة الجلجئة ونخلص إلى التمام: "مقدسة ومملوءة مجداً هذه الذبيحة التي ذُبحت عن حياة العالم كله. آمين الليلويا" (قسمة أعياد الملائكة والقديسين)؛ وتقول قسسة سبت الفرح: "أتيت يا سيدنا وأنقذتنا بمعرفة صليبك الحقيقية، وأنعمت لنا بسشجرة الخياة التي هي جسدك الإلهي ودمك الحقيقي".

# ثانياً: المسيح رئيس كهنة عظيم بمؤهِّلاته ومهامه الفريدة

# (١) يُخلِّص ويشفع <sup>(^)</sup>إلى التمام

فهو يُخلِّص هنا على الأرض واهباً الحياة الجديدة في النور وغلبة الخطية، ويُتمم الخلاص بالحياة الأبدية وتمجيد قديسيه في مجيئه الثاني في نهاية الدهور للخلاص الأخير والدينونة:

"وإذ كُمِّل صار لجميع الذين يُطيعونه، سبب خلاصٍ أبدي" (عب ٥: ٩)؛

<sup>(</sup>٨) الكلمة اليونانية "ابرسفيتيروس"، أي "الشيخ - القس"، تعني ضمن ما تعني: "الشفيع" أو "الوسيط".

"وأما هذا فمن أجل أنه يبقى إلى الأبد، له كهنوت لا يزول. فمن ثمَّ يقدر أن يُخلِّص أيضاً إلى التمام الذين يتقدَّمون به إلى الله، إذ هو حيٍّ في كل حين ليشفع فيهم" (عب ٧: ٢٤ و ٢٥)؛

"وهو حَمَلَ حطية كثيرين، وشفع في المذنبين" (إش ٥٣: ١٢)؛

"وإن أخطأ أحدٌ فلنا شفيعٌ عند الآب، يسوع المسيح البار، وهو كفَّارة لخطايانا، ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضاً " (١يو ٢: ١و٢)؟

"وكما وُضِعَ للناس أن يموتوا مرة ثم بعد ذلك الدينونة؛ هكذا المسيح أيضاً، بعدما قُدِّم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين (الجيء الأول)، سيظهر ثانية (الجيء الثاني) بلا خطية للخلاص (الأخير) للذين ينتظرونه" (عب ٩: ٢٧ و٢٨)؛

"متى أُظهِرَ المسيحُ حياتُنا، فحينئذٍ تُظهَرون أنتم أيضاً معه في المجد" (كو ٣: ٤).

وشفاعة المسيح الكفَّارية الفريدة الدائمة هي أساس شفاعة القديسسين التوسلية، وهذه تستمد وجودها وجدواها من شفاعة المسيح الكاملة الوحيدة. فكما أن المسيح قد دُعِيَ "ملك الملوك ورب الأرباب" (١تي ٦: ١٥، وؤ ١٧: ١٤؛ ١٩ : ٢٠)، فهو أيضاً بنفس القياس "شفيع الشفعاء" (٩).

#### (٢) مرسل الروح القدس

فالمسيح، حسب وعده وبعد صعوده وجلوسه عن يمين الآب (يو ١٦: ٧)، أرسل الروح القدس الذي يلد المؤمنين الجُدُد بالمعمودية (يو ١: ٣٣)، ويُقدِّس سائر الأسرار، وهو يُقدِّسنا ويسندنا ويعزينا ويبكِّتنا مستثيراً توبتنا، ويُلَذكِّرنا بكل وصايا الكتاب، ويهبنا القوة للحياة الجديدة، ومغالبة الآلام، والتطلُّع إلى الأبدية، والشهادة للعالم بحياة المسيح فينا، ويمكث فينا إلى الأبلد (يسو ١٤:

<sup>(</sup>٩) راجع مقال: "**يسوع المسيح الشفيع الكامل**" صفحة ١٢٨–١٣٥ في هذا الكتاب.

17). وهذه هي "الخيرات العتيدة" (أو الآتية to come أي التي للدهر الآتي) (مت ٧: ٧و١١، لو ١١: ١٣) التي يشير كاتب الرسالة إلى العبرانيين أن المسيح جاء رئيس كهنة لها (عب٩: ١١) (١٠)، والتي ننالها منذ الآن في اسم يسوع رئيس الكهنة العظيم وشفيعنا الحي أمام الآب وإلى آخر الدهور.

#### (٣) بلا خطية ولا ضعف مُكمَّلاً إلى الأبد

فالرب تمّم كل بر (مت ٣: ١٥) وتحدَّى أعداءه أن يمسكوا عليه زلة ما قائلاً: "مَن منكم يُبكِّتني على خطية" (يو ٨: ٤٦)، وإشعياء تنبأ عن نقاوته وبره: "على أنه لم يعمل ظلماً، ولم يوجد في فمه غش" (إش ٥٣: ٩). وذكر عنه سفر العبرانيين:

"لأنه كان يليق بنا رئيس كهنة مثل هذا، قدوس بلا شر ولا دنس، قد انفصل عن الخطاة وصار أعلى من السموات (بالصعود)، الذي ليس له اضطرار كل يوم مثل رؤساء الكهنة (اليهود) أن يُقدِّم ذبائح أولاً عن خطايا نفسه ثم عن خطايا الشعب، لأنه فعل هذا مرة واحدة، إذ قدَّم نفسه (على الصليب). فإن الناموس يُقيم أُناساً بهم ضعف رؤساء كهنة، أما كلمة القسَم التي بعد الناموس (العهد الجديد) فتُقيم ابناً مُكمَّلاً إلى الأبد" (عب ٢٢ - ٢٨).

فالمسيح اشترك معنا في الآلام وليس في الخطية. وعلى العكس، فالخطية والضعف تحيطان برئيس كهنة الناموس:

"أن كل رئيس كهنة مأخوذ من الناس يُقام لأجل الناس في ما لله، لكي يُقدِّم قرابين وذبائح عن الخطايا، قادراً أن يترفَّق بالجُهَّال والضالين، إذ هو أيضاً مُحاط بالضعف. ولهذا الضعف يلتزم أنه كما يُقدِّم عن الخطايا لأجل الشعب هكذا أيضاً لأجل نفسه" (عب ٥: ١-٣).

<sup>(</sup>١٠) والتي تذكرها الكنيسة في قسمة سبت الفرح التي تُخاطب الابن: "أنت هو ملك الدهور غير المائت الأبدي كلمة الله الذي على الكل، راعي الخراف الناطقة، رئيس كهنة الخيرات العتيدة، الذي صعد إلى السموات... و دخل داخل الحجاب موضع قدس الأقداس".

# (٤)إذ قد تألَّم قادرأن يرثي للضعف

"لأنه ليس لنا رئيس كهنة غير قادر أن يرثي لضعفاتنا، بل مجرَّب في كل شيء مثلنا بلا خطية" (عب ٤: ١٥)؛

"لأنه فيما هو قد تألَّم مُجرَّباً يقدر أن يُعين الجُرَّبين" (عب ١٨).

هذه في الحقيقة كانت أيضاً مهمة الكاهن اللاوي، ولكنه لم يكن قادراً أن يفعل شيئاً أكثر من رفع الطلبات بسبب خضوعه هو أيضاً للضعف.

# ثالثاً: موقفنا من الرب كرئيس كهنة أبدي

# (١) أن نتهيًّا دوماً للدخول إليه في الأقداس

غن الآن أمام النتيجة التالية التي يقترب بها سفر العبرانيين من حتام الكلام عن كهنوت المسيح: "بعدما قدَّم عن الخطايا ذبيحة واحدة، جلس إلى الأبد عن يمين الله... لأنه بقربان واحد قد أكمل إلى الأبد المقدَّسين" (عبب ١٠: ١٠ فإذ لنا ثقة بالدخول إلى الأقداس (ملكوت السموات) بدم يسوع، وقد مهَّد لنا بجسده طريقاً حيًّا، ويبقى لنا (وليس علينا) كاهناً عظيماً على بيت الله، "لنتقدَّم بقلب صادق (بغير رياء) في يقين الإيمان (بغير شك) مرشوشة قلوبنا (تطهرت بالدم) من ضمير شرير (١١) (بالتوبة) ومغتسلة أجسادنا بماء نقي (تقدَّست بالروح في المعمودية = غسل الميلاد الثاني وتطهير الروح القدس - تي ٣: ٥)... ولنلاحظ بعضنا بعضاً للتحريض (للحثّ) على الحبة والأعمال الحسنة، غير تاركين اجتماعنا كما لقوم عادة (رافضين إهمال العبادة والتديُّن الشكلي)، بل واعظين بعضنا بعضاً" (عب ١٠: ١٩ - ٢٠).

فالمسيح هو لنا رئيس الكهنة العظيم، الذي لم يأت إلينا من باب السيادة -

<sup>(</sup>١١)"دم المسيح.. يُطهِّر ضمائركم من أعمال ميتة لتخدموا الله الحي" (عب ٩: ١٤).

رغم أنه يبقى السيِّد - وإنما من باب الخدمة (مت ٢٠: ٢٨) لو ٢٢: ٢٧) والرعاية والبذل (يو ١٠: ١٤و١٥) حتى الموت لأجل خلاصنا. وهو في الأقداس شفيعنا الدائم أمام الآب، وشريكنا في الضيقات. وإعلان إيماننا واعترافنا (إقرارنا) بهذه الحقيقة يقتضي أن نتمم خلاصنا بالسلوك بالقداسة وحياة التوبة، مواظبين على العبادة ومتمسكين بمحبة الإخوة وعمل الخير، وأن نعي مسئوليتنا عن وعظ أنفسنا وغيرنا، مستعدين لمجاوبة كل مَن يسألنا عن سر نجاتنا.

ودخولنا إلى الأقداس يعني أنه: وإن كنا على الأرض بالجسد، فأرواحنا وعقولنا وقلوبنا هي في السماء. وفي الكنيسة وقت القداس تذوب الحدود بين الأرض والسماء، فيقول الكاهن في قسمة الأعياد السيِّدية مشيراً إلى الجسد والدم: "هوذا كائن معنا على هذه المائدة اليوم عمانوئيل إلهنا حَمَل الله الذي يحمل خطية العالم كله". وبالتالي فعندما يسأل الكاهنُ الشعبَ في القداس: "أين هي قلوبكم؟" يكون الرد الطبيعي: "هي عند الرب"، حيث يُشاركون الملائكة والقديسين تسبيحهم حول العرش السماوي.

# (٢) أن نتمسَّك به رجاءً وتعزية ومرساة للنفس

إن وحود الرب كرئيس كهنة في السماء وفي الكنيسة هو رجاؤنا الأبدي وبه "تكون لنا تعزية قوية، نحن الذين التجأنا لنُمسك بالرجاء الموضوع أمامنا، الذي هو لنا كمرساة للنفس مؤتمنة وثابتة تدخل إلى ما داخل الحجاب، حيث دخل يسوع كسابق لأجلنا صائراً على رتبة ملكي صادق رئيس كهنة إلى الأبد" (عب ٦٠-١٨).

يُعزينا، إذاً، أن المسيح يبقى لنا رجاءنا الأبدي: "لنتمسَّك بإقرار الرجاء راسخاً" (عب ١٠: ٢٣). وكما أن مرساة السفينة هي التي تصمن ثباقما وتحفظها من أن تجرفها الأمواج بعد بلوغها الشاطئ لتظل في الميناء؛ هكذا

يسند المسيح النفس وسط أنواء الحياة ويُساند جهادها للترفَّع عن الاهتمامات الجسدية والحياة المادية، ويهبها أن تذوق الحياة الأبدية هنا على الأرض، والمسيح يتقدَّمنا ويجذبنا لكي يكون لنا به نحن أيضاً شركة في ملكوته: "فلنتقدَّم بثقة إلى عرش النعمة لكي ننال رحمة ونجد نعمة عوناً في حينه" (عب ٤: ١٦).

#### (٣)أن ننتبه لئلا يخدعنا العدو

يختم القديس بولس رسالته الفريدة عن المسيح رئيس الكهنة العظيم وذبيحته الفريدة مناشداً ومُنذراً أي مؤمن عرف المسيح واختبر الحياة الجديدة، ألا يتراجع وينكر الإيمان وإلا سقط من النعمة ووقع تحت الدينونة إنْ بَقِيَ على خيانته لمخلصه: "... فإنه إن أخطأنا باختيارنا بعدما أخذنا معرفة الحق (أي أنكرنا الإيمان)، لا تبقى بعد ذبيحة عن الخطايا (لأن ذبيحة المسيح التي لن تتكرر قد أبطلت كل الذبائح)، بل قبول دينونة مخيف، وغيرة نار عتيدة أن تأكل المضادين". وإذا كان عقاب مَن يُخالف ناموس موسى أن يموت بدون رأفة، فماذا يكون عقاب "مَن داس ابن الله، وحسب دم العهد الذي قُدِّس به دنساً، وازدرى بروح النعمة". وكاتب سفر العبرانيين هنا يُحذِّر بعض جماعة العبرانيين المتنصرين الذين يراودهم فكر العودة إلى ناموسيتهم التي افتقدوها في حياقم الجديدة وينذرهم بانتقام الرب الديان وبأنه "مخيف هو الوقوع بين يدي حياقم الجديدة وينذرهم بانتقام الرب الديان وبأنه "مخيف هو الوقوع بين يدي الله الله الحي" (عب ١٠ : ٢١ - ٢١)، "لأن إلهنا نارٌ آكلة" (عب ٢١ : ٢٠).

وهو يُذكّرهم - كما يُذكّرنا - بألهم وقد احتملوا آلاماً وضيقات وتعييرات من أحل الإيمان، وألهم تركوا أموالهم بفرح من أجل ملكوت السموات، ألا يطرحوا ثقتهم التي لها مجازاة عظيمة، "لأنكم تحتاجون إلى الصبر حتى إذا صنعتم مشيئة الله تنالون الموعد... لأنه بعد قليل جداً سيأتي الآتي ولا يُبطئ. أما البار فبالإيمان يحيا، وإن ارتدا لا تُسرُ به نفسي. وأما نحن

فلسنا من الارتداد للهلاك، بل من الإيمان لاقتناء النفس" (عب ١٠: ٣٢- ٣٣).

وهو يعرض لدور الإيمان في حياة قديسي العهد القديم الذين عاشوا وماتوا على رجاء بحيء رئيس الإيمان ومُكمِّله. ومن حديد يُطالب العبرانيين المتنصِّرين (كما نحن مُطالبون) أن يُقاوموا الخطية حتى الدم، وأن يقبلوا التأديب كبنين "ملاحظين لئلا يخيب أحد من نعمة الله، لئلا يطلع أصل مرارة... لئلا يكون أحدٌ زانياً أو مستبيحاً كعيسو...". وهو يُشجِّع كل الخطاة والمرتدِّين النادمين بأهم لن يأتوا إلى جبل موسى (المضطرم بالنار والملفوف بالضباب والظلام والزوبعة والرعب والارتعاد)؛ وإنما إلى جبل صهيون ومدينة الملك العظيم، أورشليم السماوية، حيث ربوات الملائكة والأبرار حول رئيس الكهنة العظيم وسيط العهد الجديد الذي يُعلن دمه نداء الخلاص بأفضل ثما تكلم دم هابيل (عب ١١ و ١٢).

#### \* \* \*

نعم، بعد قليل حداً سيأتي الآتي ولا يُبطئ.

والذين رافقوا رئيس الكهنة في طريق الجلجثة، واحتازوا معه محنة الصليب، واغتسلوا في دم الذبيحة، وتمتعوا بنصرة قيامته، واختبروا معونته وتعزياته في الآلام والضيقات، ونالوا غفرانه حين تعثّروا وقاموا، وظلوا أمناء له رغم الحصار، حاملين عاره ومترجين تحقيق وعده بقرب محيئه: "ها أنا آتي سريعاً وأجرتي معي، لأُجازي كل واحد كما يكون عمله" (رؤ ٢٢: ١٢)؛ هؤلاء لهم المجد الأبدي.

أما الذين وُلدوا في الإيمان، ثم باعوا أنفسهم للشيطان، فداسوا ابن الله واحتقروا ذبيحته واستكثروا ثمن تبعيته، وخانوه بقلب بارد حضوعاً للشهوة، وصاروا أصل مرارة لكل الكنيسة ورئيس كهنتها؛ فهؤلاء إذ "يصلبون لأنفسهم ابن الله ثانية ويشهرونه" (عب ٦: ٦)، ليس لهم نصيب معه في مجده،

فهُم بإرادتهم اختاروا دينونتهم الأبدية، ويا للحزن!

ولكن الكتاب يُحذِّر الجميع: "إذاً مَن يظن أنه قائم، فلينظر أن لا يسقط" (١كو ١٠: ١٢).

# نعم٠٠ جاء ليموت كي يهب الحياة

فى بعض العقائد أن المسيح قد نجا من الصليب والموت بمعجزة تكريما له وتنزيها ونصرا على أعدائه الذين ظنوا أنهم ظفروا به بينما هو رُفع إلى السماء.

ورغم أن هذا الفكر يبدو في ظاهره معقولا، إذ أن فيه إكبارا لشأن المسيح الذي أنقذه الله – لرفعة مقامه – من العذاب والموت، ولكنه يتنافى كليا مع قصد تجسد الرب، ويجافى رسالته التي بشَّر بها، ويتناقض مع نبوات الكتاب، ويجعل مجئ المسيح كأن لم يكن، وأن الخلاص لم يتحقق بعد، وأن الإنسان لا يزال تحت القصاص الأبدى لأنه لا يزال تحت الخطية.

فالخلاص من خلال الصليب والموت والقيامة كان محور حياة المسيح وهدفها الساطع - كما سجلتها الأناجيل وسائر أسفار العهد الجديد - بدءاً من اسمه: يسوع "لأنه يخلص شعبه من خطاياهم" (مت١: ٢١)، وتجسيدا لنبوات العهد القديم خاصة تلك الكثيرة التي لداود وإشعياء اللذين تنبآ قبل

قرون عما جرى للرب من أحداث وآلام (مزمور ٢٢)، أصحاح ٥٣ من سفر إشعياء على سبيل المثال)، وما أشار به آخر أنبياء العهد القديم يوحنا المعمدان إلى شخص المسيح المبارك "كحمل الله الذى يرفع خطية العالم" (يو١: ٢٩).

كما أن تجسد ابن الله من أجل خلاص العالم بالصليب والموت والقيامة هو حجر الزاوية في إيمان الكنيسة الذي مات في سبيله آلاف الشهداء منذ عصر الرسل والى آخر الدهور.

#### (أ) المسيح يخبر عن موته

وكل شواهد حياة المسيح وأقواله – التي نقتبس هنا بعضها – تشي بأنه كان يدرك حقيقة إرساليته، وتشهد أنه يعرف هدف محيئه. وهو يصرِّح في بيت زكّا العائد إلى الأحضان الأبوية "أن ابن الإنسان قد جاء لكي يطلب ويخلص ما قد هلك" (لوو ١: ١٠). وخلل محاكمته أحاب الرب بيلاطس دون مواربة" أنت تقول إلى ملك. هذا قد ولدت أنا ولهذا قد أتيت إلى العالم لأشهد للحق" (يو ١٠). ومنذ أن بدأ الرب حدمته قبل هذه الساعة بسنوات ثلاث كانت عينه كل الوقت على صليبه المنتصب عن بُعد في موضع الجلجثة:

(۱) فبعد معجزة إشباع الجموع بالخبز نقل فكرهم إلى شخصه كخبز الحياة الذى نزل من السماء (یو٦: ٤٨-٥٠)، ثم یضیف موضّحا "والخبز الذى أنا أعطى هو جسدى الذى أبذله من أجل حیاة العالم" (یو٦: ٥١). فهو یعرف أنه أخذ حسد الإنسان لیبذله من أجل الخطاة "لكى لا یهلك كل من یؤمن به بل تكون له الحیاة الأبدیة" (یو٣: ١٦).

- (٣) وهو يشير إلى موته باعتباره تمجيدا لابن الإنسان وليس كالمحنة التي يتمنى أن يفلت منها "قد أتت الساعة ليتمجد ابن الإنسان. الحق الحق أقول لكم إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض وتمت فهي تبقى وحدها ولكن إن ماتت تأتى بثمر كثير" (يو ٢٦: ٣٦، ٢٤). وهو يقول لتلميذي عمواس بعد قيامته "أما كان ينبغي أن المسيح يتاً لم بهذا ويدخل إلى مجده" (لو ٢٤: ٢٦).
- (\$) وهو يرمز إلى صلبه بارتفاعه عن الأرض الذى سيجذب به الجميع إليه "وأنا إن ارتفعت عن الأرض أجذب إلى الجميع. قال هذا مشيرا إلى أية ميتة كان مزمعا أن يموت" (يو ١٢: ٣٣، ٣٣)، مستعيداً المشهد الرمزى للحية النحاسية التي رفعها موسى في البرية كأمر الرب فأنقذت الذين لدغتهم الحيات (عد ٢١: ٨، ٩) (الحية القديمة أي إبليس رؤ ١١: ٩، ٢٠: ٢)، كما كان يقول "متى رفعتم ابن الإنسان فحينئذ تفهمون إلى أنا هو" (يو ٨: ٨٠) فهو يرى نفسه على الخشبة قبل أن يعلق عليها، وأن ذلك سيكون الشهادة أنه المسيا الآتي إلى العالم.

(٦) وهو يعرف موعد موته "تعلمون أنه بعد يومين يكون الفصح وابن الإنسان يُسلَّم ليصلب" (مت٢٦: ٢) "أما يسسوع قبل عيد الفصح وهو عالم أن ساعته قد جاءت لينتقل من هذا العالم إلى الآب..." (يــو١٣: ١٠).

(۷) وعندما قدم حسده لتلاميذه بعد العشاء قال لهم "هذا هو حسدی الذی يُسفك عنكم" (مت٢٦: ٢٨، يُبذل عنكم" (مت٢٠: ٢٨، مر٤ ا: ٢٤، لو٢٢: ٢٠). فهو هنا يرى حسده مكسورا قبل أن تمزقه المسامير وتطعنه الحربة، ودمه نازفا مهراقا قبل أن ينهمر فوق الجلجثة.

(٨) وهو يتعامل مع الآلام الآتية والموت القادم على أنها الكأس المقدمة إليه من يد أبيه "الكأس التي أعطاني الآب ألا أشربها" (يو١١: ١١).

# (ب) المسيح يخبر عن قيامته

وإذا كان المسيح قد قبل الصليب والموت فذلك لأنهما مرتبطان بالقيامة الآتية سريعا والتي ستعلن نصر الصليب وبها سيتمجد. وإذا كان المسيح قد مات عنا لأجل خطايانا التي حملها في جسده فإنه قد قام لبره الشخصى الذى أفاضه علينا "أقيم لأجل تبريرنا" (رو٤: ٢٥).

فالقيامة هي أحد وجهى أيقونة الخلاص التي تحمل نقش الصليب على وجهها الآخر وتتمم عمله. وكما كان الرب واعيا بما سيأتي عليه من الآلام وموت الصليب فإنه كان أيضاً يرى قيامته يقينا أكيدا ويقرفا دائما بأحاديثه المبكرة عن الصليب بل وحتى قبل أن يتكلم عن الصليب:

(۱) فهو يسترجع ما حرى ليونان كإشارة على أيام ثلاثة فقط يقضيها فى الأرض قبل أن يقوم "حيل شرير وفاسق يطلب آية ولا تُعطى له آية إلا آية يونان النبى لأنه كما كان يونان فى بطن الحوت ثلاثة أيام وثلاث ليالى هكذا يكون ابن الإنسان فى قلب الأرض ثلاثة أيام وثلاث ليال" (مت١٢: ٣٩، ٤٠).

(٢) وفي وقت مبكر من كرازته "ابتدأ يسوع يظهر لتلاميذه أنه ينبغي أن يذهب إلى أورشليم ويتألم كثيرا (ويُرفض) من الشيوخ ورؤساء الكهنة والكتبة ويُقتل وفي اليوم الثالث يقوم" (مت١٦: ٢١، مر٨: ٣١-٣٣، لو٩: ٢٢). وفيما هم يترددون في الجليل قال لهم يسوع إن "ابن الإنسان سوف يُسلم إلى أيدى الناس فيقتلونه... وفي اليوم الثالث يقوم فحزنوا حدا... أما هم فلم يفهموا القول وخافوا أن يسألوه" (مت١١٠ ٢٢، ٢٢، مر٩: ٣١، ٢٣). فذهنهم ينصرف بصورة غامضة إلى الآلام القادمة على المعلم ولكنهم لا يستوعبون القيامة التالية، وهم لا يجرأون أن يطلبوا إيضاحا من السيد.. ربما لأن الأمر مثير للحزن لا للتساؤل. وقبل أيام من دخوله الأخير إلى أورشليم يصرِّح قائلا: "ها نحن صاعدون إلى أورشليم وابن الإنسان يُسلَّم إلى رؤساء الكهنة والكتبة فيحكمون عليه بالموت ويسلمونه إلى الأمم لكى يهزأوا به ويجلدوه (ويتفلوا عليه) ويصلبوه وفي اليوم الثالث يقوم" (مت٢: ١٨،

(٣) وفى رده على الفريسيين الذين طلبوا إليه أن يمضى من هناك لأن هيرودس يريد أن يقتله قال الرب " امضوا وقولوا لهذا الثعلب ها أنا أحرج شياطين وأشفى اليوم وغداً وفى اليوم الثالث أكمَّل (أى يَكُمُل عمله الخلاصى بالقيامة من الأموات بعد الصليب)" (لو١٣٠: ٣٢).

(٤) وبعد مشاهد المجد يوم التجلي، وفيما هـم نـازلون علـي حبـل

(٥) وفى إشارة مبكرة عن قيامته بعد موته قال الرب لليهود "انقضوا هذا الهيكل وفى ثلاثة أيام أقيمه. فقال اليهود فى ست وأربعين سنة بنى هذا الهيكل أفأنت فى ثلاثة أيام تقيمه. أما هو فكان يقول عن هيكل جسده. فلما قام من الأموات تذكر تلاميذه أنه قال هذا" (يو ٢: ١٩ - ٢٢). واستخدم شهود الزور كلماته هذه وقت محاكمته وحرَّفوها قائلين "نحن سمعناه يقول إنى أنقض هذا الهيكل المصنوع بالأيادى وفى ثلاثة أيام أبنى آخر غير مصنوع بأياد" (مت٢٠: ٢٠، ٢١، مر١٤: ٥٨).

(٦) وهو في ساعاته الأخيرة معلقا على الصليب، كان الرب ناظرا إلى القيامة القريبة والصعود إلى المجد الذي كان له قبل تأسيس العالم، فخاطب اللص ردا على ندائه أن "اذكرني يارب متى جئت في ملكوتك" قائلا له "الحق أقول لك إنك اليوم تكون معى في الفردوس" (لو٣٦: ٤٢، ٤٠). فعمله الخلاصي الممتد إلى أرواح من رقدوا على رجاء قيامة الرب سيقتضي أن يمضى إليهم في الجحيم يبشرهم بالخلاص وينقلهم مع اللص - سارق الأبدية الى الفردوس.

(٧) ورغم كل تصريحات الرب السابقة عن يقين قيامته بعد موته، إلا أن صلب الرب وموته الأليم اجتاحا التلاميذ والنسوة كصاعقة أفقدهم صوابهم، وفي حزنهم ويأسهم تاهت أحاديث القيامة حتى ذكرَّت الملائكة النسوة بها عند القبر فجر القيامة: "ليس هو ههنا لأنه قام كما قال (أي كما كان يقول من قبل).. اذكرن كيف كلمكن وهو بعد في الجليل قائلا إنه ينبغي أن يسلم ابن الإنسان في

أيدى أناس خطاة ويُصلب وفى اليوم الثالث يقوم فتذكرن كلامه" (مت٢٨: ٦، لو٤٢: ٦، ٧).

وفى حيرة بطرس ويوحنا أمام القبر الفارغ يقول عنهما الكتاب: "لأنهم لم يكونوا بعد يعرفون الكتاب أنه ينبغى أن يقوم من الأموات" (يو ٢٠: ٩).

#### \* \* \*

وهكذا، كما تحدث الرب عن صلبه وموته وقيامته بعد ثلاثة أيام، تم كل شئ كما قال. فرغم إخلائه نفسه وأخذه صورة العبد وظهوره في الهيئة كإنسان وطاعته حتى الموت موت الصليب (ف $\Upsilon$ :  $\Upsilon$ )، إلا أنه يظل ابن الله الذي يرى المستقبل ويعلم الغيب، وهو يدفع الأحداث أو يكبحها حتى يأتي ملء الزمان الذي رسمه قبل الدهور بحيث يتم الخلاص في موعده.

وأقوال الرب لتلاميذه وغيرهم التي حبر هما عن صلبه وموته وقيامته منذ بواكير حدمته، وقبل أن تتجمع النذر في الأفق بزمان، هي إعلان على صدق رسالته التي حققت أيضاً نبوءات الكتاب وهي تجعل خلاص الرب جوهر تجسده والذي يمر بالصليب والموت والقيامة كحتمية لا يمكن إسقاطها مهما كانت الذرائع.

فبالصليب أبطل الرب الخطية "ولكنه الآن قد أُظهر مرة عند انقضاء الدهور ليبطل الخطية بذبيحة نفسه" (عبه: ٢٦). بل إنه استبقى آثار الصليب فى حسده: فى يديه وحنبه وقدميه، وسمح لتوما أن يضع أصبعه فى حراح الصليب (يو ٢٠: ٢٧) حتى لا يدّعى أحد أنه لم يصلب أو لم يقم. وقد

التحم المسيح بصليبه فصار علامته التي ستعلن ظهوره في اليوم الأخير (مت ٢٤: ٣٠). وزاد معلمنا بولس بأن نسب دم المسيح مباشرة إلى الصليب فيقول "عاملا الصلح بدم صليبه" (كو ١: ٢٠).

كما صار موت المسيح الكفارى من أجل خطايانا (١ كوه١: ٣) إنقاذا لكل مؤمن من موت الخطية "لأنه كما في آدم يموت الجميع هكذا في المسيح سيُحيا الجميع" (١ كوه١: ٢٢)، وأكملت القيامة عمل الصليب الخلاصى وجعلت موت المسيح مختلفا عن كل موت. فهو الموت الجبار الذي أبطل عز الموت الذي تسلط على الجميع "بالموت داس الموت"، وقبله الرب بإرادته لأيام ثلاثة قام بعدها "ناقضا أوجاع الموت إذ لم يكن ممكنا أن يُمسك منه" (أع٢: ٢٤)، فالمسيح هو "القيامة والحياة" (يو ١١: ٥٠) وصارت قيامته برهاناً أكيداً على قيامة المؤمنين وحياةم الأبدية "إني أنا حي فأنتم ستحيون" (يو ١٤: ١٩).

وبالمثل فقد صار الصليب والموت والقيامة عناصر أساسية فاعلة في حياة المؤمن الجديدة، فأصبح همل الصليب هو علامة تبعية كل مؤمن للرب (مت١٠ ، ٣٨، ١٦ : ٢٤)، مر٨: ٣٤، ١٠ ، ١٦ ، لو١٤ : ٢٧)، كما صار غاية المؤمن أن يصلب ويموت ويقوم مع المسيح ليحيا الرب فيه "مع المسيح علية المؤمن أن يصلب في الله (غل٢: ٢٠)، "لأنكم قد متم وحياتكم مستترة مع المسيح في الله (كو٣: ٣)، "فأميتوا أعضاءكم التي على الأرض الزنا النجاسة الهوى الشهوة الرديئة الطمع..." (كو٣: ٥)، "مدفونين معه في المعمودية التي فيها أقمتم أيضاً بإيمان عمل الله الذي أقامه من الأموات" (كو٢: ١٢)، "فإن كنتم قد قمتم مع المسيح فاطلبوا ما فوق حيث المسيح جالس عن يمن الله. متى أظهر المسيح حياتنا فحينئذ تُظهرون أنتم أيضاً معه في المجد" (كو٣: ٢).

فالصليب والموت والقيامة هم في صميم عمل المسيح كما هم في صميم

حياة المخلّصين.. ولا يوجد بديل غير الموت الأبدى. وعندما انزلق بطرس مدفوعا بعواطفه السطحية ليحث الرب على تفادى الآلام والموت انتهره الرب قائلا "اذهب عنى يا شيطان" (مت١٦: ٣٣). كما أن الرب – وهو على الصليب – ارتضى أن يبدو مهزوما حسب الظاهر ولم يبال بأصوات المحدّفين الهازئين من الشعب ورؤساء الكهنة مع الكتبة والشيوخ "إن كنت ابن الله فانزل عن الصليب. إن كان هو ملك إسرائيل فليتزل الآن عن الصليب فنؤمن به" (مت٢٧: ٤٠، ٤٠)، "فليخلّص نفسه إن كان هو المسيح مختار الله" (لو٣٣: ٣٥)، والجنود "إن كنت ملك اليهود فخلص نفسك" (لو٣٣: ٣٧)، وحتى اللصين (قبل أن يتراجع أحدهما ويؤمن) "إن كنت أنت المسيح فخلص نفسك وإيانا" (لو٣٣: ٣٩)، ولكن الرب بقى متشبثا بصليبه، وكأنه هو (أى المسيح) الذي يحمله، كي يبطل الخطية بذبيحة نفسه ويدوس الموت يموته ويهب الحياة بقيامته.

ربما كان نزول المسيح من على الصليب في مشهد باهر بصحبة حيوش الملائكة (مت٢٦: ٥٣) سيبدو انتصارا وعملا يثير الإعجاب، ولكنه لم يكن سيحقق غير شهوة إبليس الذي يريد استبقاء الإنسان في قبضته المميتة، ومع إبليس كل الذين يرون في المسيح المصلوب عشرة وجهالة (١كو١: ١٨، ٢٣).



ولكن شكرا لله ..

أن المسيح قد صلب ومات وقام..

فوهبنا الحياة.

# القيامة والصعود

- + القيامة والخلاص
- + القيامة والحياة الأبدية
  - + المهام الأخيرة
- + صعود المسيح بين عمل المسيح وحياة المؤمنين

# القيامة والخلاص

يأتي حدث القيامة بعد الأيام العصيبة السابقة التي حاز فيها الرب الأهوال من محاكمات ظالمة، وإهانات وشتائم وتعييرات وخيانات وآلام حسدية ونفسية بلغت قمتها عند الجلجئة، حيث رُفع السيد على صليب اللعنة والعار. ووسط اضطراب الطبيعة واحتجاب الشمس، ودموع وآهات الجماعة المُحبَّة القليلة التي بقيت معه حتى النهاية، كان الموت الذي معه ذوت آمال جماعته وهي ترى حسده يسجَّى في قبر وُضع على بابه حجر عظيم.

انتهت سريعاً سنوات ثلاث حافلة بالعمل والكرازة. بمشاهد المجد في الأردن وعلى حبل تابور. بكلمات الحياة وآيات القوة. بالجموع المتحلِّقة حول المعلِّم وتلاميذه. أيام عظيمة انفتحت فيها العيون والقلوب على ملكوت السموات والحياة الأبدية. كل ذلك مضى وطواه موت المخلِّص، وانتهى مطاف الجماعة إلى عليَّة صغيرة أغلقوها عليهم مع الخوف والحزن وفقدان الرجاء.

بعد هذا كله يأتي حدث القيامة بعد ثلاثة أيام من موت السيد. إنه شمس تنبلج في الظلام، وقوة حبارة تزيح ركام اليأس والخوف، وبركان فرح يكتسح

أمامه كل جبال الحزن.

وكل شيء يتغيَّر.. الحياة والوجود.. المستقبل وكل الغايات. كلها لم تَعُدُّ كما كانت. فقيامة الرب حدثُ هائل مقابل حدث الصليب الهائل. إلهما يلتقيان ليصنعا معاً حجر الزاوية في الإيمان المسيحي. والقيامة هي التي حوَّلت هوان الصليب وضعفه إلى إعلان قوة الله ومجده (١كو ١١٨١)، ومن آلة للإعدام وعلامة للعنة والعار (غل ١٣٠٣) إلى وسيلة الخلاص من الموت (١كو ١١٨١، غل ٢٠٠٢، كو ٢٠٠١؛ ٢٤٤١) وشرط التلمذة (مت ٢١٠١، مر ٢١٠١، لو ٢٣٠٤؛ ٢٠٤١) وموضع فخر المؤمنين (غل ٢٤٤١) وعلامة خاصة لابن الله يوم مجيئه للدينونة (مت ٢٠٠٢).

ولقد أدرك آباؤنا بإلهام الروح القدس رفعة القيامة وحدواها ودورها في تحقيق الخلاص وموقعها في الإيمان المسيحي، حتى إن معلِّمنا بولس الرسول، لكي يكشف هذا الدور الذي للقيامة، استخدم المدخل العكسي، وهو: ماذا يكون الحال لو لم يكن المسيح قد قام؟ وكانت النتائج المُفزعة هي:

- (١) بطلان الإيمان (١كو ١٤:١٥و١٧)؛
- (٢) بطلان الخلاص وهلاك الذين رقدوا في المسيح ("أنتم بعد في خطاياكم" - اكو ١٠:١٥ (١٨)؛
- (٣) بطلان الكرازة وكذب الكارزين وتحوُّلهم إلى شهود زور (١كو ١٤:١٥ و ١٠)؛
  - (٤) بطلان القيامة الأخيرة وسيادة الموت إلى الأبد (١كو ١٣:١٥ و١٨)؛
- (٥) شقاء الذين ينحصر رحاؤهم في المسيح في هذه الحياة فقط (١٩:١٥)؛
- (٦) عدم حدوى الجهاد والمخاطرة والاستشهاد من أحل مسيح افترسه

الموت. إنه يكون عطاءً بلا طائل ولا هدف ويجافي العقل والمنطق. وإذا كان الموت هو، إذاً، نهاية المطاف فلنأكل ونشرب ونتمتع، فالنهاية المحتومة واحدة (١٥و ٣٢-٣٠).

فالصليب قرين القيامة، والقيامة قرينة الصليب ووجهه الآخر، والمسيح كان دائماً يقرِن حديثه عن الصليب والموت بالقيامة (مت ١٩:٢٠،٢١١١، والصليب لا ٢٢:٢٦، مر ٣٢:١٨؛ ٣٤:١٠ لو ٢٢:٢١، لو ٣٣:١٨؛ ٥ التاليب لا يقف وحده، ولكن القيامة تحقِّق كمال هدفه الخلاصي وتجعله وسيلة الحياة وأداة المصالحة بين السماء والأرض (عاملاً الصلح بدم صليبه -كو ٢٠:١، والعلامة التي شقَّت التاريخ إلى ما قبل الخلاص وما بعده، والسلاح الذي جرَّد به المسيح الرياسات والسلاطين وأشهرهم جهاراً وظفر ولسلاح فيه (كو ٢٠:١).

## القيامة والخلاص

دور القيامة في الخلاص، إذاً، دور محوري، لا ينفصل عن عمل الصليب بل يلتحم به ويُظهِر محده، وبدون القيامة لا يتجاوز الصليب في أحسن الأحوال أن يكون علامة تضحية عظيمة وموت نبيل (بل إنه في نظر آخرين عقوبة عادلة يستحقها محدِّف وصانع شر ومثير للفتنة). وينتهي دوره عند هذا الحد. على أحسن الفروض يمكن بغير القيامة أن ينضم المسيح إلى ألوف البشر والشهداء الذين ماتوا دفاعاً عن أوطاهم أو من أحل غايات نبيلة أو الذين حاصرةم قوى البغي والشر وسلبتهم حياقم، كأحد وجوه ظلم البشر للبشر وقهرهم لاستغلال مواردهم أو لاستبقاء حياة الطغاة أو تنفيذاً لأحكام حائرة على مدى القرون.

إن القيامة هي التي تصنع الفرق وتكشف تفرُّد عمل الصليب. وها نحن

نلقي بعض الضوء على عمل القيامة في الخلاص:

(١) إذا كان الصليب قد أظهر ناسوت الابن المتجسد، فإن القيامة أعلنت الاهوته. وفي اللاهوت المتّحد بالناسوت (حسداً ونفساً)، نزل الابن إلى الجحيم كارزاً للأرواح التي في السجن (١ بط ١٩:٣). وفي اللاهوت المتّحد بالناسوت فإن المخلّص ليس إنساناً يموت، وإنما هو الإله المتجسد الذي بموته نقض أوجاع الموت وأبطل عزّه، ومن ثمّ يتحقّق الخلاص. إنه رئيس الكهنة العظيم القدوس البار، الذي دَحل إلى الأقداس مرة واحدة بدم نفسه، وليس بدم ثيران وتيوس كما كان يفعل رؤساء الكهنة اللاويون الذين كانوا يقدّمون الذبيحة عن خطاياهم وجهالات الشعب، فوجد فداءً أبدياً (عب ٤:٤؛ ١٤ الانتياء اللهويون الذبياء عن المتعبر المتعبر الشعب، فوجد فداءً أبدياً (عب ١٤:٤).

وقيامة الابن هي إعلان قبول الآب لذبيحة ابنه الفريدة، وبأن الدم المسفوك قد حقَّق غرضه "وإذ كُمِّلَ صار لجميع الذين يطيعونه، سبب حلاص أبدي" (عب ٩:٥)، وأن قيامة الإله المصلوب قد كفلت الفداء الأبدي (عب ١٢:٩)، والغلبة على الخطية والعالم ورئيسه إبليس.

(٢) وإذا كانت القيامة إعلاناً عن لاهوت الابن وقوته، فإن قيامة المسيح تختلف عن قيامات أخرى تمَّت في العهدَيْن القديم والجديد. فكل الذين قاموا قبل المسيح أو الذين أقامهم المسيح أو تلاميذه من بعده؛ لم يقيموا أنفسهم بل أقامهم آخرون، وعاشوا لبعض الوقت بعد قيامتهم ثم ماتوا ثانية ككل البشر "عالمين أن المسيح بعدما أقيم من الأموات لا يموت أيضاً. لا يسود عليه الموت بعد. لأن الموت الذي ماته قد ماته للخطية مرة واحدة" (رو ٩:٦٠).

ولكن المسيح هو وحده الذي قام بقوة لاهوته وبدون معونة أحد، وحسب الموعد الذي حدده قبل أن يموت (مت ٢١:١٦؛ ١٩:٢٠، مر ٣١:١٨؛ ٣١:١، لو ٢٢:١، لو ٣٢:١٨؛ ٢٢:١٠). وقام نشطاً بهياً كأنما لم يكن ميتاً في قبر

ولثلاثة أيام "لأنك لن تترك نفسي في الهاوية ولا تَدَع قدوسك يرى فساداً" (أع ٢٧:٢)، بينما احتاجت ابنة يايرس عند قيامها أن يعطوها طعاماً لتتقوى (مر ٥:٣٤). وقام المسيح تاركاً الأكفان علامة الموت في موضعها لظلمة القبر (يو ٠٠:٦و٧)، وخرج منها دون أن يحله أحد مثل ما حدث للعازر (يو ١٠:٤٤). وقام المسيح والمجد والبهاء يحيطان به، والملائكة من حوله: فواحد يدحرج الحجر بعد قيامته، وملاكان في القبر الفارغ يبشران الآتين بقيامة السيد.

والحقيقة أنه لم يكن ممكناً أن يُمسك المسيح من الموت، لأنه الإله البار القدوس الذي لم يوحد في فمه غش (إش ١٥٠٩). وهو وإن كان قد مات موتاً كفًارياً بسبب خطايا الإنسان التي وُضعت عليه "وُضع عليه إثم جميعنا" (إش ١٠٥٣)، "لأنه جعل الذي لم يعرف خطية خطية لأجلنا لنصير نحن برالله فيه" (٢ كو ١٢٠٥)، "الذي أسلم من أجل خطايانا، وأُقيم لأجل تبريرنا" (رو ٤٠٥٤)، فمحا الصك الذي علينا وسمّره بالصليب (كو ٢٠٤١)؛ إلا أنه لكان لا بد أن يقوم بسبب بره الشخصي الكامل المتمثل في إخلائه لنفسه (في ٢٠٢)، وإخضاع مشيئته للآب (لو ٢٢:٢٤)، وحريته من كل خطية "مَنْ منكم يبكّنني على خطية" (يو ٨:٢٤). ومن أجل أن المسيح كان ينظر قيامته منكم يبكّنني على خطية" (يو ٨:٢٦). ومن أجل أن المسيح كان ينظر قيامته وهو بعد لم يمت، لذا استطاع أن يقبل آلام الصليب وأهوال الموت، رغم كل تحديات الصالبين.

(٣) ثم إن القيامة هي إعلان الغلبة على العالم الموضوع في الشرير وما يمثّله من صور الظلم والكذب والتسلَّط واضطهاد المؤمنين. فبينما حسب رؤساء الكهنة أنهم قد حاصروا الرب يسوع واستطاعوا في النهاية الإيقاع به واستصدار الحكم بموته، وربما داخلهم الزهو وهم يرونه يُسلَّم للصالبين ويخضع

للقهر والألم دون أن يفتح فاه (إش ٥٠:٧)، إلى أن رُفع على الصليب وأسلم الروح ووُضِع في قبر أُحكمت حراسته. وبينما أحس بعض تلاميذه أن كل شيء قد انتهي (لو ٢١:٢٤)؛ تأتي قيامة الرب الجبارة بعد هذه التداعيات، لطمة ساحقة للظالمين المتحنين (كو ٢:٥١)، وتشديداً للنفوس الكسيرة المنحنية تحت وطأة الألم، ونصرة للحق الذي يبدو أنه ضاع، وتشديداً للإيمان المهتز "في العالم سيكون لكم ضيق. ولكن ثقوا أنا قد غلبت العالم" (يو ٢١:٦٦)، "وهذه هي الغلبة التي تغلب العالم: إيماننا" (١يو ٥:٤)، وهزيمة للنفوس التكبرة الباغية وملاحقتها بما جنت يداها "وأما الظالم فسينال ما ظلم به، وليس محاباة" (كو ٣:٥٢)، وإدانة للعالم الشرير ورئيسه "الآن دينونة هذا العالم. الآن يُطرح رئيس هذا العالم خارجاً" (يو ٢١:١٢).

(\$) قيامة المسيح كانت عربوناً للانتصار الكامل على الموت في القيامة الأخيرة (آخر عدو يُبطَل هو الموت - ١ كو ٢٦:١٥). وكان المسيح هو باكورة الراقدين (١ كو ٢٠:١٥) الذين لم يَعُد للموت سلطان عليهم. وهكذا نزع الرب بقيامته خوف الموت من قلوب المؤمنين "فإذ قد تشارك الأولاد في اللحم والدم اشترك هو أيضاً كذلك فيهما، لكي يُبيد بالموت ذاك الذي له سلطان الموت، أي إبليس، ويُعتق أولئك الذين – خوفاً من الموت – كانوا جميعاً كل حياقم تحت العبودية" (عب ٢:٤١و٥١).

فالذين يحيون القيامة مستعدون لقبول الموت في أي ساعة، فشوكته قد انتُزِعَت (١كو ٥٥:١٥)، ويعبر بمم موت الأهل والأصدقاء فيودِّعوهُم على رجاء اللقاء في الملكوت دون أن يرعبهم اقتراب الموت منهم "فإني متيقن أنه لا موت ولا حياة... تقدر أن تفصلنا عن محبة الله التي في المسيح يسوع ربنا" (رو ٨:٨٣و٣٩). لقد سبقنا الرب إلى طريق الموت المجهول ليُجرِّده من

سلطانه السابق، وليجعله الباب المفتوح على أمجاد الحياة الأبدية، وبه نعود إلى مكاننا القديم العتيد الذي فقدناه بالخطية (١).

(٥) ثم يبقى أن مسيحنا المنتصر على الموت والجالس عن يمين الآب (أع ٧٠٠٥) إلى أبد الآبدين (رؤ ١٨٠١) يواصل عمله كمخلِّص من موت الخطية لكل مَنْ يقبل، وشفيعاً دائماً ينجِّي الملتجئين إليه من مؤامرات العدو، ويقيل المؤمنين من عثراتهم ويساندهم في ضيقاتهم "وإنْ أخطأ أحدٌ فلنا شفيعٌ عند الآب، يسوع المسيح البار، وهو كفَّارة لخطايانا. ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضاً (١يو ٢٠:١و٢)، "فمنْ ثمَّ يقدر أن يُخلِّص أيضاً إلى التمام النين يتقدَّمون به إلى الله، إذ هو حيُّ في كل حين ليشفع فيهم" (عب ٢٥:٧).

وفي الزمان المعيَّن للخلاص الأخير (١بط ١:٥) سيأتي الرب على السحاب في مشهد ستراه كل عين "لأن الرب نفسه بهتاف، بصوت رئيس ملائكة وبوق الله، سوف يسترل مسن السسماء والأمسوات في المسيح سيقومون أولاً" (١٦س ٤:٦١)، "هكذا المسيح أيضاً بعدما قُدِّم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب ١٠٤٠). وكما ارتبطت قيامة الرب بإعلان الخلاص فمحيئه الثاني في القيامة الأحسيرة مرتبط بإعلان الخلاص الأخير لتمجيد قديسيه "فإن سيرتنا نحس هي في مرتبط بإعلان الخلاص الأخير لتمجيد قديسيه "فإن سيرتنا نحسن هي في السموات، التي منها أيضاً ننتظر مُخلِّصاً هو الرب يسوع المسيح، الذي سيُغيِّر شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (في سيُغيِّر شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (في

#### \* \*

 <sup>(</sup>١) يختم الكاهن أوشية الإنجيل في القداس الباسيلي مخاطبًا الرب قائلًا "لأنك أنت هو حياتنا كلنا، وخلاصنا كلنا، ورجاؤنا كلنا، وشفاؤنا كلنا، وقيامتنا كلنا".

# يا رب.. ما أمجد قيامتك!

# القيامة والحياة الأبدية

إذا كانت قيامة الرب تعني نصرته على الموت، ومنْ ثم أكملت مع الصليب الفداء وخلاص المؤمن من الموت الأبدي، وحطَّمت شوكة الموت أي الخطية (١كو ٥٦:١٥)، وحرَّرت المؤمن من سلطالها إلى الأبد، ووهبته أن يحيا قوياً غالباً متمتِّعاً بالقداسة؛ فإلها على المدى البعيد برهنت على صدق وعد الله بأن "لا يهلك كل مَنْ يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية" (يو ١٦:٣).

فقيامة المسيح من بين الأموات، والتي بشَّر بما الرب تلاميذه مراراً قبل أن يجوز الآلام وموت الصليب (مت ٢١:١٦، مر ٣١:٩ ،٣١:٩ ،٣٣:١٠ و٣٣:١٠ و ٢٢:٩ ، ٢١:١٣ و ٣٤ الله وموت الصليب (مت ٣٤:١٠)، هي برهان القيامة الأخيرة للمؤمنين من الموت (إذ قد صار المسيح مِن ثمُّ "باكورة الراقدين" \_ اكو ٢٠:١٥، و "أول قيامة الأموات" \_ أع ٢٠:٢٦)، وهي تحقيقُ لوعده "إني أنا حيّ فأنتم ستحيون" (يو ١٩:١٤). ويصير يقين المؤمن بحياته الأبدية وقيامته في اليوم الأخير \_ تلبيةً لنداء الرب في مجيئه الثاني المخوف المملوء بحداً

(مت ٣١:٢٥ ـ ٣٤ ـ ٤٦ و ٤٦، يو ٢٨٠ و ٢٩ ل عنصراً أصيلاً في الإيمان المسيحي، لا مجرد تلاوة من الشفاه لختام قانون الإيمان: "وننتظر قيامة الأموات وحياة الدهر الآتي".

فللخلاص الذي أنعم به الرب على المؤمنين بُعدان:

أولهما: التمتع بالحياة الجديدة (رو ٢:٤)، التي تختلف حذرياً عن الحياة القديمة أي حياة الخطية والتي يوهب المؤمن القوة على التخلي عنها ثم كراهيتها والجهاد ضدها، مع إرادة التوبة إذا ضعف الإنسان وخضع لسطوة الخطية. كما يميزها ميل وممارسة القداسة والعبادة والنسك والتطلع إلى الحياة الأبدية: "وهذه هي الحياة الأبدية: أن يعرفوك أنت الإله الحقيقي وحدك ويسوع المسيح الذي أرسلته" (يو ٢:١٧)؛ وهي في هذا تختلف عن الحياة المزدوجة التي تعرج بين الفرقتين، والتي تتعايش فيها الخطية مع التدين الشكلي.

وثانيهما: نوال الحياة الأبدية كميراث طبيعي للبنين: "رِثوا الملكوت المُعدّ لكم منذ تأسيس العالم" (مت ٣٤:٢٥)، "وكل مَنْ ترك... من أجل اسمي، يأخذ مئة ضعف ويرث الحياة الأبدية" (مت ٢٩:١٩)، "مَنْ يغلب يرث كل شيء" (رؤ ٢٠:١١)؛ ونتيجة أساسية للخلاص على كل مؤمن أن ينتبه إليها ويتمسَّك بما: "مُدَّخرين لأنفسهم أساساً حسناً للمستقبل، لكي يُمْسكوا بالحياة الأبدية" (١٠ تـ ١٩:١)، ويجعلها نصب عينيه آناء الليل وأطراف النهار.

وإذا لم يكن رجاء الحياة الأبدية عنصراً أصيلاً في الخلاص المسيحي، فماذا يكون المسيح، إذاً، قد صنع، بصليبه وموته وقيامته؟ وإذا كان أقصى ما استطاعه الرب أن يُعلِّمنا بعض الوصايا النبيلة، فما الفرق، إذاً، بيننا وبين غيرنا؟ وإذا كان رجاؤنا في المسيح هو في هذه الحياة فقط، نكون \_ كما قال المغبوط بولس بحق \_ "أشقى جميع الناس" (١ كو ١٩:١٥). وإن غاب من

حياتنا هذا اليقين بأن خلاصنا يتضمن حياتنا مع المسيح وفيه إلى الأبد، لا يكون المسيح قد صنع شيئاً. فالموت يظل حاثماً على الجميع، ولا يكون المسيحي المؤمن مختلفاً عن أي ملحد لا يؤمن بإله.

### إنجيل المسيح والحياة الأبدية

وها هي كلمات الكتاب تكشف لنا عن ارتباط الحياة الأبدية بالخلاص وقيامة الرب ومجيئه الثاني ليضم مختاريه إلى ملكوته الأبدي:

"هكذا أحب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد، لكي لا يهلك كل مَنْ يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية" (يو ٦٦:٣)؛

"أنا هو القيامة والحياة. مَنْ آمن بي ولو مات فسيحيا، وكل مَنْ كان حيًا وآمن بي فلن يموت إلى الأبد" (يو ٢٦٥٢٥ ٢٦)؛

"الذي يؤمن بالابن له حياة أبدية" (يو ٣٦:٣)؛

"مَنْ يؤمن بي فله حياة أبدية" (يو ٢:٧٤)؛

"فإن الحياة أُظهِرَت، وقد رأينا ونشهد ونخبركم بالحياة الأبدية التي كانت عند الآب وأُظهرَت لنا" (١يو ٢:١)؛

"وهذا هو الوعد الذي وعدنا هو به: الحياة الأبدية" (١يو ٢٥:٢)؛

"وهذه هي الشهادة: أن الله أعطانا حياة أبدية، وهذه الحياة هي في ابنه. مَنْ له الابن فله الحياة، ومَنْ ليس له ابن الله فليست له الحياة. كتبت هذا اليكم، أنتم المؤمنين باسم ابن الله، لكي تعلموا أن لكم حياة أبدية" (١يو ١١٥-١٣)؛

"الحق الحق أقول لكم: إن مَنْ يسمع كلامي ويؤمن بالذي أرسلني فله حياة أبدية، ولا يأتي إلى دينونة، بل قد انتقل من الموت إلى الحياة" (يو ٥:٤٢)؛

"حرافي تسمع صوتي، وأنا أعرفها فتتبعني. وأنا أُعطيها حياة أبدية، ولن هلك إلى الأبد، ولا يخطفها أحد من يدي" (يو ٢٧:١٠و٢٨)؛

"وأما الآن إذ أُعتقتم من الخطية، وصرتم عبيداً لله، فلكم ثمركم للقداسة، والنهاية حياة أبدية" (رو ٢:٢٦)؛

"لأن أجرة الخطية هي موت، وأما هبة الله فهي حياة أبدية بالمسيح يسوع ربنا" (رو ٢٣:٦)؛

"ليَ الحياة هي المسيح، والموت ربح" (في ٢١:١)؛ "مَنْ يزرع للروح فمن الروح يحصد حياة أبدية" (غل ٨:٦).

## الحياة الأبدية وحياتنا الروحية

لا شك أن غياب اليقين بالحياة الأبدية من حياة الكثيرين هو وراء خوفهم من الموت، الذي داسه الرب، ولكنه لا يزال قائماً عندهم. وهو وراء الانهيار تحت وطأة التجارب، رغم أنها ليست نهاية المطاف، ولكن ستطويها الأيام وتصير سبباً لمحد أكثر للصابرين الشاكرين، وهو وراء الخضوع لإغراءات العالم من خطايا وتنعم وانصياع للشهوة؛ بل وإنكار الإيمان، رغم أن "العالم يمضي وشهوته، وأما الذي يصنع مشيئة الله فيثبت إلى الأبد" (١يو ١٧:٢).

وعلى العكس من ذلك، فإن يقيننا بالحياة الأبدية، التي برهنت عليها قيامة الرب، يغيِّر حياتنا الروحية من الجذور، وينعكس على كل سلوكنا الإيماني. وها نحن نعرض فيما يلي لبعض هذه الجوانب:

#### (١) النظرة إلى الموت

عندما يُفاضل عامة الناس بين الحياة والموت، فإلهم بالطبع يُفضِّلون الحياة. فالحياة هي الوجود، والموت هو اللاحياة أي العدم. وهم يرون الحياة هبة عظمى متعددة الأوجه، بينما الموت هو الحرمان من كل شيء. ومن هنا،

فعندما يختطف الموت أحد الأحياء، فالناس يجزعون لأن واحداً منهم طواه العدم. لقد فقدوه كما فقدهم. وربما \_ مع هذا \_ يحسُّون في داخلهم شيئاً من الرضا ألهم باقون ولا زالوا يفلتون منه. حتى إذا أتت الساعة \_ وكانت النفس واعية \_ يكون اللقاء مرعباً جداً.

ولكن الجيء الأول للمسيح قد غيَّر هذه الصورة تماماً، عندما مات وقام ثم داس الموت وأنعم بالحياة الأبدية على كل مَنْ يؤمن. فلم تَعُدُ المفاضلة، إذاً، بين الحياة الحاضرة (المؤقتة مهما طالت) والموت، وإنما بين الحياة الحاضرة والحياة الأبدية، والتي يفصل بينهما الموت، ويقود من الأولى إلى الثانية.

ولابد أن يُدرك المؤمنون هذا التغيير الذي طرأ على مصير الناس. فالناس جميعهم يذوقون الموت. فالذين فعلوا الصالحات (أي المؤمنون الذين قبلوا المسيح مخلّصاً) يمضون إلى قيامة الحياة، والذين فعلوا السيئات إلى قيامة الدينونة (يو ٣٩:٥).

لقد انتزع الرب كل رهبة الموت ورعبه لَمَّا هبط إلى أعماق الهاوية ثم قام منتصراً. وإذ سبقنا إلى طريق الموت المجهول حرده من سلطانه السابق (١كو ٥١:٥٥)، وجعله الباب الذي يفتح على أمجاد الحياة الأبدية. وهذا يجعل للأحزان البشرية المصاحبة للموت سقفاً لا تتعداه. فالدموع في المآقي، ولكن يقين اللقاء مع الرب في الأبدية يملأ القلب ويمنح العزاء.

### (٢) النظرة إلى المصير الأبدي

إن مَنْ لا يدرك أن خلاصه يتضمن حياته الأبدية هو واحد من اثنين: إما واحدٌ يجهل حقوقه في المسيح الذي آمن به، وعليه أن يعرفها ويتمسك بها؛ وإما واحدٌ يحيا خارج دائرة الإيمان ولا يزال يتعثَّر في شباك الخطية والعالم الشرير. وهذا قد وُضع أمامه طريق الحياة وطريق الموت، وهو يستطيع، إنْ

أراد، أن ينجو بحياته بالتوبة هارعاً إلى أحضان المخلِّص الواقف بالباب (رؤ ٢٠:٣).

بالطبع فإن الضمان الأبدي هو في يد الله (يو ٢٠:١٠-٢٩، ٢قي ٢٢١). ولكن هناك أيضاً انحياز المؤمن لشخص المسيح (يو ٢١:١٧)، والتزامه بحياة القداسة "التي بدونها لن يرى أحد الرب" (عب ٢:١٢)، والتوبة الدائمة (مست ٢٠:٩، مسر ٢٠:١٠، لو ٢٠:١٨)، والتناول من الأسرار (يو ٢:١٥و٤ ٥و٥٥)، والحياة في نور كلمة الله (يو ٣:٣٠و ٢٥)، وطاعتها (مت ٢:١١)؛ يما يستلزم أصلاً معرفتها واللهج فيها، مع الاتضاع والسهر والاتكال على النعمة لمساندة هذا الجهاد، وما يتصل بكل هذا من توجُّهات.

#### (٣) النظرة إلى الآلام والتجارب

إيقاننا بالحياة الأبدية وحضورها في حياتنا الحاضرة كعنصر محوري في الإيمان، يمنحنا رؤية حديدة للآلام والتجارب وهموم الحياة وقصورها وإحباطاتها. إنه يُجرِّدها من أشواكها ويُقلِّص تأثيرها ويُعظِّم قدرتنا على التعامل معها، بل ويجعل لها دوراً عند استعلان الخلاص الأخير (عب ٢٨:٩، ١بط ١:٥) تتصاغر معه أمام المحد الذي ينتظرنا: "إن كنا نتألم معه لكي نتمجَّد أيضاً معه. فإني أحسب أن آلام الزمان الحاضر لا تُقاس بالمجد العتيد أن يُستعلن فينا" (رو ٨:٧١و٨١)، فهي لم تعدُد معاناة بلا معنى، ومجرد ثمرة من ثمار الخطية وعقوبتها، وسمة من سمات الحياة على الأرض، إضافة إلى كولها مشاركة مع الرب في آلامه (في ٣:٠١)؛ وبالتالي سبباً للفرح والفخر (أع ٥:١٤)، وعنصراً من عناصر قصد الله في حياتنا لتدبير خلاصنا واستمرار توبتنا وحفظنا في قداسة الحق.

فمرحى بآلام محفوظة في سفر تذكرة أمام الله الغيني الذي لا ينسى تعب المحبة (عب ٢٠:٦)، والقادر أن يفعل أكثر حداً مما نطلب أو نفتكر

(أف ۲۰:۳).

ر. كما يُقال في هذا الصدد أن في الموت أيضاً لهاية لكل أنواع الآلام، يستوي في ذلك المؤمنون وغير المؤمنين. فما الفرق؟ والإجابة: إن في الحياة الأبدية ليس فقط لهاية للآلام، ولكن أيضاً الرد الإلهي على قبولنا الآلام والموت مع المسيح لكي نقوم معه. فالألم يتوقف لكي تبدأ أيضاً الحياة السعيدة الممجَّدة والتي لا تعرف الألم أو الحزن أو الوجع أو الضعف أو النقص (رؤ ٢١١٤)، والتي تختلف، إذاً، عن حياة البكاء وصرير الأسنان.

#### (٤) النظرة إلى حياتنا الأرضية بصورة عامة

.. وما تتسم به من اختلاف الأنصبة على مستوى الأفراد والدول بين الغني والفقير، والصحة والمرض، والنجاح والفشل، والتقدُّم والتخلُّف، والعدل والظلم، والسلام والحرب، وهكذا، وهكذا.

ورغم أننا في أحيان كثيرة نكتشف مسئولية الأفراد والدول عن هذه المفارقات، إلاً أننا في أحيان أخرى تأخذنا الحيرة ونعجز عن تبين الأسباب، ولا نجد غير حقيقة أن العالم كله قد وُضع في الشرير (١يو ١٩:٥)، وأن الخطية هي عار الشعوب (أم ٢٤:١٤)، وهي وراء كل متناقضات الحياة

واضطرابما وقصورها وفسادها.

من هنا تصير الحياة الأبدية من ناحية نهاية لهذه الحياة الحاضرة، والتي مهما تمتع فيها البعض حسدياً أو روحياً، ومهما كانت درجة التقدُّم التي أحرزتها فيها بعض الدول؛ يظل النقص وعدم الشبع أبرز سماتها، وتظل النفوس عطشى، مُدركة أنه ليس لها هنا مدينة باقية (عب ١٤:١٣)، وإنما تطلب المدينة العتيدة التي لها الأساسات التي صانعها وبارئها الله (عب ١٠:١١)، ومتطلعة إلى الوطن السماوي الأفضل (عب ١٦:١١).

وبالطبع فإن نصيب المؤمنين سيكون أوفر إذ قد وضعوا كل رجائهم في مخلّص العالم، ومن ثمَّ سيكونون المدعوين إلى عشاء عُرْس الخروف (رؤ ٩:١٩). ولكننا نظن أن مراحم الله سوف تسع \_ بصورة ما \_ بسطاء البشر، أمثال: لعازر المضروب بالقروح (لو ٢٠:١٦)، وضحايا ألجحاعات والحروب وثورات الطبيعة؛ الذين عانوا الظلم والجهل والفقر والمرض واستوفوا البلايا والمحن. وسوف يجيء الوقت لكي يُحقق لهم عدل الله العزاء والراحة التي لم يعرفوها كل الحياة.

كما أن عدل الله لن يترك مَنْ فعلوا السيئات، وضمنهم كل مَنْ أذلّوا البشر وظلموهم واستحلُّوا دمهم. فهناك أيضاً قيامة الدينونة، حيث "سينال الظالم ما ظلم به، وليس محاباة" (كو ٢٥:٣).

#### ₩ ₩

بعد هذا كله، أليس مما يثير الدهشة أن كثيرين مِمَّنْ دُعِيَ عليهم اسم المسيح، وربما هم أعضاء مواظبون على الذهاب إلى الكنيسة، ويعرفون بعض المعرفة؛ لا تمثّل الحياة الأبدية لهم هدفاً. هم مشغولون بالأهداف قصيرة الأمد: السلام القلبي، المساندة في التجارب، النجاح في الحياة. أما هذا الهدف العظيم الذي كلَّف المسيح حياته، فهو غائب أو شاحب، لا يحتل شيئاً من العقل الواعي، أو ربما \_ في استهانة لا تليق بالمؤمنين \_ يعتبرونه أمراً مؤجَّلاً إلى لهاية الحياة، بينما هو بالفعل يصبغ كل حياتنا الإيمانية بصبغته. وبدونه تفقد حياتنا أهم أبعادها وأكثرها تأثيراً.

فلننتبه إلى أعظم حقوقنا في المسيح، والتي حاءت لنا بقيامته المحيدة. وليكن شعار كل منا ما كتبه معلِّمنا بولس الرسول إلى تلميذه تيموثاوس: "جاهد جهاد الإيمان الحسن، وأمسك بالحياة الأبدية التي إليها دُعِيتَ أيضاً" (اتي ٢:٦٦).

# المهام الأخيرة

## الأيام الأولى

سنوات ثلاث برفقة المعلم مرَّت سريعاً كأنما الحلم. كانت أياماً هائئة حافلة بخدمة تسندها الآيات (مر ١٣:٦) لو ١٧:١٠). وكلمات المعلم، وهي تشق طريق الحياة الجديدة، تنير الذهن والقلب، وحضوره يهب السلام واليقين وينتزع الخوف (أنا هو لا تخافوا –مت ١٠:١٤، مر ٢:٠٥)، والروح يتكلّم فيهم (مت ٢٠:١٠)، لو ٢٠:١٢). وبعض التلاميذ تمتعوا بمشاهدة السيد في بعض مجده عندما تجلّی علی حبل تابور (مت ١:١٧–٨، مر ٢:٩-٨) لو ٢٠٤٦–٣).

# حتمية الصليب

على أنه عندما بدأ الرب يشير إلى الصليب والموت والتكفير وبذل نفسسه فدية عن كثيرين (مت ٢١:١٦؛ ٢١:١٠و ١٩ و٢٢؟ ١٢:٢٦، مسر ٣١:٨؟

۰ ۱:۱۳ و ۳۲ و ۳۲ و ۳۲ و ۳۲ و ۲۲ و ۲۶؛ ۱۰ او ۲۰:۱۰ و ۲۰:۱۸ و ۳۳ ستسه و الم يتفهموه و الم يتبل هذه النهاية غير المبررة. ولكن الرب انتهره على الفور: "... اذهب عني يا شيطان. أنت معثرة لي، لأنك لا تحستم بما لله لكن بما للناسس" (مت ۱۱:۱۲ – ۲۳، مر ۱۳۳۸ – ۳۳)؛ مؤكّداً له ولسائر التلاميذ أن طريق الخلاص، الذي من أجله تجسَّد، يمرُّ بموت الصليب و تتبعه القيامة.

## والصليب يقترب

وكانت أحداث الصليب هي الصخرة التي تحطّمت عليها الآمال وتفرقت بسببها الجماعة. وعندما احتمع الرب بتلاميذه ليلة آلامه ليأكل معهم الفصح، ويعطيهم حسده المكسور ودمه النازف، ويحدثهم حديثه الأخير ويصلي من أحلهم، كان أكثرهم مثقًلاً بالهم والحزن والخوف والتوجُّس من الغد المجهول، وواحدٌ كان يُدبِّر لتسليمه. وفي البستان، والمعلِّم يجاهد في الصلاة، تحامل ثلاثة من تلاميذه على أنفسهم لمرافقته عن بُعد، ولكنهم لم يستطيعوا مغالبة النوم من الحزن (مت ٢٦:٠٠ و ٣٤). ولما أقبل عليه الجنود في البستان برفقة التلميذ الخائن "تركه الجميع وهربوا" (مر ١٤:٠٠)، وتحقق قوله: "وتتركوني وحدي" (يو ٢١:١٦)، ولم يبق حوله غير النساء ومعهم يوحنا. ومن بعيد تبعه مرقس فأمسكه السببان من إزاره فتركه لهم وهرب عارياً (مر ١٤:٥٥). وحاول بطرس أن يتبعه فانزوى وسط خدم رئيس الكهنة ليتابع محاكمته متخفياً، ولكن حصار الجواري والعبيد أخرجه عن طوره حتى أنه بلأ يلعن ويحلف منكراً معرفته بالسيد الذي كان قد حذَّره قبل ساعات. وعند بأ يلعن ويحلف منكراً معرفته بالسيد الذي كان قد حذَّره قبل ساعات. وعند وساح الديك التفت الرب ونظر إلى بطرس فتذكر كلام الرب وخرج إلى خارج

وبکی بکاءً مُرَّا (مـــت ٦٩:٢٦\_٧٠، مــر ١٦:١٤\_٧٢، لــو ٢٢:٥٥\_٦٢، يو ۲۵:۱۸).

#### عند الصليب

عند الصليب ربما توقع البعض – أو تمنّى – أن يصنع الرب معجزته الكبرى ويترل عن الخشبة في مشهد باهر يزلزل الذين أسلموه وحاكموه وحكموا عليه بالموت وتحدّوه أن يفعل هكذا (مت ٤٢٠٢٧)، مر ٣٠:١٥، مر ٣٠:٣٠٣). ولكن آمال التلاميذ تهاوت عندما رأوا السيد يستسلم ولا يُقاوم وبقي على الصليب – رغم ثورة الطبيعة – حتى أسلم الروح. وعندما أنزلوا الجسد الهامد ووضعوه في القبر ذي الحجر الكبير، بدا الأمر واقعاً مُراً. فالسيد قد مات وماتت معه رسالته وحدمة التلاميذ. وإذا كان السيد لم يترل من على الخشبة، فأيُّ أمل في أن يقوم من الموت حتى وإن كان قد أكّد مراراً أنه سيقوم في اليوم الثالث.

#### بعد موت السيد

هكذا كان حال جماعة المسيح بعد أحداث الجمعة الأليمة. فالإيمان قد اهتزّ، والذاكرة سقطت منها الكلمات: وعود السيد، ونبوَّات الكتاب. ومع الحزن والحيرة وتبدُّد الرجاء دخل الجميع إلى عليَّة، قبعوا فيها وغلَّقوا عليهم أبواها.

#### حصارالشك

غير أن النساء كُنَّ أكثر حيوية، فقد بَقَيْنَ بعض الوقت أمام القبر بعد الدفن، واسترحن في السبت، وفجر الأحد مضين إلى القبر ليضعن الحنوط والأطياب، وقد عاد بعضهن بأحبار تثير التفاؤل. فالحجر قد دُحرج (مت

۸:۲۸، مر ۲:۲۸، لو ۲:۲۶، والقبر خال من الـسيد (لـو ۲:۲۳)، وكانت الأكفان موضوعة بنفس ترتيبها، كما رأين ملائكة بشرفهن بالقيامة؛ بل قد التقى الرب بالفعل بالمجدلية ومريم الأخرى (مت ٩:٢٨ و ١٠)، وهاتان جاءتا وبشرتا التلاميذ "فتراءى كلامهن لهم كالهذيان ولم يُصدقوهن" (لو ١٠٤٤)، وركض بطرس ويوحنا إلى القبر الفارغ: "فمضى بطرس متعجباً في نفسه مما كان" (لو ٢:٢٤)، أما يوحنا فقد "رأى و آمن" (يـو ٨:٢٠). وفي الطريق إلى عمواس ظهر الرب لتلميذين، ووبخ بطء إيماهما بنبوًات الكتاب (لو ٢:٢٤)، ولما ذهبا وأخبرا الباقين بما حرى بنبوًات الكتاب (لو ٢:٢٥)،

ورغم أن السيد مضى بعد ساعات من قيامته إلى تلاميذه، حسب وعده للمجدلية ومريم الأخرى، ودخل عليهم والأبواب مُغلَّقة؛ فقد حسبوه روحاً (لو ٢٤:٢٣)، ولكنه أكَّد لهم حقيقة قيامته من الموت. ولم يكن توما حاضراً هذا اللقاء، وعندما ذكر له التلاميذ أن الرب قام حقًا، لم يصدِّق. وجاء الرب في الأحد التالي وسمح لتوما أن يلمس آثار المسامير وطعنة الحربة الغائرة، فهتف خاشعاً نادماً: "ربي وإلهي" (يو ٢٠:٢٠)، ولكن الرب لم يرحب بهذا الإيمان المعتمد على العيان قائلاً: "لأنك رأيتني يا توما آمنت الحوبي للذين آمنوا ولم يَروُوا" (يو ٢٠:٢٠).

## العودة إلى البداية

رغم كل شيء، فالحياة صارت غير الحياة، والإيمان لم يسترد عافيته، وظهورات الرب الأولى المتباعدة لم تكشف لهم عن خطة العمل للمستقبل، ومجال الخدمة لم يعدد كما كان؛ فالعداء صار سافراً، ولا شك ألهم يفتقدون حضور المعلم الدائم كما كان معهم خلال خدمتهم. كما تضاعفت هيبته و لم يعودوا يستطيعون أن يقتربوا منه ويسائلونه بحرية كما تعودوا من قبل، حتى إلهم عند بحيرة طبرية لم يجسر

أحدهم أن يسأله: "مَنْ أنت" (يو ١٢:٢١). من هنا وحدت فكرة العودة إلى العمل قبولاً عند أكثرهم، والصيادون عادوا إلى سفنهم التي كانوا يستعملونها في انتقالاتهم أثناء الخدمة: "قال لهم سمعان بطرس: أنا أذهب لأتصيّد. قالوا له: نذهب نحن أيضاً معك" (يو ٣:٢١).

عاد التلاميذ، إذاً، إلى نقطة البداية.

#### تصحيح المسار

هذا ما آل إليه حال جماعة الرب: التلاميذ والرسل، الخميرة التي ستُخمِّر العجين كله، والبذرة التي ستوضع في الأرض لكي تأتي بالثمر الكثير؛ لكن عين الرب كانت عليهم. فمن أجلهم – الذين يحملون البشارة المُفرحة إلى كل الأرض – ومن أجل كنيسة العهد الجديد – نحن – كانت هذه الأربعون يوماً التي بَقيَ فيها الرب بعد قيامته، وحتى صعوده الجيد إلى السماء.

#### فماذا كانت مهام الرب الأخيرة بالتحديد:

#### (١) تأكيد القيامة

لأن القيامة هي حجر الزاوية في الإيمان المسيحي، فبها يتمجّد الصليب ويستكمل جوهر الخلاص، وهي موضوع الكرازة القادمة، والتي تكشف عن لاهوت وقوة المسيح المنتصر على الموت، وتضمن عمل الصليب في الفداء والمصالحة (كو ٢٠:١)، وهي محور شهادة التلاميذ (أع ٢٢:١، ١يو ١:١و٢)، كما ألها ضمان القيامة الأخيرة للمؤمنين (١كو ١٦:١-٢، ١بط ٢:٣-٥)؛ من هنا كانت أولى مهام الرب إثبات وتأكيد قيامته بالجسد الذي أخذه من القديسة العذراء مريم، وإتاحته الفرصة بظهوره لتلاميذه ولمن حولهم لكي يكونوا حقًا شهود قيامته (١كو ٥١:٥-٧). وها هو يُصرِّح أمامهم: "انظروا يديَّ ورجليَّ، إني أنا هو" كما أنه "أخذ وأكل قدًامهم"و ٢٤:٣٩و٣٤). فهو لم يكن، إذاً، روحاً أو

حيالاً؛ وإنما حسدٌ حقيقي عَبَرَ عليه الموت ولم يَطْوِه، بل هو داسه وأبطل سطوته إلى الأبد.

وهكذا توالى ظهور الرب للمريمات (مت ١٤:٢٩ مر ١٠٥٠)، ولتلميذي عمواس يو ١٠٤٠٠)، ولبطرس (لو ٢٤:٢٤، ١كو ١٥٥٥)، ولتلميذي عمواس (مر ١٢:١٦)، لو ١٣:٢٤ - ٣٥)، وللتلاميذ مجتمعين يوم القيامة والأحد التالي (مر ٢١:٢٦)، لو ١٣:٢٤ - ٣٥)، وللسبعة على بحيرة طبرية (يو ٢١)، ثم للو ٢٤:٣ - ٣٤، يو ٢٠:٩ - ٢٩)، وللسبعة على بحيرة طبرية (يو ٢١)، ثم لخمسمائة أخ دفعة واحدة، وبعد ذلك ليعقوب ثم للرسل أجمعين (وقت الصعود) (١كو ١٥:٦و٧). وربما لم يسجِّل البشيرون كل لقاءات الرب خلال الأربعين يوماً، والقديس يوحنا في ختام إنجيله يُنوِّه أنَّ "آيات أُخر كثيرة صنعها يسوع قدَّام تلاميذه لم تُكتب في هذا الكتاب" (يو ٢٠:٢٠)، وأنَّ "أشياء أُخر كثيرة صنعها يسوع، إنْ كُتبت واحدة واحدة، فلستُ أظن أن العالم نفسه يَسَع الكتب المكتوبة" (يو ٢٠:٢١).

#### (٢) تجديد الإيمان ومنح السلام

كانت المحنة أقوى من مستوى إيمان التلاميذ، فالهار تحتها. ولما توالت الأحبار الأولى للقيامة لم يكن صداها غير الشك والحيرة. وحتى لما دخل إليهم الرب في عُقر دارهم، ظنوه روحاً. لذلك كان من مهام الرب، إذاً، جَبر هذا الإيمان المتصدِّع وإعادة بنائه وتثبيته وتعميقه، كي يصير يقيناً قادراً على الصمود أمام العواصف العاتية القادمة، وليكون الرسل القدوة لكل الكنيسة في حَمْل الصليب والسير وراء المخلِّص.

وبينما كان حضور الرب بهيئته الإنسانية الظاهرة "حسُّوني وانظروا، فإن الروح ليس له لحم وعظام كما ترون لي" (لو ٣٩:٢٤)، ولقاؤه المتكرر بتلاميذه، تشديداً عملياً لإيماهم بالقيامة؛ إلاَّ أنه جعل يُذكِّرهم بما قاله لهم من قبل، وبما جاء في الكتب فاتحاً ذهنهم ليفهموا المكتوب عنه، ليصير الإيمان

مُدعماً بكلمة الله: "وقال لهم: هذا هو الكلام الذي كلّمتكم به وأنا بعد معكم، أنه لابد أن يتم جميع ما هو مكتوب عني في ناموس موسى والأنبياء والمزامير. حينئذ فتح ذهنهم ليفهموا الكتب. وقال لهم: هكذا هو مكتوب، وهكذا كان ينبغي أن المسيح يتألم ويقوم من الأموات في اليوم الثالث" (لو ٤٢:٤٤-٤١). وفي هذا الجال، ربما أشار الرب إلى هذه النبوات والأحداث: "نسل المرأة يسحق رأس الحية" (تك ٣:٥١)، "ها العذراء تحبل وتلد ابناً..." (إش ٧:٤١)، تقديم إسحق ذبيحة (تك ٢٢)، الفصح وذبائح العهد القديم، الحية النحاسية (عد ٢١:٩)، مزمور ٢٢ الذي يبدأ: "إلهي إلهي المهذا تركتني... ثقبوا يدي ورجلي ً... يقسمون ثيابي بينهم وعلى لباسي يقترعون" (مز ٢٢:١و ١٩٠١)، "في عطشي يسقونني خلاً" (مز ١٩:٢١)، الأصحاح ٥٠ من سفر إشعياء وضمنه: "وهو مجروح لأجل معاصينا، مسحوق لأجل آثامنا... ظُلم أما هو فتدلًل ولم يفتح فاه... وأحْصي مع أثَمَة" (إش ٥:٥٥/١٤)، ونبوات وغيرها وغيرها.

ومع إلهاض الإيمان، كان أيضاً نزع الخوف والحزن اللذين سادا جماعة الرب: "فجزعوا وخافوا... فقال لهم (الرب): ما بالكم مُضطربين" (لو ٢٤:٣٧و٣٨)، "فخرجن (النسوة) سريعاً وهربن من القبر، لأن الرّعدة والحَيْرة أخذتاهُنَّ. ولم يَقُلنَ لأحد شيئاً لأهُنَّ كُنَّ خائفات" (مر ٢١:٨)، "فذهبت هذه (المجدلية) وأخبرت الذين كانوا معه وهم ينوحون ويبكون" (مر ٢١:١١). ومن هنا كانت هذه الهبة العظمى التي أفاضها الرب عليهم كلما التقى بهم: "سلامٌ لكما... لا تخافا" (مت ٢٨:٩و١٠)، "وقف يسوع في وسطهم وقال لهم: سلامٌ لكم" (لو ٢١:٢٤)، "فقال لهم يسوع أيضاً:

سلامٌ لكم" (يو ٢١:٢٠). فلما نالوا السلام، انقشع الخوف، وصارت الكرازة بكل مجاهرة.

#### (٣) التعليم عن الملكوت

في بداية إرسالية التلاميذ، قال الرب: "أحمدك أيها الآب ربُّ السماء والأرض، لأنك أخفيت هذه عن الحكماء والفهماء وأعلنتها للأطفال" (مست ٢٥:١١). وعندما سأل التلاميذ الربَّ، بعد أن ذكر للجموع مَثَل الزارع، لماذا يتكلَّم بالأمثال، قال لهم: "لأنه قد أُعطي لكم أن تعرفوا أسرار ملكوت السموات، وأما أولئك فلم يُعْطَ. فإنَّ مَنْ له سيُعطى ويُزاد، وأما مَنْ ليس له فالذي عنده سيؤخذ منه... ولكن طوبي لعيونكم لأنها تُبصر، ولآذانكم لأنها فالذي عنده سيؤخذ منه... ولكن طوبي لعيونكم لأنها تُبصر، ولآذانكم لأنها تسمع. فإني الحق أقول لكم: إن أنبياء وأبراراً كثيرين اشتَهَوْا أن يَروْا ما أنتم تسمعون ولم يسمعوا" ومن ولم يسمعوا ما أنتم تسمعون ولم يسمعوا"

وقد واصل الرب بعد قيامته دور المعلم في إنارة معرفة تلاميذه .عملكوت السموات وأسرار الحياة الأبدية واستعلان الخلاص الأحير. كما أشار إلى ذلك معلمنا القديس لوقا في بداية سفر الأعمال: "الذين أراهم نفسه حيًّا ببراهين كثيرة، بعد ما تألم، وهو يظهر لهم أربعين يوماً، ويتكلم عن الأمور المختصة بملكوت الله" (أع ٢:٣)، وما ذكره القديس بطرس في مستهل رسالته الأولى: "مبارك الله أبو ربنا يسوع المسيح، الذي حسب رحمته الكثيرة ولدنا ثانية لرجاء حيّ، بقيامة يسوع المسيح من الأموات، لميراث لا يفني ولا يتدنس ولا يضمحل، محفوظ في يسوع المسيح من الأموات، لميراث لا يفني ولا يتدنس ولا يضمحل، محفوظ في السموات لأجلكم، أنتم الذين بقوة الله محروسون بايمان، لخلاص مُستَعَدً أن يُعلَن في الزمان الأخير" (١ بط ٢٠٠٥)، وما كتبه معلمنا القديس يوحنا أيضاً في صدر رسالته الأولى: "الذي كان من البدء، الذي سمعناه، الذي رأيناه بعيوننا،

الذي شاهدناه ولمسته أيدينا، من جهة كلمة الحياة. فإنَّ الحياة أُظْهِرَتْ، وقد رأينا ونشهد ونُخبركم بالحياة الأبدية التي كانت عند الآب وأُظهِرَت لنا. الذي رأيناه وسمعناه نُخبركم به" (١يو ١:١-٣).

فبعد الإيمان والسلام، كانت إنارة الذهن بالملكوت والحياة الأبدية، وأسرار لم يُكشف عنها لأحد من قبل. ومن أجلها طوّب الرب عيون وآذان تلاميذه البسطاء عما انفتح أمامهم من معرفة لم تُتَح حتى للأنبياء الكبار. وكان الجو السائد بعد قيامة الرب مناسباً تماماً للحديث عن أسرار الملكوت.

#### (٤) الكرازة بالخلاص للعالم، والوعد بالروح القدس

تختتم ثلاثة أناجيل بشارتها بأمر الرب للتلاميذ للانطلاق بالكرازة للخليقة كلها: "فتقدم يسوع وكلَّمهم قائلاً: دُفِع إليَّ كل سلطان في الـــسماء وعلــى الأرض، فاذهبوا وتَلْمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس، وعلِّموهم أن يحفظوا جميع ما أوصيتكم به" (مـــت ١٨:٢٨ ـ ٢٠)، "اذهبوا إلى العالم أجمع واكرزوا بالإنجيل للخليقة كلها. مَنْ آمــن واعتمــد تخلص، ومَنْ لم يؤمن يُدَنْ " (مر ٢١:٥١و ٢١)، "وأن يُكرز باسمــه بالتوبــة خلص، ومَنْ لم يؤمن يُدَنْ " (مر ٢١:٥١و ٢١)، "وأن يُكرز باسمــه بالتوبــة ومغفرة الخطايا لجميع الأمم، مُبتدأً من أورشليم. وأنــتم شــهودٌ لــذلك " (لو ٢٤:٧٤و٨٤).

فها هو الرب يُعيد تلاميذه إلى طريق الخدمة، ويُذكِّرهم بأن إرساليتهم لم تنته؛ بل هي ستبدأ في حقيقتها بعد الصليب والموت والقيامة. كما يَعد الرب تلاميذه بقوة من الأعالي أي حلول الروح القدس عليهم، ومعموديتهم: "وها أنا أرسل إليكم موعد أبي. فأقيموا في مدينة أورشليم إلى أن تُلبَسوا قوة من الأعالي" (لو ٤٩:٢٤)، "وفيما هو مجتمع معهم أوصاهم أن لا يبرحوا من أورشليم، بل ينتظروا موعد الآب الذي سمعتموه مني... أما أنتم فستتعمّدون

بالروح القدس... لكنكم ستنالون قوة متى حلَّ الروح القدس عليكم، وتكونون لي شهودًا في أورشليم وفي كل اليهودية والسامرة وإلى أقصى الأرض" (أع  $1:3e^{\circ}$ ).

فالرب سيُفارقهم بالجسد، ولكن ما أشار إليه ليلة آلامه من إرسال المعزِّي (يو ١٦:١٤ و١١)؛ يؤكِّده لهم الآن قبل ارتفاعه ليكون القوة الموجِّهة والمؤازرة للكرازة، والواهبة للإيمان، والمُعزية ساعة الشدَّة والآلام الآتية.

## (٥) مَنْح البركة، والحضور الدائم

رئيس الكهنة العظيم، وهو يختم وجوده بالجسد على الأرض صاعداً إلى بحده، يمنح كنيسته البركة التي لا يُستقصى غناها: "ورفع يديه وباركهم، وفيما هو يُباركهم، انفرد عنهم وأُصْعِدَ إلى السماء" (لو ٢٤: ٥٠ و ٥١). وكما فعل سابقاً مع الأطفال الذين "احتضنهم ووضع يديه عليهم وباركهم" (مت ١٩:٥، مر ١٦:١٠)؛ فعل هكذا مع "الأطفال" الجُد، تلاميذه البسطاء (مت ٢٠:١٠)؛ فعل هكذا مع ألأطفال البسطاء (مت ٢٠:١٠)، وفوق هذا فهو يَعدهم - كما يَعد الكنيسة كلها - يمساندته ووقوفه معهم إلى النهاية: "وها أنا معكم كل الأيام الكنيسة كلها - يمساندته ووقوفه معهم إلى النهاية: "وها أنا معكم كل الأيام الكنيسة وعداً الدهر" (مت ٢٠:٠٢)، فصارت كلماته هذه أنشودة عذبة تتغنى اللها السماء، ووعداً أبدياً لكل مؤمن.

#### (٦) إعادة الاعتبار إلى بطرس أمام الكنيسة

كان لبطرس مترلته عند الرب، فهو أول مَنْ قَبِلَ الدعوة، وهو المتقدِّم بين الله الحي" (مت ١٦:١٦، التلاميذ، والمقدام الذي يُعلن إيمانه بـ "المسيح ابن الله الحي" (مت ١٦:١٦، مر ٢٩:٨، لو ٢٠:٩)، حتى امتدحه الرب وأشار إلى دوره في تأسيس الكنيسة (مت ٢٩:١٦). وهو أحد الثلاثة القريبين إلى الرب، فكان مع يعقوب

ويوحنا عند التجلّي (مت ١:١٧، مر ٢:٩، لو ٢:٨)، وفي البستان (مت ٣٧:٢٦، مر ٣٣:١٤). وقد صاحب الحوارات الكثيرة مع الرب، وظل يتبع الرب في ساعاته الأخيرة قبل الصليب، وقطع أُذن عبد رئيس الكهنة (مت ٢١:١٥)، مر ٤٧:١٤، لو ٢٢:٠٥، يو ١٠:١٨). ولكن كبوته التي كسرت قلبه، هي إنكاره السيد أمام خدم رئيس الكهنة رغم تحذير الرب له. وظلت هذه السقطة \_ التي أبكته بمرارة \_ تؤلمه وتشوِّه مسيرته الطويلة الأمينة مع الرب.

ولكن محبة الرب له ظلت دائمة، ومكانته عنده لم تتغير؛ بل لقد أفرد له الرب اهتماماً حاصاً، رغم انتهاره له في أحيان قليلة. فقبل أن يُحذِّره من إنكاره له (لو ٢٢:٣٢)، أبقى له اعتباره وتقدُّمه بين التلاميذ، قائلاً له ليلة آلامه: "سمعان سمعان، هوذا الشيطان طلبكم لكي يُغربلكم كالحنطة! ولكني طلبتُ من أجلك لكي لا يَفْنَى إيمانك. وأنت متى رجعت ثبت إخوتك" (لو ٢٢:٢٣و٣٢).

وقد حرص الرب بعد قيامته أن يُظْهِر لبطرس محبته، فها هو الملاك يبلِّغ بطرس رسالة خاصة عن طريق المجدلية والمريمات: "لكن اذهبن وقُلْن لتلاميذه ولبطرس إنه يسبقكم إلى الجليل. هناك تَرَوْنه" (مر ٢٠١٦)، كما ظهر الرب لبطرس يوم القيامة (لو ٣٤:٢٤، ١كو ٥١:٥) قبل أن يلتقي بالتلاميذ. ثم كان هذا اللقاء الخاص مع التلاميذ السبعة على بحيرة طبرية، وبطرس وزملاؤه يعودون إلى الصيد، ومن حديد يُظْهِر لهم الرب سلطانه ويكرر معجزة الصيد الأولى التي جعلتهم يتبعونه ليصيروا صيادي الناس، وهذه المرة لكي يبشِّروا العالم كله؛ ثم يجعلها الرب فرصة لحديث مع بطرس لمس فيه قلبه بقوة

وهو يدعوه دعوة ثلاثية لرعاية حرافه، ليمحو من قلبه الشعور بذنب إنكاره المثلث السابق، ويكرمه في نهايته بأن يقبل شهادته (مصلوباً) من أجله في نهاية المطاف، مما شجَّع بطرس أن يتساءل عن مصير زميله يوحنا، ولكن الرب \_ بكل رقة \_ يدعوه ألاً ينشغل إلاً بشيء واحد: "أن يتبعه" (يو ٢١٥١٠).

#### \* \* \*

وقد أتم الرب مهامه الأخيرة كلها بنجاح: تبدد الشك والحيرة والخوف والحزن والنواح من حياة جماعة الرب، ووهبتهم قيامة الرب السساطعة قوة للشهادة وللكرازة بالخلاص، وسلوكا بالإيمان لا بالعيان، وقلباً مُفعماً بالسلام والفرح، ويقينا بعدم مفارقة الرب لهم رغم صعوده أمام أعينهم، يسندهم وعده بأن يكون معهم كل الأيام. وفي انتظار الوعد بالقوة العلوية، كان الجميع معا يواظبون على الصلاة والطلبة والتسبيح استعدادًا للإرسالية العُظمى، وانطلاقاً لتبشير العالم بالخلاص الثمين (لو ٢٤٠٥٥٥٥٥) أع ١٢١١).



# الصعود الإلهي بين عمل المسيح وحياة المؤمنين

بعد أحداث الصليب الدامية، يوم الجمعة، وما رافقها من تخلى معظم التلاميذ عن سيدهم، وإنكار أحدهم له، وتطوع واحد منهم لتسليمه لأعدائه مقابل ثلاثين من الفضة! ومن ثم انطواء التلاميذ على أحزاهم بعد موت المعلم ولجوئهم إلى عُليّة أحكموا غلق أبواها تحت وطأة الخوف، حاءت قيامة السيد فحر الأحد لتبدد ظلمات الخوف واليأس والحزن ولتغمر التلاميذ بفيض من الفرح والسلام والقوة.

وخلال أربعين يوماً تالية كان الرب يظهر لتلاميذه ويحدثهم عن الأمور المختصة بملكوت الله (أع ٣:١) ويمنحهم السلام والمجاهرة محل الخوف والانطواء، ويعدّهم للكرازة بالخلاص الذي تم واختار الرب أن يكون لقاؤه الأخير مع تلاميذه على حبل الزيتون الذي طالمات احتمع مع تلاميذه عنده، وقال لهم كلماته الأخيرة بألا يبرحوا أورشليم انتظاراً لموعد الآب (يو ١٦:١٤، ١٦:١٥) عندما يتوشحوا بقوة الروح القدس ويخرجوا للشهادة للمسيح

بدءاً من أورشليم وإلى أقصى الأرض (أع  $1:1-\Lambda$ ).. ثم أخرجهم خارجاً إلى بيت عنيا.. ورفع يديه وباركهم.. ثم انفرد عنهم.. وفي هدوء ومجد ارتفع الرب وأحذته سحابة عن أعينهم (أع 1:1).

ورغم أن الرب قد فارق تلاميذه بالجسد، ألا أن غيابه عنهم لم يرافقه إحساس بالفراق أو الحرمان. فخدمة الأيام الأربعين أعادت بناء إيمالهم المهتز ليتجاوز الواقع وحدود العيان، وليصدقوا على وعد السيد منتظرين بكل اليقين القوة من الأعالى. ومن هنا كان تعلق عيولهم بالسماء (أع ١١:١) ورجوعهم إلى أورشليم بفرح عظيم (لو ٢:٢٤) كأن ما يتوقعونه قد تم بالفعل.

والكنيسة إذ تحتفل بالصعود كواحد من الأعياد السيدية الكبرى، لتدرك أهمية هذا الحدث الكبير في مسيرة الخلاص الذي بدأ عملياً بالتجسد الالهي والميلاد المتواضع ومن ثم تتابعت حلقاته بالآلام والصليب والموت والقيامة والصعود وحلول الروح القدس والجئ الثاني لإعلان الخلاص الأخير وتمجيد المؤمنين (في ٢٠١٣)، عب ٢٠٢٩، ٢٨، ابط ٢٠٥).

وها نحن هنا نعرض لدور الصعود في مسيرة الخلاص. من ناحية بالنسبة لعمل المسيح، ومن ناحية في حياة المؤمنين.

#### الصعود في حياة المسيح

# (١) قد أكمل: ["العمل الذي أعطيتني لأعمل قد أكملته" (يو ٤:١٧)]

إن صعود المسيح إلى السماء يعلن عملياً تمام العمل الذى بدأه الرب على الأرض، مشيراً إلى ذلك وهو على الصليب قبل أن يسلم الروح (يو ٢٠:١٩).

فهو من أجل خلاص الإنسان قد جاء وقبِل عار الصليب وذاق ألم الموت لأجل كل واحد (عب ٩:٢)، ومحا الصك الذي علينا وسمّره بالصليب مصالحاً الإنسان مع الله (كو ١٤:٢، أف ١٣٠١–١٩)، وأباد الذي له سلطان الموت – أي إبليس – وأعتق أولئك الذين خوفاً من الموت كانوا كل حياهم تحت العبودية (عب ٢:٤١)، فلم يعودوا بعد غرباء بل رعية مع القديسين وأهل بيت الله (أف ٢:٤١)، ولما أكمل كل شئ ارتفع إلى السماء.

(۲) مملكتى ليست من هذا العالم: ["أنا لست من هذا العالم" (يو ١٤:١٧)].

المسيح نزل إلى عالمنا من أجل خلاصنا. وإلى الأرض، التي طرد إليها آدم يوماً، حاء وعاش مثله بالعرق والدموع، وافتقر لكي نستغني، وجاع وعطش لكي نشبع ونرتوى، وتعرى لكي نكتسى بالبر.. وبالتعب والآلام حصل لنا على الراحة.

ولكنه ليس من هذا العالم (يو ٢٣:٨)، ولا هو من أرض التعب هذه، والدموع ليست من نصيبه فهو لم يخطئ قط (عب ١٥:٤)، ولم يأت ليصنع مُلكاً على الأرض (يو ٢:٥١)؛ وفى حواره الشهير مع بيلاطس أعلن أن مملكته ليست من هذا العالم (يو ٣٦:١٨).

نعم.. هو ملك (بل ملك الملوك –رؤ ١٦:١٩) ولكنه لا يملك من هنا، ولكن من فوق. وكما نزل من فوق صعد إلى فوق (يــو ١٣:٣، أف ٩:٤، ١٠) حيث العرش السمائى، يملك على القلوب التي آمنت به وتمتعت بخلاصه، والتي ليس لها مثله هنا مدينة باقية لكن تنتظر العتيدة (عب ١٤:١٣).

(٣) في المجد: ["مجدى أنت أيها الآب عند ذاتك بالمجد الذى كان لى عندك قبل كون العالم" (يو ١٧:٥)].

#### المسيح عاد إلى مجده.

عندما تجسد الرب أخلى نفسه من المجد الذى كان له مع أبيه بلا بداية وأخذ صورة عبد (فى ٧:٢). وبعد الآلام والموت قام وصعد إلى السماء ودخل محده بجسده – الحامل آثار الجراحات – والذى أخذه من مريم العذراء. فتمجد الناسوت بمجد اللاهوت، وصار فى عرش الله فوق كل رياسة وسلطان وقوة وسيادة (أف ١:٥١-٢١).

وهكذا كان ينبغى أن الذى "احتمل الصليب مستهيناً بالخزى" أن يتمجد جداً. والذى رأيناه "مهاناً مضروباً كأنما قطع من أرض الأحياء" عاد ليجلس في يمين العظمة في الأعالى (مر ١٩:١٦، عب ٣:١) لكى تكتمل الحقيقة، ونرى المجد في كل حياة المسيح الجسدية: في الإخلاء والطاعة، في الفقر والحاحة، في قبول الألم والعار، في الصليب والموت. فيتواجه اتضاع التنازل مع رفعة الصعود، وعار الصليب بقوة القيامة، وظلمة الموت بنور الحياة الجديدة "إن كنا قد متنا معه فسنحيا أيضاً معه.. إن كنا نصبر فسنملك أيضاً معه" (٢تي ٢١:١، ١٢)؛ "مستحق هو الخروف المذبوح أن يأخذ القدرة والغني والحكمة والقوة والكرامة والمجد والبركة. وكل خليقة.. سمعتها قائلة للجالس على العرش وللخروف البركة والكرامة والمجد والسلطان إلى أبد الآبدين (رؤه ٥:٩-٤١).

## (٤) رأس الكنيسة: ["وهو رأس الجسد الكنيسة" (كو ١٨:١)]

شدة قوة الله تتبدى فيما عمله فى المسيح "إذ أقامه من الأموات وأجلسه عن يمينه فى السماويات .. وأخضع كل شىء تحت قدميه .. وإياه جعل رأساً فوق كل شىء للكنيسة التى هى جسده الذى يملأ الكل فى الكل" (أف ٢٠:١-٢٣).

يسوع المسيح الذى صعد إلى السماء هو رأس الكنيسة التى تضم المؤمنين به فى كل زمان ومكان المتحدين فيه بالروح القدس والمتآزرين معا فى الرأس الواحد والجسد الواحد .. ومن رأس الكنيسة تنحدر على المؤمنين – جسد المسيح – كل بركة روحية وكل قوة فى السماء من الذى دُفع إليه كل سلطان "إذ صعد إلى العلاء سبى سبياً وأعطى الناس عطايا" (أف٤:٨). وكانت أولى ثمار صعود المسيح إنسكاب الروح القدس على الكنيسة يوم الخمسين وحلوله الدائم فيها إلى إنقضاء الدهر: "لكنى أقول لكم الحق أنه خير لكم أن أنطلق لأنه إن لم أنطلق لا يأتيكم المعزى ولكن إن ذهبت أرسله إليكم "(يو٢١:٧، ٨). وبالروح ينضم كل يوم إلى الكنيسة لذى يخلصون، وفيه يثبتون، وبه يبكّتون ويتعزون، وفيه ينالون المواهب، وبه يشهدون للحق ويحتملون الضيقات ويمسكون بالحياة الأبدية. المسيح لم يصر رأساً للكنيسة اغتصاباً أو احتطافاً ولكن بعد أن دفع الثمن دمه وحياته "الذى أحبنا وقد غسلنا من خطاياه بدمه "(رؤ١:٥).

(٥) وسيط وشفيع: [ "وسيط العهد الجديد يسوع" (عب ٢٤:١٢)، "لأنه يوجد إله واحد ووسيط واحد بين الله والناس الإنسان يسوع المسيح الذي بذل نفسه فديةً لأجل الجميع" (٢تي٢:٥، ٦)].

المسيح يقف في السماء في يمين عرش الآب، وفي يديه وقدميه آثار المسامير وفي جنبه طعنة الحربة وفي جبهته جروح الشوك، وسيطاً بين الله والناس، وفي حسده يحمل أوراق اعتماده لهذه الوساطة التي احتاز من أجلها رعب الصليب

وهول الموت "خروف قائم كأنه مذبوح "(رؤ ٥:٥).

نعم .. هو الوسيط الواحد الوحيد، لأن من مثله كان باراً وارتضى أن يبذل نفسه فدية عن كثيرين، مصالحاً إياهم مع الآب الذى أعلن "إنى أكون صفوحاً عن آثامهم ولا أذكر خطاياهم فيما بعد "(عب٨:١٢).

علاقتنا مع الآب هي بالإبن "ليس أحد يأتي إلى الآب إلا بي "(يو ٢:١٤) والله لا يعاملنا إلا في شخص إبنه المتحد بنا، أو كما يقول أحد القديسين [إن الله عندما ينظر إلى العالم لا يرى فيه، بنوع ما، غير ابنه والناس فيه كافة، وليس في قلبه تعالى سوى يسوع المسيح أو من هو مِن يسوع المسيح].

يسوع المسيح وسيط لعهد جديد أعظم وأفضل ورئيس كهنة عظيم إلى الأبد على رتبة ملكى صادق، دخل مرة واحدة إلى الأقداس بذبيحة نفسه فوجد فداء ابدياً وصار لجميع الذين يطيعونه سبب خلاص أبدى.

ولأن كهنوته لا يزول فمن ثم يقدر أن يخلص إلى التمام الذين يتقدمون به إلى الله إذ هو حى فى كل حين ليشفع فيهم .. ولأنه مجرَّب فى كل شيء – رجل أوجاع ومختبر حزن – لذا يقدر أن يرثى لضعفاتنا ويعين المجرَّبين (عب ٢٤٠١، ١٠:٢، ١٠:٧) ، ٢٤، ٢٥، ١٢:٩).

هناك رجاء أبدى، لكل خاطىء يتوب، في غفران خطاياه. لأن شفيعنا الأبدى هو رئيس الكهنة العظيم الذي قدم نفسه ذبيحة حب فصنع فداء ابدياً "يا أولادى

أكتب إليكم هذا لكى تخطئوا. وإن أخطأ احد فلنا شفيع عن الآب، يسوع المسيح البار، وهو كفارة لخطايانا. ليس لخطايانا فقط بل لخطايا كل العالم أيضاً" (١يو٢:١، ٢).

# الصعود في حياة المؤمنين

(۱) **لنا فوق مكان:** ["أنا امضى لأعد لكم مكاناً. وإن مضيت وأعددت لكم مكاناً آتى أيضاً وآخذكم إلى حتى حيث أكون أنا تكونون أنتم أيضاً (٢:١٤)].

عندما يقول لنا المسيح أنه مضى ليعد لنا مكاناً فإن نظرتنا إلى الحياة كلها تتغير عند هذه الحقيقة. فهنا ليس مكاننا الدائم ولكنه فوق، وحياتنا هنا هى عربون حياتنا عنده، وبالإيمان نسلك لا بالعيان، وبه نتجاوز الزمان والمكان وآلام وأمال الزمان الحاضر، وبه ننظر إلى ما لا يُرى، وما لا يفنى ولا يتغير.

المسيح صعد إلى السماء، وتلاميذه بعد صعوده ظلوا يشخصون إلى السماء (أع ١٠:١)، وعندما عادوا لم يكونوا آسفين لغياب حبيبهم وصعوده عنهم ولكن يقول عنهم الكتاب إلهم "سجدوا له ورجعوا إلى أورشليم بفرح عظيم" (لو٢:٢٤٥).

المسيح ينادى مؤمنيه "أنتم لستم من العالم" (يوه ١٨:١) ويدعوهم أحباء لا عبيداً (يو ١٥:١٥). والكتاب يقول عنهم إلهم شركاء الطبيعة الالهية (٢ بط ٤:٤)، شركاء في النعمة (ف١٠٠)، بني الملكوت، أولاد الله، قديسين، روحيين، هياكل الله، أعضاء في جسد المسيح، أعضاء المسيح للقداسة، ورثة الملكوت، أهل بيت الله، "فإن كنتم فمتم مع المسيح فاطلبوا ما فوق حيث جالس عن يمين الله. إهتموا بما فوق لا بما على الأرض لأنكم قدمتم مستترة مع المسيح في الله (كو٣:١-٣).

لنا فوق مكان،، بذل المسيح دمه لكي ينقلنا إليه، وصعد إلى السماء لكي

يعده لنا.. وسيأتى لكى يأخذنا إليه .. فلنسهر إذاً ونصح ولا نغفل لئلا ياتى العريس فيجدنا نياماً. ولنثبت وجوهنا نحو مكاننا السماوى مهما كانت الاغراءات لتحويل عيوننا نحو العالم "الذى يمضى وشهوته". والكتاب يحذرنا "تمسّك بما عندك لئلا يأخذ أحد إكليلك" (رؤ ٢:٢١).

(٢) **معنا كل الأيام** [ "وها أنا معكم كل الأيام إلى إنقضاء الدهر " (مت ٢٠:٢٨)]

هذه هي كلماته الأخيرة قبل أن يرتفع.

إنه يصعد أمامنا ويغيب عن عيوننا ولكنه يقول أنه معنا، ويجب أن نمسك هذا الوعد الصادق ولا نرحيه.

معنا في كل الظروف: في الشدة والفرح، في الصحة والمرض، في النجاح والفشل. معنا مع الأحباء وأمام الأعداء، معنا في الوطن والغربة.

هو معنا. نقشنا على كفه (إش١٦) فكيف ينسانا.

هو أحبنا محبة أبدية لذا ادام لنا الرحمة ووعد أن يكون معنا كل الأيام.

وعندما يكون معنا يقاسمنا الآلام فتخف حدتما. ويشاركنا الأفراح فيتضاعف شعورنا بما هو معنا، بروحه القدوس، الماكث فينا، الشاهد له، المرشد إلى جميع الحق، المذكّر بكل ما قاله لنا.

هو معنا، في كلمة الإنجيل، نور الحياة " من يسمع كلامي ويؤمن بالذي أرسلني فله حياة أبدية" (يوه: ٢٤).

هو معنا ، في سر الافخارستيا .. "من يأكل جسدى ويشرب دمى فله حياة ابدية وأنا اقمته في اليوم الأخير" (يو ٢:٦٥)

هو معنا: الباب، والطريق، والحق، والحياة.

(٣) **وسيأتي** [ "إن يسوع هذا الذي إرتفع إلى السماء سيأتي هكذا كما

رأيتموه منطلقاً إلى السماء" (١ع ١١:١)].

لم تكن المرة الأولى التي جاء فيها ذكر هذا الأمر.

قبل التجلى صرح يسوع لتلاميذه عن آلامه وموته وقيامته وإن "إبن الإنسان سوف يأتى في مجد ابيه مع ملائكته وحينئذ يجازى كل واحد حسب عمله " (مت ٢٠١٦). وفي يوم الثلاثاء من أسبوع آلامه تنبأ يسوع عن محيئه الأخير "وتبصرون إبن الإنسان آتياً على سحاب السماء بقوة ومجد كثير" (مت ٢٠:١٤). وفي حديثه الوداعي بعد الفصح أعلن لتلاميذه أنه بعد أن يمضى ليعد لهم مكاناً سيأتى أيضاً ليأخذهم إليه (يو٢١٤). وها هي السماء تؤكد من حديد فور إرتفاعه بعد قيامته إنه "سيأتي هكذا" (أع ١١٠١).

وفى الرسائل نجد إشارات عديدة لجيء الرب العظيم: ظهور مجد الله العظيم ومخلصنا يسوع المسيح (تي ١١:٢-١٣)؛ "وكما وضُع للناس أن يموتوا مرة ثم بعد ذلك الدينونة هكذا المسيح أيضاً بعد ما قدم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب٩:٢٧-٢٨)؛ "متى أُظهر المسيح حياتنا فيحنئذ تُظهَرون أنتم أيضاً معه في المجد" (كو٣:٤)

ولزمان طويل كان هتاف الكنيسة الأولى "ماران آثا" أى الرب قريب. وعندما وضعت الكنيسة قانون الإيمان ضمنته هذه الحقيقة "وسيأتى في مجده ليدين الأحياء والأموات".

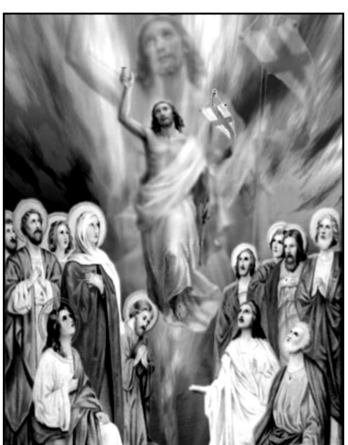
نعم .. سیأتی الرب لیکمل خــلاص قدیــسیه (۱بـط۱:۰)، ولیملــك (إش ۲۳:۲۶، رؤ ۱۰:۱۱)، ویدین (۲تی۱:۵؛ یــه۱۰، رؤ ۱۰:۱۱–۱۳۳)، ویتمجد فی قدیسیه (۲تس۱:۱).

أما الساهرون فإلهم يحيون على هذا الرجاء المبارك (تى١٣:٢)، بل هم منتظرون وطالبون سرعة مجىء يوم الرب (٢بط٣:١٣) الذى سيمسح كل دمعة من عيولهم، ويعطيهم أن يكونوا مثله (ق٠٢:٣)، ١يو٣:٢) ويملكوا معه

(٢تى١٢:٢، رؤه:١٠، ٩:٢٠، ٢٢:٥) وينالوا إكليل البر (٢تى ٤:٨، ابطه:٤).

وعلى هذا الرجاء يتحملون كل ضيقة وألم واضطهاد وضعف ولقاء الموت من أجل يوم يلتقون فيه مع العريس ويظهرون معه في المجد (كو٣:٤)، وفي حياتهم يخلعون أعمال الظلمة ويلبسون أسلحة النور، ولا يصنعون تدابير للشهوات (رو٣١:١١-١٤)، حتى لا يفاحئهم الموت بغتة كالمخاض للجلي، ولا يضعف رجاءهم غفلة الكثيرين من حولهم وإلهماكهم في ملذات الحياة دون أن يلقوا بالاً لليوم الذي سوف يباغتون به.

فلنفتح أبواب قلوبنا لسكني الرب، فإتيانه إلينا الآن هو عربون إحتماعنا به يوم مجيئه الثاني.





# ما بعد القيامة والصعود

+ يسوع المسيح الشفيع الكامل

# يسوع المسيح الشفيع الكامل

في صميم إيماننا المسيحي أن قيامة الرب تُتمِّم عمل صليبه وتتكامل معه، وأن الفداء يتحقَّق بالصليب والموت والقيامة معاً. ففي اليوم الثالث للصَّلْب (والموت) تأتي القيامة لكي تنقش صورها على أيقونة الفداء التي تحمل على وجهها الآخر صورة الصليب.

والقيامة تعكس نصرتها وبهاءها على الصليب، فيتحرَّر من اللعنة والعار والضعف والهوان والهزيمة والعقوبة ليصير مجداً وفخراً وإعلاناً لقوة الله التي قهرت إبليس وأركان حربه، وحرَّدت الرياسات والسلاطين وأشهرتهم جهاراً وظفرت بهم فيه (كو ١٥:٢).

كما أن نور القيامة يسطع على ظلمة القبر فيجعله ينبوعاً للحياة الجديدة. فمن عتمة القبر حرج "نور العالم" غالباً ليُضيء على الجالسين في الظلمة وظلال الموت (لو ٧٩:١)، وانسحبت منه رائحة الموت ليصير القبر المقدس موضعاً للنور تخدمه الملائكة وقبلة يقصدها المؤمنون على مدى الأحيال.

والموت عدو البشر أبطلت القيامة عزَّته وجعلت موت المسيح مختلفاً عن كل موت. فهو الموت الذي أنبأ عنه الرب وحدَّد مدَّته مُسْبقاً (مت ٢٠:١٠؛ ٢٣:١٧ مو ٢٠:١٠؛ ٣٣:١٨، لو ٢٢:١٠؛ ٣٣:١٨، يو ٢٠:١٠)، وهو الموت الذي أسلم الرب له ذاته بإرادته وسلطانه وحده (يو ١٨:١٠)، فبه داس الموت وأبطله (٢تي ١٠:١)، وأباد مَن له سلطان الموت أي إبليس (عب ٢:٢)، وعَتَقَ "الذين خوفاً من الموت كانوا جميعاً كل حياتهم تحت العبودية" (عب ٢:٥٠).

وكما سطعت القيامة على الصليب والموت فتمجّدا بمجد القائم المنتصر، هكذا اجتاحت قوة القيامة ونصرتها وفرحها جماعة التلاميذ الذين سحقتهم آلام الصليب وموت السيّد ودفنه في القبر؛ فنهضت النفوس الكسيرة وارتفعت الهامات، وامتلأت القلوب بالسلام والفرح، وانقشع الحزن والهمّ، وحفّت ينابيع الدموع.

وتتابعت لقاءات الرب بتلاميذه يؤكّد خلالها على قيامته لتكون محور شهادتهم وحجر الزاوية في كرازتهم، ويُجدِّد إيمانهم، ويفتح ذهنهم بما جاء عنه في الكتب (لو ٢٤:٤٤–٤٦)، ويتكلَّم عن الأمور المختصة بملكوت الله (أع ٢:١)، ويرسلهم للبشارة بالخلاص للخليقة كلها (مت ١٨:٢٨–٢٠، مر ٢١:٥١و١٦)، ويَعدهم بإرسال الروح ليؤازرهم في خدمتهم بالقوة والتعزية وقميئة القلوب للخلاص (لو ٤٩:٢٤) أع ٤:٤و٥و٨).

وقد صعد الرب أمام تلاميذه بعد أربعين يوماً من قيامته وجلس عن يمين أبيه، وأتم وعده بإرسال الروح بعد عشرة أيام من صعوده، وانطلق تلاميذه يبشِّرون العالم بالخلاص.



ربما ظن البعض أنه بالقيامة قد انتهى عمل الرب الخلاصي، حاصة أن الأناجيل الأربعة تختم بشارتها بالقيامة وما حولها (ويضيف إنجيلا القديسين مرقس ولوقا إشارة إلى صعود الرب التي يفتتح بها القديس لوقا سفر الأعمال)، ولكن رسائل القديسين بولس وبطرس ويوحنا تُظهِر أن القيامة – التي أكملت الفداء – هي فقط تختم فصلاً من فصول الخلاص.

إن الخلاص - بمعناه الشامل - ممتدُّ في الأبدية ويستدعي بجيء الرب الثاني عند القيامة الأخيرة: "هكذا المسيح أيضاً، بعدما قُدِّم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين، سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عبب ٢٨:٩)، "فإن سيرتنا نحن هي في السموات، التي منها ننتظر مُخلِّصاً هو الرب يسوع المسيح، الذي سيُغيِّر شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (في ٣:٠٢و ٢١)، "أنتم الذين بقوة الله محروسون بإيمان لخلاص مُستعدً أن يُعلن في الزمان الأخير" (١بط ١:٥). ويستتبع ذلك، إذًا، أن عمل السرب الخلاصي ممتدُّ إلى آخر الزمان.

إن "راحة" الرب التي حقَّقتها القيامة بالخليقة الجديدة في المسيح يسوع، لا تعني "سكون" الرب وكفّه عن العمل. فلا يمكن لله إلاً أن يعمل: "أبي يعمل... وأنا أعمل" (يو ١٧٠٥). والكتاب يُلهمنا أن الرب الحيّ هو "الذي يعطي الجميع حياة ونفسا وكل شيء..." (أع ٢٠:١٧)، وأننا به "نحيا ونتحرَّك ونوجد" (أع ٢٨:١٧)، كما أن أحداً لا يقدر أن يأتي إلى الآب إلا بالابن (يو ٢٠:١٤)، وأن كل المواهب الروحية "يعملها الروح" (١كو ٢١:١١). وهذا يعني أن تتميم خلاصنا يكفله عمل الآب والابن والروح القدس.

ومن ناحية أخرى، فإن جلوس الرب على عرشه بجسده الذي أحذه من العذراء مريم يؤكِّد على استمرار انتمائه للبشر الذين أجلسهم معه في

السماويات - حسب تعبير معلِّمنا القديس بولس (أف ٢:٢) - فرئيس الكنيسة ورأسها (أف ٢٢:١؛ ٢٥:٤) كو ١٨:١) سيظل دوماً مع أعضاء حسده - أي الكنيسة (أف ٢٣:١) - ونائباً عنهم (الإنسان يسوع المسيح - اتي ٢:٥)، ومُصالحاً دائماً لهم مع الآب بذبيحة نفسه التي صنع بها فداءً أبدياً (عب ٢:٩) إلى أن يدخلوا مجده في مجيئه الثاني كما عاد هو إلى مجده بعد الصليب.

ويُلخِّص القديسان بولس ويوحنا في رسائلهما عمل الابن الخلاصي منذ صعوده وإرساله الروح القدس في دوره كوسيط Mediator وشفيع Advocate بين الله الآب والبشر كما تعرضه الآيات المختارة التالية:

"لأنه يوجد إلهٌ واحد ووسيطٌ واحد بين الله والناس: الإنسان يسوع المسيح" (١ تي ٥:٢)؛

"وسيط عهد أفضل" (عب ٢٢:٧؛ ٦:٨)؛

"وسيط عهد جديد" (عب ١٥:٩)؛

"بل قد أتيتم إلى حبل صهيون، وإلى مدينة الله الحيّ، أورشليم السماوية... وإلى الله ديَّان الجميع... وإلى وسيط العهد الجديد يسوع..." (عب ٢٢:١٦–٢٤)؛

"يا أولادي، أكتب إليكم هذا لكي لا تُخطئوا، وإن أخطأ أحدٌ فلنا شفيعٌ عند الآب، يسوع المسيح البار. وهو كفًارة لخطايانا. ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضاً (١يو ٢:١و٢).

وبالطبع فإن هذا كان عمل الابن منذ تحسله وحتى صعوده، وسيطاً وشفيعاً عن البشر ونائباً عنهم، إذ صار كفارة لخطاياهم، وكما يذكر سفر إشعياء إنه

"سَكَبَ للموت نفسه... وهو حَمَلَ خطية كثيرين، وشفع في المذنبين" (إش ١٢:٥٣).

أما وساطته منذ صعوده إلى السماء فهي، من ناحية، استمرار لعمله كمصالِح لنا مع الله الآب فيرانا في شخص ابنه ويقبل فيه طلباتنا وتوسلُّلاتنا؛ ومن ناحية أخرى، تكفُّل ذبيحته الكاملة، التي استبقى آثارها في حسده الذي دخل به إلى السموات، غفران خطايانا التي نتوب عنها إذ قد دفع الثمن مُسْبقاً بدمه الكريم (١ بط ١٩:١)، وصنع به لنا فداءً أبدياً (عب ١٢:٩).

# وسيطٌ فريد

لا وجه للمقارنة بين وساطة المسيح الكفّارية الفريدة وهؤلاء الذين وقفوا كوسطاء في العهد القديم يتوسّلون من أجل الخطاة مثل: إبراهيم الذي توسّط من أجل سدوم وعمورة (تك ١٩)، وموسى من أجل بين إسرائيل (خر ١٥:١٥؛ ٢٥:١٧) ٢٠١١ - ١٠ و ٢٠ و ٣٠ معد ١٠:١٠ اللائكة أو قديسي الكنيسة وصلواقم من أجل المؤمنين. فهذه كلها وساطة التوسّل Intercession التي يقف فيها الشفيع يسأل من أجل إخوته كواحد منهم: "فخررتُ أمام رجليه لأسجد له، فقال لي: انظر! لا تفعل! أنا عبد معك ومع إخوتك الذين عندهم شهادة يسوع. اسجد للله. فإن شهادة يسوع هي روح النبوّة" (رؤ ١٠:١٩).

نعم، إن وساطة المسيح الفريدة تجعله الوسيط الفريد والشفيع الكامل الذي ليس مثله شفيع، والذي ليس بأحد غيره الخلاص (أع ٢:٤١)، وهذه هي الأسباب:

- (١) لأنه ابن الله الوحيد والمساوي للآب في الجوهر، فهو كفء للشفاعة الكفَّارية أمام الله الآب.
- (٢) لأنه اتحد بنا، مشارِكاً لنا في اللحم والدم (عب ١٤:٢)، وصار إنساناً كسائر من يتوسَّط عنهم، فهو إذاً كفء في ذات الوقت للنيابة عن البشر وتقديم الكفَّارة Propitiation عن خطاياهم.
- (٣) لأنه مولود بالروح القدس من عذراء فلم يرث الخطية. ومن هنا فهو يختلف عن كل البشر الذين يتوسَّط عنهم في أنه بريء من الخطية: "... ليكون باراً ويُبرِّر مَن هو من الإيمان" (رو ٢٦:٣)، "قدوسٌ بلا شر ولا دنس قد انفصل عن الخطاة" (عب ٢٦:٧)، "يسوع المسيح البار" (١يو ٢:١)، ومن تُمَّ يقدر أن يحمل خطاياهم في حسده (١بط ٢٤:٢)، "أُسلم من أحل خطايانا" (رو ٤:٥٢).
- (٤) لأنه تمّ مفداءً كاملاً وأجرى صُلحاً وصنع سلاماً وقبل الآب ذبيحة ابنه وارتضاها فأقامه من بين الأموات: "وأجلسه عن يمينه في السماويّات، فوق كل رياسة وسلطان وقوة وسيادة، وكل اسم... وإيّاه جعل رأساً فوق كل شيء للكنيسة، التي هي جسده" (أف ٢٠٠١-٣٣)، "لذلك رفّعه الله أيضاً، وأعطاه اسماً فوق كل اسم، لكي تجثو باسم يسوع كل رُكبة ممّن في السماء ومَن على الأرض ومَن تحت الأرض، ويعترف كل لسان أن يسوع المسيح هو ربٌّ لمجد الله الآب" (في ٢٠١٢).
- (٥) لأن ذبيحته فريدة كاملة لا تتكرر ودمها يطهّر من كل خطية وإلى التمام (١يو ٧:١)، "وليس بدم تيوس وعجول، بل بدم نفسه، دخل مرة

واحدة إلى الأقداس، فوجد فداءً أبدياً" (عب ١٢:٩).

(٦) ولأنه "مجرَّب في كل شيء مثلنا" – ولكن بـــلا خطيـــة – "رجـــل أوجاع ومختبر الحزن" (إش ٣:٥٣)، لذا يقدر أن "يرثي لــضعفاتنا" و"يعـــين المجرَّين" (عب ١٨:٢).

(٧) ولأنه يقدر أن يشفع فينا إلى التمام "إذ هو حيٍّ في كل حين" (عب ٢٥:٧)، أي في الحاضر والمستقبل وإلى يوم الدينونة عندما يأتي ليدين الأحياء والأموات (مت ٣١:٢٥-٤١). وهو قد صار الديّان لأنه قد سبق وقدّم نفسه على الصليب مُخلِّصاً لكل العالم وشفيعاً حتى اليوم الأخير: "مَن هو الذي يدين؟ المسيح هو الذي مات، بل بالحري قام أيضاً، الذي هو أيضاً عن يمين الله، الذي أيضاً يشفع فينا" (رو ٣٤:٨).

# بين شفاعة الابن وشفاعة القديسين

هكذا فكما أن الرب هو الابن الوحيد، والمخلِّص الوحيد، والديَّان الوحيد؛ فهو يظل الوسيط الوحيد والأبدي بين الله والناس بالمعنى الذي عرضناه.

فالمعنى المباشر والخاص للشفيع ينصرف رأساً إلى شخص الرب يسوع المسيح الشفيع الكامل الوحيد.

أما المعنى غير المباشر والعام فيتَّجه إلى الملائكة والآباء والأنبياء والقديسين وأعضاء الكنيسة في السماء وعلى الأرض الذين تستمد شفاعتهم التوسلية وجودها وجدواها من شفاعة المسيح الكفَّارية الفريدة التي هي الأساس والأصل.

وفي حضور رأس الكنيسة، الشفيع الكامل، صار لأعضاء الكنيسة (الذين

كملوا في الإيمان – كما يُذكر في صلاة مجمع القديسين في القداس الباسيلي) في السماء وعلى الأرض، أن يُساندوا جهاد المؤمنين، وأن يُرسَلوا لتقديم المعونة والمشورة أو عمل المعجزة، وأن يطلبوا مراحم الله لغفران خطايا التائبين إخوتهم المتوسِّلين إليهم، وأن يصلُّوا من أجل خلاص العالم الذي كفله دم الابن الوحيد يسوع المسيح شفيعنا الكامل والفريد.

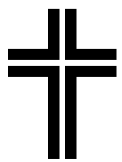
فإذا كان المسيح قد دُعِيَ "ملك الملوك ورب الأرباب" (١تي ١٥:٦، وؤ ١٤:١٧؛ ١٦:١٩)، فهو أيضاً بنفس القياس شفيع الشفعاء.

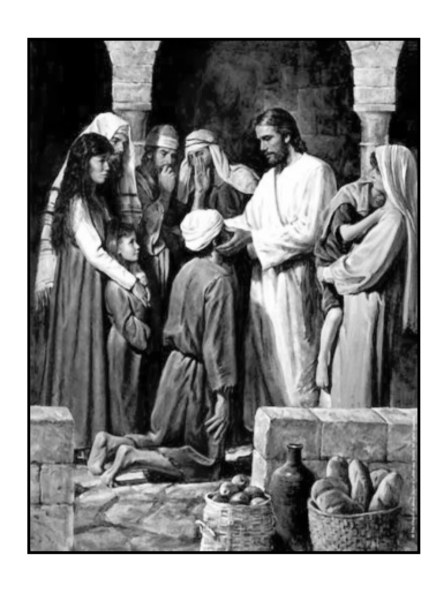
#### \* \* \*

و بعد ...

فإن إلهنا المصلوب الذي انتصر على الموت قد قام وصعد إلى السموات وحلس في يمين عرش الله، وسيطاً وشفيعاً - لا مثيل له - لمن أحبهم ومات من أجلهم. وهو يبقى حيًّا إلى أبد الآبدين ليغفر لنا خطايانا ويسند جهادنا ويُتمم خلاصنا ويحفظنا مقدَّسين حتى يوم مجيئه لنتمجَّد في ملكوته الأبدي.

"لذلك يجب أن نتنبَّه أكثر إلى ما سمعنا لئلا نفوته" (عب ١:٢)، وندرك حقنا في شفاعة الرب الذي أحبنا محبة أبدية فأدام لنا الرحمة (إر ٣:٣١)، "فلنتقدَّم بثقة إلى عرش النعمة لكي ننال رحمة ونجد نعمة عوناً في حينه" (عب ١٦:٤).





"المسيح كلي القدرة" ( ص ١٧٠ )

# ا شمس البسر

- + المسيح نور العالم
- + المسيح كلي الوجود
- + المسيح كلي المعرفة
- + المسيح كلي القدرة

# المسيح نورالعالم

عندما رأى الرب - وهو مجتاز - إنساناً أعمى منذ ولادته، وسأله تلاميذه عن سبب ولادته أعمى: أهي خطيته أم خطية والديه؟ أجاب الرب: إنها ليست السبب، وإنما "لتظهر أعمال الله فيه" (يو ٩:٣)، ولكي يُظهِر الرب مجده، مُقدِّماً نفسه أنه "نور العالم" (يو ٩:٥)، فبَدَت المفارقة ساطعة بين الظلام الذي يسبح فيه الأعمى منذ ولادته، والنور الذي سينتقل إليه بواسطة "نور العالم".

#### الله مصدر النور

+ إذا رجعنا إلى البدايات الأولى للخليقة كما جاءت في الأصحاح الأول من سفر التكوين، نعرف أن الله هو خالق النور، وهو الذي فصله عن الظلمة: "وقال الله: ليكن نور فكان نور... وفصل الله بين النور والظلمة... ودعا الله النور فماراً، والظلمة دعاها ليلاً" (تك ١: ٣و٤).

+ ولكن الكتاب يكشف لنا أن الله هو النور الحقيقي، وكما أنه الحياة

المطلقة وأصل الحياة التي وهبها للخليقة وتاجها الإنسان: «ونفخ في أنفه نسمة حياة، فصار آدم نفساً حية» (تك ٢: ٧)، فهو أيضاً مصدر النور وواهبه، وهو منفصل عن الظلمة (التي هي في حقيقتها غياب النور):

"الله نور وليس فيه ظلمة البتة" (١يو ١: ٥)؛

"... ساكناً في نور لا يُدنى منه" (١تي ٦: ١٦)؛

"بنورك نرى نوراً" (مز ٣٦: ٩)؛

"الرب نوري وخلاصي" (مز ۲۷: ۱)؛

"اللابس النور كثوب" (مز ١٠٤: ٢).

وإنه هو الذي يُنير الأبدية حيث لا توجد ظلمة، كما يذكر الوحي في سفر الرؤيا عن المتمتعين بقيامة الحياة:

"وهم سينظرون وجهه واسمه على جباههم. ولا يكون ليل هناك، ولا يحتاجون إلى سراج أو نور شمس، لأن الرب الإله يُنير عليهم" (رؤ ٢٢: ١٤٠).

#### عن النور والظلمة

وفي الكتاب اتسع معنى النور والظلمة:

+ فصار "النور" (والنهار) رمزاً واضحاً إلى الله وبرِّه، وإلى الحياة النشطة مع الله:

"جمیعکم أبناء نور وأبناء فهار... أما نحــن الـــذین مــن فهـــار فلْنَـــصْحُ" (١تس ٥: ٥و٨)؛

"فيه كانت الحياة، والحياة كانت نور الناس" (يو ١: ٤)؟

"نلبس أسلحة النور" (رو ١٣: ١٢)؛

كما يرمز أيضاً إلى مجيء الرب: "تقارَب النهار" (رو ١٣:١٣).

+ وصارت "الظلمة" (والليل) رمزاً للخطية وعالم الشر والحياة في الإثم أو الحياة المعيدة عن الله:

"والنور يُضيء في الظلمة، والظلمة لم تُدركه" (يو ١: ٥)؟

"لا تشتركوا في أعمال الظلمة غير المثمرة بل بالحري وبِّخوها" (أف ٥: ١١).

+ ويرتبط بالظلمة النوم الذي يرمز إلى الغفلة أو الفتور أو النسيان، وبالمقابل فإن الاستيقاظ رمز للنهوض من حياة الخطية والعودة إلى الله:

"هذا وإنكم عارفون الوقت أنها الآن ساعة لنستيقظ من النوم. فإن خلاصنا الآن أقرب مما كان حين آمنا. قد تناهى الليل وتقارَب النهار، فلنخلع أعمال الظلمة ونلبس أسلحة النور" (رو ١٣: ١١ و ١٢).

كما قد يعني "الليل" **الموت ونهاية الحياة**: "يأتي **ليل** حين لا يستطيع أحد أن يعمل" (يو ٩: ٤).

+ و لم يَعُد "الأعمى" ذلك الذي لا يرى النور فحسب، وإنما هو رمز لحياة الخاطئ بعيداً عن الله تائهاً متخبِّطاً في ظلام الخطية، لاهياً عن مصيره الأبدي.

والرب أدان ملاك كنيسة اللاودكيين لفتوره واكتفائه واستعلائه وجهله بما صار إليه قائلاً له: "ولست تعلم أنك أنت الشقي والبائس وفقير وأعمى وعريان"، وأشار عليه كي تنفتح عيناه الداخليتان أنْ: "كحّل عينيك بكحل لكي تبصر" (رؤ ٣: ١٨و١٨). فالتوبة والحياة في النور هي الكفيلة بمنح

البصيرة الروحية التي تحفظ الإنسان في طريق الحياة.

#### المسيح النور الحقيقي

في قانون الإيمان نعترف أن المسيح ابن الله الوحيد هو "النور الحقيقي"، وأنه "نور من نور"، "إلهٌ حقٌّ من إله حقِّ".

وعندما تحسَّد الابن استتر لاهوته وراء ناسوته كي يستطيع أن يتعامل معه الإنسان. ويختلط الرب بالجموع – وهو الله – كواحد منهم جاء لخلاصهم، وبالتالي فقد أخفى نوره الطبيعي، وقدَّم وجه النور الآخر، وهو بره الكامل الذي يكتسح ظلمة الخطية والموت، ويهب مؤمنيه الخلاص والحياة في النور:

"شاكرين الآب الذي أهَّلنا لشركة ميراث القديسين في النور، الذي أنقذنا من سلطان الظلمة ونقلنا إلى ملكوت ابن محبته" (كو ١: ١٢و١٣).

"الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب" (١ بط ٢: ٩)؟

"نور أشرق في الظلمة" (مز ١١٢: ٤)؟

"نور إعلان للأمم" (لو ٢: ٣٢) (من كلمات سمعان الشيخ وهو يحمل يسوع الطفل)؛

"الشعب الجالس في ظلمة، أبصر نوراً عظيماً" (إش ٩: ٢، مت ٤: ٦٦)؛ "والنور يُضيء في الظلمة، والظلمة لم تُدركه" (يو ١: ٥).

وعندما بدأ القديس يوحنا إنجيله، كتب أن المعمدان حاء "ليشهد للنور لكي يؤمن الكل بواسطته. لم يكن هو النور بل ليشهد للنور. كان النور الحقيقي الذي يُنير كل إنسان آتياً إلى العالم" (يو ١: ٧-٩).

+ والرب لم يُخْف أنه النور الحقيقي، فقال عن نفسه:

"أنا هو **نور العالم.** مَن يتبعني فلا يمشي في الظلمة، بل يكون لـــه **نـــور الحيـــاة**" (يو ٨: ١٢)؛

"ما دمتُ في العالم، فأنا نور العالم" (يو ٩: ٥)؛

"أنا قد جئتُ نوراً للعالم حتى كل مَـن يـؤمن بي لا يمكـث في الظلمــة" (يو ٢١: ٤٦).

+ وعن دينونة الذين يرفضونه، قال الرب:

"وهذه هي الدينونة: إ**ن النور قد جاء إلى العالم**، وأحب الناس الظلمة أكثر من النور، لأن أعمالهم كانت شريرة" (يو ٣: ١٩).

(۱) فساعة عماده في الأردن من يوحنا "انفتحت السماء (السموات انشقت)، ونزل عليه الروح القدس بهيئة جسمية مثل همامة، وكان صوت من السماء قائلاً: أنت ابني الحبيب، بك (الذي به) سُررتُ" (مت ٣: ١٩٥١، ومر ١: ١٠و١، لو ٣: ١٢و٢١). فهنا استعلان غير مسبوق للبشرية عن طبيعة الله، وها هو الآب يُمجِّد ابنه علناً ويسمع الجميع صوته، والروح القدس يتراءى كحمامة نازلة على الابن. وفي شهادته كتب يوحنا: "ورأينا مجده مجداً كما لوحيد من الآب مملوءًا نعمةً وحقاً" (يو ١: ١٤).

(٢) وكان المشهد الثاني يوم التجلّي حين تغيَّرت هيئة الرب قدَّام تلاميذه: "وأضاء وجهه كالشمس، وصارت ثيابه بيضاء كالنور" (مت ١٧: ٢) ("تلمع بيضاء جداً كالثلج، لا يقدر قصَّار على الأرض أن يُبيِّض مثل ذلك"

- مر ٩: ٣)، ومرة أخرى يتردَّد صوت الآب ممجِّداً ابنه: "هذا هو ابني الحبيب الذي به سُورتُ. له اسمعوا" (مت ١٧: ٥، مر ٩: ٧، لو ٩: ٣٥).

(٣) وكان المشهد الثالث في لقائه المزلزل في طريق دمشق لشاول الطرسوسي الذي يقول فيه سفر الأعمال: "فبغتة أبرق حوله نورٌ من السماء... وسمع صوتاً قائلاً له: شاول شاول، لماذا تضطهدني" (أع ٩: السماء). وفي قصة بولس عن هذا الحدث الذي غيَّر حياته، يقول للملك أغريباس: "رأيتُ في نصف النهار في الطريق أيها الملك نوراً من السماء أفضل من لمعان الشمس أبرق حولي وحول الذاهبين معي" (أع ٢٦: ١٣).

#### المسيحي نورالعالم

كما ينعكس نور الشمس على كواكبها، فإن المسيحي المؤمن ينعكس عليه نور المسيح فيصير هو أيضاً نوراً للعالم، وها هو الرب يُخاطبنا قائلاً: "أنتم نور العالم... فليُضئ نوركم هكذا قدَّام الناس لكي يروا أعمالكم الحسنة، ويمجِّدوا أباكم الذي في السموات" (مت ٥: ١٤و١٦)، "ما دام لكم النور آمنوا بالنور لتصيروا أبناء النور" (يو ١٢: ٣٦).

وتُحسِّد الأيقونات هذه الحقيقة، فترسم هالات النور حول رؤوس القديسين. كما أن الرب وصف يوحنا المعمدان بأنه: "كان هو السراج الموقد المنير، وأنتم أردتم أن تبتهجوا بنوره ساعة" (يو ٥: ٣٥). وفي شرحه لمَثَل زوان الحقل، أعلن الرب عن تمجيد قديسيه في اليوم الأخير قائلاً: "حينئذ يُضيء الأبرار كالشمس في ملكوت أبيهم" (مت ١٣: ٣٤). والقديس يوحنا في رسالته الأولى، مؤكِّداً هذه الحقيقة، يكتب بالروح عمَّا سيصير إليه المؤمنون: "نعلم أنه إذا أُظهر نكون مثله، لأننا سنراه كما هو" (١يو ٣: ٢).

وفي أعماق الزمن يذكر العهد القديم عن موسى لما نزل من سيناء، بعد لقائه بالرب، ومعه لوحا الشريعة، أن جلد وجهه صار يلمع حتى أنه جعل على وجهه برقعاً (خر ٣٤: ٢٩-٣٥).

+ ومعمودية العهد الجديد هي سرُّ إنارة المؤمن، ومن هنا فهي تُسمَّى سرَّ الاستنارة التي ينعم بها الروح على الإنسان الذي يصير هيكلاً له (١ كو ٣: ١٦؟ ٢: ١٩).

+ وتصير التوبة تجديداً لفعل المعمودية واهبة النور بالروح. فهي انتقال وعودة من حديد من الظلمة إلى النور:

"كنتم قبلاً ظلمة، أما الآن فنور في الرب" (أف ٥: ٨)؛

"لتفتح عيونهم كي يرجعوا من ظلمات إلى نور، ومن سلطان الشيطان إلى الله، حتى ينالوا بالإيمان بي غفران الخطايا ونصيباً مع المقدَّسين" (أع ٢٦: ١٨).

+ كما أن كلمة الله هي واسطة لا يُستغنى عنها للحياة في النور:

"سراجٌ لرجلي كلامك، ونورٌ لسبيلي" (مز ١١٩: ٥٠٥)؛

"الوصية مصباح والشريعة نور" (أم ٦: ٢٣)؟

"وصية الرب مُضيئة تنير العينين عن بُعْد" (مز ١٩: ٨ - الترجمة السبعينية).

ولعلاقة الكلمة بالنور يقف الشمامسة عند قراءة الإنحيل حوله حاملين الشموع إشارة إلى نور كلمة الله.

+ وفي شركة الصلاة نحن نلتقي مع مصدر النور، وبقدر صدق الصلاة وعمقها وحبها وانسحاقها، بقدر النور الذي يغمر الحياة ويُطهِّر القلب من أركانه المظلمة.

+ ولأن شركة الجسد والدم هي اتحاد بالمخلِّص وثبوت فيه، فهي للنفس

المؤمنة التائبة التحام حقيقي برئيس الحياة يهب غفراناً للخطايا، أي إزالة بقع الظلام من ثوب النور، واتصالاً حاضراً بالنور الأبدي.

+ ويبقى أن الكنيسة هي أيضاً نبع للنور، فهي بيت الصلاة والأسرار والتعليم والتعزية، وسُمِّي برجها بالمنارة، فهي للمؤمنين كالفنار للسفن وسط أمواج البحر.

#### النورأو الظلمة

+ التزام المسيحي أن يكون نوراً للعالم، ينثر حوله السلام والفرح، ويدين بسلوكه النقي أعمال الظلمة والانحراف من حوله، ويُبشــر الهائمين في ظلمة الخطية بالنور الحقيقي؛ يقتضي أن يعيش حياته كلها في النور وحتى الساعة الأخيرة.

+ وطبيعة النور أنه لا يجتمع مع الظلمة، فتُستبعد أية شركة بينهما. فالحياة المسيحية - كالله - هي نور وليس فيها ظلمة البتة (١يو ١: ٥). والمتدينون الشكليون الذين يُمارسون حياة مزدوجة هم في الحقيقة يُنكرون الإيمان، ولن يتمتعوا بشركة الحياة الأبدية إلا إذا توقفوا عن ريائهم وتجدّدت قلوبهم بتوبة حقيقية شاملة تصحح مسار الحياة:

"لا يقدر أحد أن يخدم سيدين" (مت ٦: ٢٤)؛

"لا تكونوا تحت نير مع غير المؤمنين، لأنه أية خلطة للبر والإثم، وأية شركة للنور مع الظلمة، وأي اتفاق للمسيح مع بليعال، وأي نصيب للمؤمن مع غير المؤمن، وأية موافقة لهيكل الله مع الأوثان" (٢كو ٢: ١٤- ١٦).

+ والحياة في النور تتضمن طهارة الحواس، فهي الأبواب والنوافذ التي إذا ضُبطت حراستها لن تجد الظلمة لها سبيلاً إلى القلب:

"سراج الجسد هو العين. فمتى كانت عينك بسيطة، فحسدك كله يكون نيِّراً. ومتى كانت شريرة فحسدك (كله) يكون مظلماً. انظر لئلا يكون النور الذي فيك ظلمة" (مت ٦: ٢٢و٣٣، لو ١١: ٣٤و٣٥).

+ والحياة في النور تستدعي السهر والانتباه والتدقيق والاستعداد الدائم للقاء الرب:

"وأما أنتم أيها الإحوة فلستم في ظلمة حتى يُدرككم ذلك اليوم كلص. جميعكم أبناء نور وأبناء لهار، لسنا من ليل ولا ظلمة. فلا نَنَمْ إذاً كالباقين، بل لنسهر ونَصْحُ... وأما نحن الذين من لهار فلْنَصْحُ لابسين درع الإيمان والمحبة وخوذة هي رجاء الخلاص" (١تس ٥: ٤-٦و٨).

وعلى العكس، فأبناء الظلمة يتستَّرون بالظلام، ولا يعرفون السهر والاستعداد؛ بل هم نائمون خاملون، أو هاربون من واقعهم إلى الخمور والمخدرات، أو غارقون في الشهوات. وهم يضيقون بأبناء النور، لأن نورهم يُبكِّتهم، فهم دوماً موضع سخطهم وانتقادهم بل واضطهادهم.

#### 

كانت البداية أن الرب وهب البصر للأعمى وأعطاه أن ينظر النور الذي في العالم، وكانت الخطوة التالية أن يدعوه إلى "النور الحقيقي" الذي ينقل من ظلمة الخطية إلى الحياة الجديدة. فلما آمن وسجد له، انفتحت عيناه الداخليتان على النور الأبدي، وصار هو بالتالي نوراً للسائرين في الظلمة وظلال الموت.

ودعوة الرب لنا للخروج من الظلمة إلى نوره العجيب، لم تكن مجرد كلمات، لكنها كلَّفته دمه وحياته كلها التي بذلها على صليب الجلجثة، فعبرنا بموته وقيامته من موت الخطية إلى الحياة الجديدة وملكوته الأبدي.

هناك سبيل وحيد للحياة في النور، دون أن يُدركنا الظلام، هو أن نلتصق

بالنور الحقيقي، و"مَن له الابن فله الحياة" (١يو ٥: ١٢).



# المسيح كلي الوجود

لأن المسيح هو الله الابن الذي ظهر في الجسد؛ فهو بلاهوته كلي الوجود وكلي القدرة وكلي المعرفة. والمقصود بتعبير "كلي الوجود" Omnipresent أن المسيح، ابن الله المتجسِّد الذي عاش على أرضنا ثُلث قرن، موجود في كل مكان؛ ومن جهة الزمن، فإن وجوده يمتد من الأزل وإلى الأبد. وها هي كلمة الله الهادية تكشف لنا هذه الحقيقة عن الله الابن.

### عن وجود المسيح في كل مكان

لقد عاش الرب وسط البشر إنساناً مثلهم بالا خطية (عب ٤: ١٥)، وذاق الموت من أجل كل واحد (عب ٢: ٩)، ولكنه مع هذا أتاح لهم، بما كشفه من سلطانه المتعدد الوجوه وأقواله الكثيرة، أن يلمسوا جوانب من لاهوته

ومجده، أدركها الذين انفتحت عيونهم الروحية بينما عميت عنها القلوب التي غطّتها ظلمة الخطية ومحبة مجد العالم والناس. وعندما يقول الرب لتلاميذه ولكل الكنيسة معهم: "حيثما اجتمع اثنان أو ثلاثة باسمي، فهناك أكون في ولكل الكنيسة معهم" (مت ١٨: ٢٠)، فهذا إعلان عن حضور المسيح الإلهي في كل مكان وفي كل زمان إلى آخر الأيام.

#### عن أزلية المسيح

+ في حوار الرب مع الكتبة والفريسيين واليهود في الهيكل، قال لهم عن نفسه: "أنتم من أسفل، أما أنا فمن فوق. أنتم من هذا العالم، أما أنا فلست من هذا العالم". فلما تحيَّروا سألوه: "مَن أنت؟ فقال لهم يسوع: أنا من البدء ما أُكلِّمكم أيضاً به" (يو ٨: ٢٣-٢٥).

+ ولما واصل الرب كلماته مُبيِّناً أن مَن يؤمن به ويحفظ كلامه، فلن يرى الموت إلى الأبد؛ لم يَرُق لليهود قوله هذا وعارضوه مستندين إلى أن إبراهيم والأنبياء كلهم قد ماتوا، فمن يكون هو؟! هل هو أعظم من إبراهيم أبيهم؟ وكانت إحابة الرب التي كشفت عن وجوده الممتد قبل تحسيّده وقبل إبراهيم: "الحق الحق أقول لكم: قبل أن يكون إبراهيم أنا كائن" (يو ١٨ - ٥٣ و ٥٥).

+ وعندما كان الرب يشير إلى وحدته مع الآب، فهو ضمناً يعين وحدته معه في أزليته وأبديته وحضوره الدائم في كل مكان: "أنا والآب واحد... أنا في الآب والآب في ... كل ما هو لي الآب هو لي (يو ١٠: ٣٠؛ ١٤: ١٠ و ١١: ١٦: ١٥).

+ وفي حديث الرب إلى نيقوديموس عن الولادة الجديدة من فوق، قدَّم نفسه كصانع الخلاص الآتي من السماء، الذي ينجو كل مَن يؤمن به من الهلاك وينال الحياة الأبدية: "ليس أحد صعد إلى السماء إلاَّ الذي نزل من السماء، ابن الإنسان الذي هو في السماء" (يو ٣: ١٣). فهو هنا يشير إلى السماء كرسيه الدائم كابن الله، ومن هنا فهو نزل من السماء وتجسّد، وسوف يصعد من حديد إلى مجده. ولكن الآية تشير أيضاً إلى وجوده في كل مكان. فهو بالجسد على الأرض، ولكنه أيضاً في السماء: "ابن الإنسان الذي هو (الآن) في السماء". فتحسّد الابن لم يحد وجوده في أي مكان ولا حضوره الإلهي في السماء.

+ وفي صلاة الرب الأحيرة إلى الآب ليلة آلامه، يؤكّد أيضاً بكلمات صريحة على حقيقة أزليته: "مجّدني أنت أيها الآب عند ذاتك بالمجد الذي كان لي عندك قبل كون العالم... محدي الذي أعطيتني، لأنك أحببتني قبل إنشاء العالم" (يو ١٧: ٥و٢٤).

+ كما أن المسيح وهو من نسل داود حسب الجسد يشير في سفر الرؤيا إلى أنه أصل وذرية داود معاً (رؤ ٥:٥؛ ٢٢: ١٦)، أي أنه الذي أو حَدَ داود. فهو، من ناحية، ابنه بالجسد؛ ومن ناحية أخرى، هو إلهه وأصله.

+ وفي مقدمة إنجيل القديس يوحنا، يشير الوحى الإلهي إلى هذه الحقيقة

عن أزلية ابن الله الظاهر في الجسد: "في البدء كان الكلمة، والكلمة كان عند الله، وكان الكلمة الله... كل شيء به عند الله، وكان الكلمة الله. هذا كان في البدء عند الله... كل شيء به كان وبغيره لم يكن شيء مما كان" (يو ١: ١-٤). وهذا ما سجَّله أيضاً القديس يوحنا في أول أعداد رسالته الأولى عن المسيح: "الذي كان من البدء" (١يو ١: ١).

+ وفي رسائل القديس بولس إشارات كثيرة عن أزلية المسيح وأنه سابق على كل الوجود وأن به وله وفيه خُلِق الكل: "الذي هو صورة الله غير المنظور، بـكُر كل خليقة. فإنه فيه خُلِق الكل ما في السموات وما على الأرض، ما يُرى وما لا يُرى، سواءً كان عروشاً أم سيادات أم رياسات أم سلاطين. الكل به وله قد خُلِق. الذي هو قبل كل شيء، وفيه يقوم الكل" (كو ١: ١٥-١٧).

+ كما يشير القديس بولس إلى أن احتيارنا للتبنِّي لله قد تمَّ في المسيح يسوع وبه قبل تأسيس العالم: "كما احتارنا فيه قبل تأسيس العالم، لنكون قديسين وبلا لوم قدَّامه في المحبة، إذ سبق فعيَّننا للتبنِّي بيسوع المسيح لنفسه، حسب مسرَّة مشيئته" (أف ١: ٤و٥).

+ كما شهد يوحنا المعمدان، وهو يُعلن عن مجيء المخلِّص، عن أن الرب وإن كان قد وُلِدَ بالجسد بعده، ولكنه في الحقيقة قديم الأيام، فيقول: "هذا هو الذي قلتُ عنه: إن الذي يأتي بعدي صار قدَّامي، لأنه

كان قبلى" (يو ١: ١٥ و٢٧ و٣٠).

#### عن أزلية المسيح وأبديته

في رؤيا القديس يوحنا، سجَّل لنا الوحي الإلهي كلمات الرب الصريحة عن أزليته وأبديته، تأتينا من موقعه الممجَّد بعد صعوده وجلوسه عن يمين العظمة في الأعالي (أع ٧: ٥٦، عب ١: ٣):

"أنا هو الألف والياء، البداية والنهاية... يقول الرب، الكائن والذي كان والذي يأتي" (رؤ ١: ٨؛ ٤: ٨؛ ٢١: ٦)؛

"أنا هو الألف والياء، البداية والنهاية، الأول والآخِرِ" (رؤ ١: ١١؛ ٢٢: ١٣).

كما أن الرب في وداعه لتلاميذه قبل صعوده وعدهم، كإله حي إلى أبد الآبدين، بأن يكون معهم بلا نهاية: "وها أنا معكم كل الأيام، إلى انقضاء الدهر" (مت ٢٨: ٢٠). وهذه الآية تشير أيضاً إلى حضور المسيح في كل مكان. فهو في السماء عن يمين الآب، وهو مع تلاميذه وحدًّامه إلى آخر الأيام في كل مكان يمضون إليه للكرازة باسمه. فهو مع الجميع في كل مكان وإلى آخر الزمان.

وكاتب "الرسالة إلى العبرانيين" يُسجِّل عن يسوع المسيح أنه "هو هو أمساً واليوم وإلى الأبد" (عب ١٣: ٨). كما يشير القديس بولس إلى أبدية الرب على أنه "مَلك الدهور الذي لا يَفْنَى ولا يُرى، الإله

الحكيم وحده" (١١ ي ١: ١٧).

وقد شهد العهد القديم عن أزلية الرب وأبديته، وهذه هي نبوءة ميخا النبي عن أزلية الرب، إذ يُخاطب المدينة التي وُلد فيها المسيح: "أما أنت يا بيت لحم أفراتة، وأنت صغيرة أن تكوني بين ألوف يهوذا، فمنك يخرج لي الذي يكون مُتسلِّطاً على إسرائيل، ومخارجه منذ القديم، منذ أيام الأزل" (ميخاه: ٢).

كما أن إشعياء في نبوءته عن ميلاد الابن يشير إلى لاهوته ورئاسته وقدرته وأبديته ودوام ملكوته: "لأنه يُولد لنا ولد، ونُعطَى ابناً، وتكون الرياسة على كَتفه، ويُدعى اسمه: عجيباً مشيراً، إلها قديراً، أبا أبدياً، رئيس السلام. لنمو رياسته وللسلام لا نهاية، على كرسي داود وعلى مملكته ليُثبِّتها ويَعْضُدُها بالحق والبر من الآن إلى الأبد" (إش ٩: ٢و٧).

وهذه هي نبوءة دانيال في رؤياه عن أبدية ابن الإنسان: "كنتُ أرى في رؤى الليل، وإذا مع سُحُب السماء، مثل ابن إنسان، أتى وجاء إلى القديم الأيام، فقرَّبوه قدَّامه. فأُعطِيَ سلطاناً ومجداً وملكوتاً لتتعبَّد له كل الشعوب والأمم والألسنة. سلطانه سلطان أبدي ما لن يزول، وملكوته ما لا ينقرض" (دا ٧: ١٥ و١٠).

المسيح هو الله كلِّي الوجود في كل مكان وفي كل زمان من الأزل وإلى الأبد. وإذا كنا لا ننتسب إلى الماضي بل إلى الحاضر والمستقبل، فإن يقيننا من حضور المسيح في كل مكان نجتمع فيه باسمه، وفي وجوده الدائم معنا الآن وإلى آخر أيام حياتنا، وفي مجيئه الثاني لكي يأخذنا لنكون معه في

ملكوته إلى الأبد؛ ينتزع من قلوبنا حوف الموت، ويسندنا في الضيق، ويُبدِّد مؤامرات الأشرار، ويغلب كل آلام الزمان الحاضر، ويُشدِّدنا في جهادنا إلى النَّفَس الأحير، وإلى أن نلتقى معه على السحاب.

فلنسبِّح الرب مع داود، إذن، قائلين:

"الرب نوري وخلاصي، مِمَّن أخاف! الرب حصن حياتي، مِمَّن أرتعب!... إن نزل عليَّ حيش، لن يُخاف قلبي. إن قامت عليَّ حرب، ففي ذلك أنا مطمئن" (مز ٢٧: ١و٣)؛

"إذا سرتُ في وادي ظــل المــوت، لا أحــاف شرًّا، لأنك أنت معي" (مز ٢٣: ٤)؟

"من قبل أن تولَد الجبال، أو أَبدَأْتَ الأرض والمسكونة، منذ الأزل إلى الأبد أنت الله" (مز ٩٠: ٢) .؟

ولنهتف مع بولس الرسول:

"يسوع المسيح هو هو أمساً واليوم وإلى الأبد" (عب ١٣: ٨)؛

"ليَ الحياة هي المسيح، والموت هو ربحٌ" (في ١: ٢١)؛

"إن كان الله معنا، فمَن علينا" (رو ٨: ٣١)؛

"لكني لستُ أحجل، لأنني عالمٌ بمن آمنت، وموقن أنه قادر أن يحفظ وديعتي إلى ذلك اليوم" (٢تي ١: ١٢).

ولنردِّد مع يوحنا الحبيب:

"والآن، أيها الأولاد، اثبتوا فيه، حتى إذا أُظهِرَ يكون لنا ثقة، ولا نخجل منه في مجيئه" (١يو ٢: ٢٨).

ولنصدِّق كلمات الرب:

"ها أنا آتي سريعاً وأُجرتي معي لأُجازي كل واحد كما يكون عمله. أنا الألف والياء، البداية والنهاية، الأول والآخِر" (رؤ ٢٢: ٢١و١٣).

# المسيح كئي المعرفة

لاهوت المسيح ساطع في أنه كُلّي المعرفة Omniscient. وفي الحديث عن معرفة المسيح الكلّية Omniscience ، فإن الزمن بالنسبة له هو حاضر دائماً. فالماضي لا يغيب، والمستقبل هو الآن.

وكلمة الله تكشف أن الابن المتجسِّد يعرف رسالته حق المعرفة: يعرف أبعادها، وزمانها، ومكانها. وهو يقصد مجد الذي أرسله، ويُدرك أن مجده هو يمر ببستان حثسيماني، وحبل الجلجثة، وخشبة الصليب، وقبر حديد لم يُدفن فيه أحد، ونزول إلى الجحيم، وقيامة بعد موتٍ لثلاثة أيام، وعودة إلى الآب بعد إتمام الفداء.

وفي هذا كله لم يكن الرب مُرغماً مغلوباً على أمره، وإنما هو وضع نفسه بكامل إرادته وسلطانه. ونراه - ككلّي القدرة أيضاً Omnipotent - مسيطراً على الأحداث، ويضمن مسارها حسب التدبير، ولم يسمح لها أن تتم قبل ملء الزمان المرسوم. فكثيراً ما تصاعدت الأحداث، سواء تكريمه، أو لحصاره

وقتله قبل الأوان، ولكنه - بحسب علمه بما يجري - كان دائماً يُحيط هذه التدابير في الوقت المناسب بكل الوسائل. والأمثلة كثيرة:

### أولاً: المسيح يمسك بالأحداث

(١) فبعد كلامه في مجمع الناصرة: "فامتلأ غضباً جميع الذين في المجمع حين سمعوا هذا، فقاموا وأخرجوه خارج المدينة، وجاءوا به إلى حافة الجبل الذي كانت مدينتهم مبنية عليه حتى يطرحوه إلى أسفل. أما هو فجاز في وسطهم ومضى" (لو ٤: ٢٨-٣٠).

(٢) ولما تصاعد الاضطهاد والطغيان وطال يوحنا المعمدان، يذكر الكتاب: "ولما سمع يسوع أن يوحنا أُسلم، انصرف إلى الجليل. وترك الناصرة وأتى فسكن في كفرناحوم" (مت ٤: ٢١و١٣). فالوقت بالنسبة للرب لم يكن قد حان بعد.

- (٣) وبعد قطع رأس المعمدان: "أتوا وأخبروا يسوع. فلما سمع يسوع انصرف من هناك في سفينة إلى موضع خلاء مُنفرداً" (مت ١٤: ١٢و١٣).
- (٤) وبعد شفاء ذي اليد اليابسة: "فلما خرج الفرِّيسيون تشاوروا عليه لكي يهلكوه. فعَلمَ يسوع وانصرف من هناك" (مت ١٢: ١٤ و ١٥).
- (٥) وعقب معجزة إشباع الجموع نرى يسوع: "إذ عَلَمَ أَهُم مزمعون أَن يأتوا ويختطفوه ليجعلوه ملكاً، انصرف أيضاً إلى الجبل وحده" (يو ٦: ٥٠)، فمملكته ليست من هذا العالم (يو ١٥: ٣٦)، وهو لم يأت طالباً مجد الناس (يو ٥: ٤١)، وإنما جاء ليخدمهم ويبذل نفسه فداءً عنهم (مت ٢٠: ٢٨)،

مر ۱۰:۲۶).

(٦) مع اقتراب عيد المظال قال له إخوته: "انتقل من هنا (الجليل) واذهب إلى اليهودية، لكي يرى تلاميذك أيضاً أعمالك التي تعمل، لأنه ليس أحد يعمل شيئاً في الخفاء وهو يريد أن يكون علانية. إن كنت تعمل هذه الأشياء فأظهر نفسك للعالم. لأن إخوته أيضاً لم يكونوا يؤمنون به. فقال لهم يسسوع: إن ففسك للعالم. لأن إخوته أيضاً لم يكونوا يؤمنون به. فقال لهم يسسوع: إن وقتي لم يحضر بعد، وأما وقتكم ففي كل حين حاضر. لا يقدر العالم أن يُغضكم، ولكنه يُغضني أنا، لأني أشهد عليه أن أعماله شريرة. اصعدوا أنتم إلى هذا العيد. أنا لست أصعد بعد إلى هذا العيد، لأن وقتي لم يُكْمَل بعد" (يو ٧: ٣-٨).

على أن الرب صعد إلى الهيكل في منتصف أيام العيد ليُعلِّم، وبعده "طلبوا أن يُمسكوه، ولم يُلْقِ أحد يداً عليه، لأن ساعته لم تكن قد جاءت بعد" (يو ٧: ٣٠).

وفي اليوم الأخير العظيم من العيد وإيمان كثيرين به، حدث انشقاق في الجمع بسببه: "وكان قوم منهم يريدون أن يُمسكوه، ولكن لم يُلقِ أحدٌ عليه الأيادي" (يو ٧: ٤٤).

(٧) وتكرر الموقف بعد قبول الرب للزانية، وقوله إنه نور العالم، وأن الآب يشهد له: "هذا الكلام قاله يسوع في الخزانة وهو يُعلِّم في الهيكل ولم يُمسكه أحد، لأن ساعته لم تكن قد جاءت بعد" (يو ٨: ٢٠).

ولكنه بعد ذلك بدأ حديثاً طويلاً في الهيكل ينتقد فيه اليهود حتمه بقوله: "الحق الحق أقول لكم: قبل أن يكون إبراهيم أنا كائنٌ. فرفعوا حجارة ليرجموه. أما يسوع فاختفى وخرج من الهيكل مُجتازاً في وسطهم ومضى

هكذا" (يو ٨: ٨٥ و٥٩).

(٨) وأيضاً، بعد حديثه في الهيكل في عيد التحديد، وبعد قوله: "أنا والآب واحد" (يو ١٠: ٣٠)، "تناول اليهود أيضاً حجارة ليرجموه" (يو ١٠: ٣١)، "فطلبوا أيضاً أن يمسكوه، فخرج من أيديهم" (يو ١٠: ٣٩).

(٩) ومع تصاعد الكراهية والتآمر، بعد إقامة لعازر، خاصة مع إيمان الكثيرين: "فمن ذلك اليوم تشاوروا ليقتلوه. فلم يكن يسوع أيضاً يمشي بين اليهود علانية، بل مضى من هناك إلى الكورة القريبة من البرية، إلى مدينة يقال لها أفرايم، ومكث هناك مع تلاميذه" (يو ١١: ٣٥و٤٥)، رغم أنه لم يكن قد بقي الكثير على الفصح والصليب (حسب التدبير الإلهي)، ولكن الرب كان يضبط الأحداث كي يتم الصليب في الوقت المعيَّن دون أن يتفاداه أو يهرب من مواجهته. والدليل أنه ذهب إلى بيت عنيا قبل الفصح بستة أيام ليحضر عشاءً ابتهاجاً بإقامة لعازر الذي كان أحد المتكئين (يو ١٢: ١-٨)، وعلَّق على دهن مريم قدميه بالطيب ألها سبقت إلى تكفين جسده قبل موته القريب (يو ٢١: ١-٨)،

هكذا كان الرب بحسب علمه يسمح أو يمنع الأحداث أن تتم، بحيث تتوافق مع خطة الخلاص. ولا ننسى كيف أحبط الرب تجارب إبليس الثلاث - الذي كان يهدف إلى تعطيل رسالته إن لم يكن إجهاضها - فتركه مدحوراً إلى حين (لو ٤: ١٣).

# ثانياً: المسيح يعرف ما يجري للآخرين

تؤكِّد كلمة الله علم السيد بما يجري للآخرين، وهذه بعض المواقف

الشاهدة:

- (۱) فبعد أن تبع فيلبُّس الرب، دعا نثنائيل ليرى يسوع الذي قال له: "قبل أن دعاك فيلبُّس وأنت (تجلس) تحت التينة، رأيتك" (يو ۱: ٤٨).
- (٢) جاء قائد المائة يطلب من أجل غلامه واستكثر أن المسيح يأتي بنفسه لشفاء غلامه وسأله أن يقول كلمة واحدة. فقال له يسوع: "اذهب، وكما آمنت ليكن لك. فبرأ غلامه في تلك الساعة" (مت ٨: ١٣). فالرب لم يَرَ الغلام ولكنه أكّد لقائد المائة شفاء غلامه.
- (٣) في حواره مع السامرية يكشف الرب معرفته بأسرار حياتها الخاصة: "...حسناً قلت ليس لي زوج، لأنه كان لك خمسة أزواج، والذي لك الآن ليس هو زوحك. هذا قلت بالصدق. قالت له المرأة: يا سيد، أرى أنك نبي" (يو ٤: ١٦-١٩)، فكل شيء عريان ومكشوف لعينيْ ذلك الذي معه أَمْرُنا (عب ٤: ١٣).
- (3) والرب يُحذر تلاميذه، ويكشف لهم بحسب علمه وكشفه للمستقبل عمّا سوف يلاقونه من عناء بسبب تبعيتهم له: "ها أنا أرسلكم كغنم في وسط ذئاب... ولكن احذروا من الناس، لألهم سيُسلمونكم إلى مجالس، وفي مجامعهم يجلدونكم. وتُساقون أمام ولاة وملوك من أحلي شهادة لهم وللأمم... وتكونون مُبغضين من الجميع من أجل اسمي" (مت ١٠: ٢١-٢٢، لو ١٠: ٣). هذا قاله الرب في بداية خدمتهم وأكده لهم قبل الصليب: "حينئذ يُسلمونكم إلى ضيق ويقتلونكم، وتكونون مُبغضين من جميع الأمم لأجل اسمي" (مت ٢٤: ٩) مر ١٣: ٩). وأثبت الأحداث فيما بعد كمال علم الرب وصدقه، فعدا يوحنا مر ١٠: ٩). وأثبت الأحداث فيما بعد كمال علم الرب وصدقه، فعدا يوحنا الذي نال وعداً خاصاً به لم ينجَ واحد من تلاميذ الرب من الموت من أحل اسمه.
- (٥) عندما تقدَّم الذين يجمعون جزية الدرهمين من بطرس في كفرناحوم قائلين: "أَمَا يُوفي مُعلِّمكم الدرهمين"؟ فبالرغم من التحفُّظ الذي أبداه الرب على الطلب

باعتبار أنه وبطرس يتمتعان بالمواطنة، إلا أنه قال لبطرس: "ولكن لئلا نُعثرهم، اذهب إلى البحر وألق صنَّارة، والسمكة التي تطلع أولاً خذها، ومتى فتحت فاها تجد إستاراً، فخذه وأعطهم عني وعنك" (مت ١٧: ٢٤ - ٢٧).

والأمر مذهل! فالرب، الذي لم يكن يحمل كيساً - كما أوصى تلاميذه أيضاً - يعرف أن سمكة معينة وسط جموع الأسماك في الماء، تحوي في فمها ما يكفي لسداد الضريبة المطلوبة، وأن هذه السمكة هي التي ستلتقطها الصنّارة أولاً. فيا لكمال معرفة الرب!

(٦) والمرأة الكنعانية التي جاءت تطلب من أجل ابنتها التي دخلها روح نحس، يمتدح الرب إيمانها ويقول لها بحسب علمه مُبشــرًاً: "... قد خرج الشيطان من ابنتك. فذهبت إلى بيتها ووحدت الشيطان قد خرج، والابنة مطروحة على الفراش" (مر ٧: ٢٤-٣٠).

(٧) وعندما استُدعيَ الرب لإنقاذ لعازر، يقول الرب لتلاميذه: "لعازر حبيبنا قد نام، لكني أذهب لأُوقظه... وكان يسوع يقول عن موته... فقال لهم يسوع حينئذ علانية: لعازر ماتً، وذلك قبل أيام من بلوغه بيت عنيا (يو ١١: ١١ و١٩ و١٤). وأمام مرثا الجاثية الباكية يقول لها يسسوع: "سيقوم أخوك" (يو ١١: ٢٣). فالرب يُعلن مسبقاً عن قيامة لعازر من الموت بكلمة الرب.

(٨) في الإعداد لدخول أورشليم، يقول الرب لتلميذيه: "اذهبا إلى القرية التي أمامكما، فللوقت تجدان أتاناً مربوطة وجحشاً معها (لم يجلس عليه أحد من الناس قط)، فحلاً هما وأتياني بجما... فذهب التلميذان وفعلا كما أمرهما يسوع" (مت ٢١: ١-٧، مر ٢١: ٢-٤، لو ٢٩: ٣٠-٣٠).

وفي الإعداد للفصح بالمثل أرسل الرب اثنين من تلاميذه وقال لهما: "...اذهبا إلى المدينة، فيلاقيكما إنسان حامل جرَّة ماء، اتبعاه. وحيثما يدخل فقولا لرب البيت: إن المعلِّم يقول: أين المترل حيث آكل الفصح مع تلاميذي؟ فهو يُريكما علِّية كبيرة مفروشة مُعدَّة. هناك أعدًا لنا. فخرج تلميذاه وأتيا إلى المدينة، ووجدا كما قال لهما" (مت ٢٦: ١٧-١٥)، مر ١٤: ١٦-١٦). نعم، فعينا الرب تخترقان الحُجُب، وترى أدق التفاصيل، وتعرف مجرى الأحداث قبل أن تقع.

(٩) مُسبقاً أشار الرب إلى الرفض الإلهي للأمة اليهودية وانتهاء دورها وخراب أورشليم الذي تم بعد عقود قليلة من صعوده إلى السماء:

"لذلك أقول لكم: إن ملكوت الله يُترع منكم ويُعطَى لأمة تعمل أثماره" (مت ٢١: ٣٤)، "يا أورشليم يا أورشليم، يا قاتلة الأنبياء وراجمة المُرسلين إليها، كم مرة أردت أن أجمع أولادك كما تجمع الدجاجة فراخها تحت جناحيها، ولم تريدوا. هوذا بيتكم يُترك لكم خراباً" (مت ٢٣: ٣٧و٣٨، لو ٢٣: ٣٤و٣٥)؛

"ثم خرج يسوع ومضى من الهيكل، فتقدَّم تلاميذه لكي يُروه أبنية الهيكل. فقال لهم يسوع: أَمَا تنظرون جميع هذه؟ الحق أقول لكم: إنه لا يُترك ههنا حجرٌ على حجر لا يُنقض!" (مت ٢٤: ١و٢، مر ١٣: ١و٢، لو ١٩: ٤٤؟).

(۱۰) الرب عرف مسلِّمه مبكراً، الأمر الذي لم يُدركه سائر التلاميذ: "لأن يسوع من البدء عَلِمَ مَن هم الذين لا يؤمنون، ومَن هو الذي يُسلِّمه" (يو ٦: ٦٤).

فهو يقول لبطرس عقب غسل أرجل تلاميذه: "وأنتم طاهرون ولكن ليس

كلكم. لأنه عرف مُسلِّمه، لذلك قال: لستم كُلُّكم طاهرين" (يو ١٣: ١٠ ١٠)، ثم يقول ليهوذا الإسخريوطي: "ما أنت تعمله فاعمله بأكثر سرعة. وأما هذا فلم يفهم أحد من المتَّكئين لماذا كلَّمه به" (يو ١٣: ٢٧و٢٨).

(۱۱) وبالمثل فقد عرف الرب أن بطرس سيُنكره ثلاث مرات، بل إنه صارحه مُسبقاً بما سوف يسقط فيه رغم نواياه الطيبة: "قبل أن يصيح ديك، تنكرني ثلاث مرات" (مت ٢٦: ٣٨).

(۱۲) كما صارح الرب تلاميذه ألهم سوف يفرُّون خوفاً ويتخلون عنه ويتركونه وحده يواجه المحاكمات والآلام والموت: "هوذا تأتي ساعة، وقد أتت الآن، تتفرُّقون فيها كل واحد إلى خاصته، وتتركونني وحدي" (يو ۲۱: ۳۲).

ورغم التحذير في إعلان الرب المسبق لتلاميذه، فقد صدقت كلمات الرب وتحقَّق علمه السابق، فالجميع غلبهم الرعب وتركوا السيد وحده، وعند الصليب لم يبقَ من الاثني عشر غير واحد مع المريمات!

# ثالثاً: المسيح يعرف ما يدور في فكر الآخرين

كثيراً ما تورد كلمة الله ما يشير إلى أن فكر الرب يخترق حفايا القلوب (مز ٢٤: ٢١):

(١) ففي معجزة شفاء المفلوج، ومع احتجاج الكتبة على قول الرب له: "مغفورة لك خطاياك"، يقول الكتاب: "فعلم (فشعر) يسوع (بروحه) بأفكارهم (في أنفسهم)، وأجاب وقال لهم: ماذا تفكّرون (لماذا تفكّرون بالشر) في قلوبكم " (مت ٩: ٤، مر ٢: ٨، لو ٥: ٢٢).

(٢) ولما نَسِيَ التلاميذ أن يأخذوا معهم في السفينة حبزاً (وكان ذلك بعد

معجزي إشباع الجموع): "ففكُّروا في أنفسهم قائلين: إننا لم نأخذ خبزاً. فعَلم يسوع وقال لهم: لماذا تُفكِّرون في أنفسكم يا قليلي الإيمان أنكم لم تأخذوا خبزاً؟ أحتى الآن لا تفهمون، ولا تذكرون خمس خبزات الخمسة الآلاف وكم قفة أخذتم..." (مت ١٦: ٨و٩، مر ٨: ١٦-١٩، لو ٩: ١١و١٧). فالرب يُعاتبهم على ما دار في ذهنهم و لم يفصحوا عنه.

(٣) وبعد شفاء ذي اليد اليابسة في السبت وأدرك الرب مشاعر الكتبة والفرِّيسين المناوئة، يذكر الكتاب: "أما هو فعلمَ أفكارهم" (لو ٦: ٨).

(٤) وفي واقعة عن التلاميذ يُسجِّل الكتاب: "وداخلَهُم فكر مَن عسى أن يكون أعظم فيهم؟ فعَلِمَ يسوع فكر قلبهم، وأخذ ولداً وأقامه عنده" (لو ٩: ٤١و٤٧). فالمسيح يعرف ما دار في فكرهم، وهو ما لم يستطيعوا المجاهرة به أمامه.

(٥) وفي أعقاب معجزة إشباع الجموع، ورَفْع المسيح ذهنهم إلى شخصه كخبز الحياة النازل من السماء؛ يُسجِّل مُعلِّمنا يوحنا في إنجيله: "فعَلِمَ يسوع في نفسه أن تلاميذه يتذمرون على هذا" (يو ٦: ٦١).

### رابعاً: المسيح يعرف ما سوف يأتي عليه

يذكر الكتاب عن يسوع، وقد أقبل عليه الجنود في صحبة يهوذا للقبض عليه: "فخرج يسوع، وهو عالم بكل ما يأتي عليه" (يو ١٨: ٤).

ولكن معرفة الرب بما سوف يجوز فيه لم تبدأ هنده الساعة، وإنما تكلّم الرب مبكّراً كثيراً وتفصيلاً عمّا سوف يأتي عليه من اضطهادات وآلام وخيانات وخضوع لموت الصليب، وعن قيامته المنتصرة في اليوم الثالث لموته، وعن عودته إلى السماء بعد قيامته (وأيضاً عن مجيئه الثاني المملوء مجداً)؛ من ناحية ليؤكّد هدف

بحيئه وحقيقة إرساليته واتحاهه بقلب ثابت نحو تحقيق حلاص الإنسان بحسب التدبير؛ ومن ناحية أخرى ليكشف، كابن الله المتحسِّد، عن علمه السابق ورؤيته للمستقبل.

#### (أ) أحاديث الرب المبكّرة عن الآلام والصليب والموت والقيامة

وقد تناولنا الإشارات عن علم الرب السابق بهذه الأحداث معاً، لأن الرب في أكثر الأحيان يُقرن الموت بالقيامة، باعتبار أن عار الصليب وضعف الموت يكشف أعماقهما ويكملهما مجد القيامة وانتصارها، فالجانبان هما وجها الخلاص ولا يقوم أحدهما بدون الآخر:

- (١) في ختام حديثه لنيقوديموس يقول الرب: "وكما رفع موسى الحية في البرية هكذا ينبغي أن يُرفع ابن الإنسان... لأنه هكذا أحب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد، لكي لا يهلك كل مَن يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية. لأنه لم يُرسل الله ابنه إلى العالم ليدين العالم، بل ليخلُص به العالم" (يو ٣: ١٤و٦ او١٧).
- (٢) وبعد قبوله زكًا العشَّار، أكَّد الرب أن: "ابن الإنسان قد جاء (لكي يطلب و يُخلِّص ما قد هلك" (مت ١٨: ١١، لو ١٩: ١٠).
- (٣) وفي ردِّه على الكتبة والفرِّيسيين الذين يطلبون منه آية، قال الرب: "لأنه كما كان يونان في بطن الحوت ثلاثة أيام وثلاث ليال، هكذا يكون ابن الإنسان في قلب الأرض ثلاثة أيام وثلاث ليال (مت ١٢: ٤٠)، فهو هنا يشير إلى موته وبقائه في القبر ثلاثة أيام.
- (٤) ومع بدايات حدمة الرب يُسجِّل الكتاب: "من ذلك الوقت ابتدأ يسوع يُظهِر لتلاميذه أنه ينبغي أن يذهب إلى أورشليم ويتألَّم كثيراً (ويرفض) من الشيوخ ورؤساء الكهنة والكتبة، ويُقتل، وفي اليوم الثالث يقوم"

(مت ۱۱: ۲۱، مر ۸: ۳۱، لو ۹: ۲۲).

وأكَّد الرب ذلك بصورة أخرى قائلاً: "ضعوا أنتم هذا الكلام في آذانكم. أن ابن الإنسان سوف يُسلَّم إلى أيدي الناس" (لو ٩: ٤٤).

(٥) وبعد التجلِّي ومشاهد المحد: وفيما هم نازلون من الجبل، أوصاهم يسوع قائلاً: لا تُعلموا أحداً بَما رأيتم حتى يقوم ابن الإنسان من الأموات" (مت ١١٧: ٩، مر ٩: ٩)، مؤكِّداً أن ابن الإنسان - كما حرى للمعمدان - سوف يتألَّم هرو أيضاً من اليهود (مت ١١٧: ١٢)، فرغم أنه لم يكن هناك في هذه المرحلة المبكِّرة تمديد صريح لحياة الرب، فإنه يشير هنا إلى الآلام الآتية وقيامته بعد موته. وربما عبرت هذه الكلمات على التلاميذ دون استيعاها.

(٦) وكرَّر الرب تلك المعاني كثيراً - صراحةً أو ضمناً - في مناسبات مختلفة تالية تصاعدت قبل أحداث الصليب:

"امضوا وقولوا لهذا الثعلب (هيرودس): ها أنا أُحرج شياطين، وأشفي اليوم وغداً، وفي اليوم الثالث أُكمَّل" (لو ٣٢: ٣٢)؛

"وفيما هم يتردَّدون في الجليل، قال لهم يسوع: ابن الإنسان سوف يُسلَم إلى أيدي الناس فيقتلونه، وفي اليوم الثالث يقوم" (مت ١٧: ٢٢و٢٣، مر ٩: ٣١).

"ولكن ينبغي أ**ن يتألم كثيراً** ويُرفض من هذا الجيل" (لو ١٧: ٢٥)؛

"فقال لهم يسوع: متى رفعتم ابن الإنسان، فحينئذ تفهمون أبي أنا هو!" (يو ٨: ٢٨)؟

"انقضوا هذا الهيكل، وفي ثلاثة أيام أقيمه... وأما هو فكان يقول عـن هيكل جسده. فلما قام من الأموات، تـذكّر تلاميـذه أنـه قـال هـذا" (يو ٢: ١٩ و ٢ و ٢٠)؛

"لهذا يحبني الآب، لأني أضع نفسي لآخذها أيضاً. ليس أحد يأخذها مني، بل أضعها أنا من ذاتي. لي سلطان أن أضعها، ولي سلطان أن آخذها أيضاً" (يو ١٠: ١٧ و ١٨)؛

"ها نحن صاعدون إلى أورشليم، وابن الإنسان يُسلّم إلى رؤساء الكهنة والكتبة، فيحكمون عليه بالموت، ويُسلّمونه إلى الأمم لكي يهزأوا به ويجلدوه ويصلبوه، وفي اليوم الثالث يقوم" (مت ٢٠: ١٨ و ١٩)، مر ٢٠: ٣٣و٣، لو ١٨: ٣١ و٣٢).

وفي حديثه إلى ابني زبدي اللذين طلبت أمهما من الرب أن يجلسا إلى حانبيه في ملكوته، يشير الرب إلى كأس الآلام المقبلة عليه بعد أيام:

"أتستطيعان أن تشربا الكأس التي سوف أشرها أنا، وأن تصطبغا بالصبغة التي أصطبغ بها أنا" (مت ٢٠: ٢٢، مر ٢٠: ٣٨)، مضيفاً،

"أن ابن الإنسان لم يأتِ ليُخدم بل ليَخدم وليبذل نفسه فدية عن كثيرين" (مت ٢٠: ٢٨، مر ١٠: ٥٤).

وبعد أن دهنت مريم بالطيب قدمي الرب، وانتقاد البعض هذا الإهدار للمال في غير موضعه، وأن الفقراء كانوا أحق به؛ أشار الرب إلى علاقة ما أقدمت عليه مريم بتكفين حسده الذي سيُسلِّمه للموت عن خلاص العالم، قائلاً:

"لماذا تُزعجون المرأة؟ فإنها قد عَملَت بي عملاً حسناً... فإنها إذ سكبت هذا الطِّيب على جسدي إنما فعلت ذلك لأجل تكفيني" (مت ٢٦: ١٠ و١٢، مر ١٤: ٨، يو ١٢: ٧).

وبعد دخوله أورشليم قال الرب لتلاميذه:

"قد أتت الساعة ليتمجَّد ابن الإنسان. الحق الحق أقول لكم: إن لم تقع حبة

الحنطة في الأرض وتَمُت فهي تبقى وحدها. ولكن إن ماتت تأتي بثمر كثير... ولكن لأجل هذا أتيتُ إلى هذه الساعة... وأنا إن ارتفعت عن الأرض أجذب إلي الجميع. قال هذا مُشيراً إلى أية ميتة كان مُزمعاً أن يموت... النور معكم زماناً قليلاً بعد" (يو ١٢: ٣٢و ٢٤ و ٢٧ و ٣٣ و ٣٣ و ٣٥).

(V) وقبل أيام قليلة من الصليب كانت أحاديث الرب صريحة تماماً وتحدد الوقت بالضبط:

"تعلمون أنه بعد يومين يكون الفصح، وابن الإنسان يُسلَّم ليُصلب" (مت ٢٦: ٢)؛

"شهوة اشتهيت أن آكل هذا الفصح معكم قبل أن أتألم" (لو ٢٦: ١٥). وعلى مائدة العشاء الأحير تتابعت كلمات الرب وهي تذكر التسليم وسفك الدم والقيامة كأنما حاضرة بالفعل:

"الحق أقول لكم: إن واحداً منكم يُسلِّمني... الذي يغمس يده معي في الصحفة هو يُسلِّمني" (مت ٢٦: ٢١ و٢٣، مر ١٤: ١٨، لو ٢٦: ٢١)؟

"وأخذ الكأس وشكر وأعطاهم قائلاً: اشربوا منها كلكم، لأن هذا هو دمي الذي للعهد الجديد الذي يُسفك من أجل كثيرين لمغفرة الخطايا" (مت ٢٦: ٢٧ و٢٨، مر ١٤: ٤٤، لو ٢٢: ٢٠)؟

"ولكن بعد قيامي أسبقكم إلى الجليل" (مت ٢٦: ٣٣).

(٨) وفي حديثه الأخير إلى تلاميذه قال الرب: "بعد قليل لا يراني العالم أيضاً، وأما أنتم فترونني. إني أنا حي فأنتم ستحيون" (يو ١٤: ١٩)؛ مشيراً هنا إلى موته وقيامته. كما يشير إلى لقائه بهم بعد قيامته في قوله: "فأنتم كذلك عندكم الآن حزن. ولكني سأراكم أيضاً فتفرح قلوبكم ولا يترع أحد فرحكم منكم" (يو ١٦: ٢٢).

#### (ب) أحاديث الرب المبكِّرة عن صعوده

(۱) مـــن المؤشرات المبكرة جداً عـن أن الرب سوف يترك العالم يوماً ويعود إلى الآب ما قاله ردًّا على ســـؤال لتلاميذ يــوحنا المعمدان عـــن لـــاذا يصومون هم والفرِّيسيون كثيراً، ولكــن تـــــلاميذه لا يصومون: "أتقدرون أنتم أن تجعلوا بني العُرس يصومون (ينوحون) ما دام العريس معهم. ولكن ستأتي أيام حين يُرفع العريس عنهم، فحينئذ يصومون" (مت ٩: ١٥، مر ٢: ١٩، لو ٥: ٣٤و٥٥).

(٢) والرب يشير إلى هذه الحقيقة أيضاً في حديثه إلى نيقود عوس: "وليس أحد صعد إلى السماء إلا الذي نزل من السماء، ابن الإنسان الذي هو في السماء" (يو ٣: ١٣)، ويعود إليها في حديثه المطوّل بعد معجزة إشباع الجموع ردًّا على تلاميذه الذين هالهم أكل حسده وشُرب دمه بقوله: "أهذا يعثر كم. فإن رأيتم ابن الإنسان صاعداً إلى حيث كان أولاً (فماذا يكون موقفكم ساعتها؟)" (يو ٢: ٦٠-٢٢).

(٣) وفي الهيكل خلال عيد المظال، والتهديدات بالقبض عليه تتصاعد؛ نرى الرب يقول للفرِّيسيين: "أنا معكم زماناً يسيراً بعد، ثم أمضي إلى الذي أرسلني. ستطلبونني ولا تجدونني، وحيث أكون أنا لا تقدرون أنتم أن تأتوا" (يو ٧: ٣٣و ٣٤).

وفي تعليمه في الهيكل بعد قبوله المرأة التي أُمسِكَت في زنا، يؤكّد الرب لليهود مرة أخرى: "أنا أمضي وستطلبونني وتموتون في خطيتكم. حيث أمضي أنا لا تقدرون أنتم أن تأتوا... أنتم من أسفل، أما أنا فمن فوق. أنتم من هذا العالم، أما أنا فلست من هذا العالم" (يو ٨: ٢١و٢٣).

(٤) ويشير الكتاب مع إقبال عيد الفصح عن معرفة الرب السابقة برجوعه إلى الآب، إذ يقول: "أما يسوع قبل عيد الفصح، وهو عالم أن ساعته قد جاءت لينتقل من هذا العالم إلى الآب... يسوع وهو عالم أن الآب قد دفع كل شيء إلى يديه، وأنه من عند الله خرج وإلى الله يمضي..." (يو ١٣٠: ١٩٣).

(٥) وفي حديث الرب الأخير إلى تلاميذه بعد العشاء، وفي صلاته إلى الآب، يؤكّد الرب أمر صعوده في أكثر من موضع: "يا أولادي، أنا معكم زماناً قليلاً بعد. ستطلبونني، وكما قلت لليهود: حيث أذهب أنا لا تقدرون أنتم أن تأتوا، أقول لكم أنتم الآن... أنا أمضي لأُعدَّ لكم مكاناً... لو كنتم تحبونني لكنتم تفرحون لأني قلت أمضي إلى الآب... وأما الآن فأنا ماض إلى الذي أرسلني... لكني أقول لكم: إنه خير لكم أن أنطلق، لأنه إن لم أنطلق لا يأتيكم المعزِّي. ولكن إن ذهبت أرسله إليكم. ومتى حاء ذاك يُبكِّت العالم على خطية وعلى بر وعلى دينونة... وأما على بر فلأبي ذاهب إلى أبي ولا ترونني أيضاً... بعد قليل لا تبصرونني، ثم بعد قليل أيضاً ترونني، لأني ذاهب إلى الآب... خرجت من عند الآب وقد أتيت إلى العالم، وأيضاً أترك العالم، وأما هؤلاء فهم وأيضاً أترك العالم، وأما هؤلاء فهم السب أنا بعد في العالم، وأما هؤلاء فهم في العمل الم، وأنسا آتي إلى الآب... ولست أنا بعد في العالم، وأما هؤلاء فهم السب الم، وأنسا آتي إلى الآب... ولست أنا بعد في العالم، وأما هؤلاء فهم في العمل الم، وأنسا آتي اليساك" (يسو ١٣٠ عنه ١٣٠ عنه ١٢ عنه ١٤٠).

(٦) ويوم قيامته قال الرب المنتصر لمريم المحدلية: "لا تلمسيني لأني لم أصعد بعد إلى أبي. ولكن اذهبي إلى إخوتي وقولي لهم: إني أصعد إلى أبي" (يو ٢٠: ١٧)، الأمر الذي تمَّ بعد أربعين يوماً.

#### \* \* \*

نحن هنا لم نذكر كل إشارات الكتاب المتعلقة بمعرفة الابن المتحسِّد غير المحدودة، وإحاطته على البُعد بما كان يجري من أحداث في الطبيعة أو في حياة

الآخرين؛ بل وما كان يدور في ذهن الناس من أفكار أو ما يحويه القلب من أسرار، فضلاً عن درايته بما كان سوف يلاقيه من أهوال خلال حياته على الأرض، توَّحتها قيامته المحيدة وصعوده إلى السماء، وإنبائه عمَّا سوف يقع في المستقبل القريب أو البعيد.

وكشفت لنا أقوال الرب إنه كان يعرف غايته، وقد اتجه إليها بقلب ثابت، بملء إرادته وسلطانه، وأقبل طائعاً مُستسلماً على الصليب والموت، وجاز آلاماً ساحقة سانده على تجرُّعها رؤية القيامة الباهرة قبل أن تأتي، تدفعه مسرة أبيه ومحبته للبشر إخوته، وفي النهاية عاد إلى مجده كما أشار إلى ذلك منذ بداية حدمته.

لا مجال، إذاً، للادِّعاء أن المسيح نجا من موت الصليب بالتدخُّل الإلهي، لأن هذا مناقض لخطَّة الخلاص الإلهية، ولمسيرة العهد القديم كلها، ونبوَّات الأسفار على مدى القرون، ويناوئ أحداث الإنجيل وأقوال الرب قبل الصليب وبعده. واستناداً إلى ما رآه وسمعه تلاميذ الرب كانت بشارتهم وكتاباتهم، وكانت شهادتهم بالدم، حباً لمن أحبهم أولاً وفداهم بدمه حتى الموت.

#### \* \* \*

ولنضع في قلوبنا عندما نصلي أو نتقدَّم تائبين، أن المسيح هو الله كلي المعرفة، فاحص القلوب والكلى (رؤ ٢: ٣٣)، وعيناه تخترقان أستار الظلام؛ فلا يليق أن نخاطبه كأنه لا يعرف أو نسعى لتبرير أنفسنا؛ بل: "لنطرح كل ثقْل، والخطية المحيطة بنا بسهولة، ولنحاضر بالصبر في الجهاد الموضوع أمامنا، ناظرين إلى رئيس الإيمان ومُكمِّله يسوع، الذي من أجل السرور الموضوع أمامه، احتمل الصليب مُستهيناً بالخزي، فجلس في يمين عوش الله"



(عب ۱۲: ۱و۲).

# المسيح كليّ القدرة

تكلَّمنا عن المسيح، الابن المتحسِّد، كلِّي المعرفة Omniscient، المُمسك بالأحداث والزمن، والمُدرك لما يجتازه الناس من ظروف وتجارب وهموم، والكاشف أسرار قلوبهم وما يدور في فكرهم، إن كان خيراً، وإن كان شراً: "أنا هو الفاحص الكُلى والقلوب" (رؤ ٢: ٣٢)، "وليست خليقة غير ظاهرة قدامه، بل كل شيء عريان ومكشوف لعيني ذلك الذي معه أمْرُنا" (عب ٤: ٣١). وبالنسبة له هو فقد كشف مُسبقاً عن كل ما سوف يأتي عليه من آلام وموت لثلاثة أيام تعقبه قيامته وصعوده عائداً إلى بحده.

ونعرض هنا لم كشفته لنا كلمة الله، وأحداث حياة الرب على الأرض، عن لاهوت ابن الله كلّي القدرة Omnipotent، أي كلّي الرياسة والسلطان والقوة والسيادة (أف ١: ٢١). ولن يتسع المجال بالطبع للإحاطة بكل ما يشير إليه الكتاب في هذا الصدد، فهذا يتجاوز القدرة، وإنما سنقتصر على بعض الاقتباسات

على قدر ما تتسع له الصفحات:

#### أولا: سلطان المسيح هو سلطان الآب

ربما لا يفصح العهد القديم كثيراً عن سلطان الابن المساوي للآب في الجوهر، ولكن هناك مع ذلك إشارات لا تخطئها العين ويُدركها العقل، مثل هذه الآية من المزامير، والتي استخدمها الرب في حواره مع الفرِّيسيين ليكشف لهم عن لاهوته (مت ٢٢: ٤٤، مر ١٢: ٣٦، لو ٢٠: ٢٤)، وكيف وهو ابن داود بالجسد، يدعوه داود بالروح ربًّا: "قال الرب لربي: اجلس عن يميني حتى أضع أعداءك موطئاً لقدميك" (مز ١١٠: ١). فالابن هنا عن يمين الآب وله سلطان أن يسحق "رئيس هذا العالم" (يو ١٦: ١١). وهذه الآية بعينها استخدمها القديس بطرس في كرازته لليهود بالعهد الجديد الذي دشَّنه الابن بدم الصليب، ومُفسِّراً إيَّاها قائلاً: "فليعلم يقيناً جميع بيت إسرائيل أن الله جعل يسوع هذا الذي صلبتموه أنتم ربًّا ومسيحاً" (أع ٢: ٣٤-٣٦).

ولكن آيات العهد الجديد تحفل بما يؤكّد وحدة القدرة للآب والابن، وكمال سلطان الابن القادر على كل شيء (رؤ ١: ٨؛ ٤: ٨؛ ١١: ١١؛ ٥: ٣: ٣؛ ٢١: ٧؛ ١٠: ٢):

"كل شيء قد دُفِع إليَّ من أبي، وليس أحد يعرف الابن إلاَّ الآب، ولا أحد يعرف الآب إلاَّ الآب، ولا أحد يعرف الآب إلاَّ الابن، ومن أراد الابن أن يُعلن له" (مت ١١: ٢٧)؛ "دُفع إلىَّ كل سلطان في السماء وعلى الأرض" (مت ٢٨: ١٨)؛

"الذي يأتي من فوق هو فوق الجميع... الذي يأتي من السماء هو فوق الجميع" (يو ٣٠: ٣١)؛

"لا يقدر الابن أن يعمل من نفسه شيئاً إلا ما ينظر الآب يعمل، لأن مهما عمل ذاك فهذا يعمله الابن كذلك" (يو ٥: ٩١)؛

"كل ما هو لي فهو لك، وما هو لك فهو لي" (يو ١٧: ١٠)؛

"وأما هو (استفانوس) فشَخَصَ إلى السماء، وهو ممتلئ من الروح القدس، فرأى مجد الله ويسوع قائماً عن يمين الله" (أع ٧: ٥٥)؛

"هذا رفَّعه الله بيمينه رئيساً ومخلِّصاً" (أع ٥: ٣١)؛

"حسب عمل شدَّة قوته الذي عمله في المسيح، إذ أقامه من الأموات وأجلسه عن يمينه في السماويات فوق كل رياسة وسلطان وقوة وسيادة، وكل اسم يُسمَّى، ليس في هذا الدهر فقط بل في المستقبل أيضاً. وأخضع كل شيء تحت قدميه وإيَّاه جعل رأساً فوق كل شيء لكنيسة" (أف ١: ١٩ ١-٢٢)؛

"لذلك رفَّعه الله أيضاً وأعطاه اسماً فوق كل اسم، لكي تجثو باسم يسوع كل ركبة ممَّن في السماء ومَن على الأرض ومَن تحت الأرض، ويعترف كل لسان أن يسوع المسيح هو ربُّ لمجد الله الآب" (في ٢: ٩-١١)؛

"اطلبوا ما فوق حيث المسيح جالسٌ عن يمين الله" (كو ٣: ١)؟

"... بعدما صنع بنفسه تطهيراً لخطايانا، جلس في يمين العظمة في الأعالى" (عب ١: ٣)؛

"القدوس الحق... الذي يفتح ولا أحد يُغلق، ويُغلق ولا أحد يفتح" (رؤ ٣: ٧)؟

"وسمعتُ صوت ملائكة كثيرين... قائلين: ... مستحقٌ هو الخروف المذبوح أن يأخذ القدرة والغِنَى والحكمة والقوة والكرامة والمجد والبركة" (رؤ ٥: ١١و١٢؛ ٧: ٢٢)؛

"قد صارت ممالك العالم لربنا ومسيحه، فــسيملك إلى أبــد الآبــدين" (رؤ ١١: ١٥)؟

"... الرب الإله القادر على كل شيء... لأنك أخذت قدرتك العظيمة وملكت " (رؤ ١١: ١٧)؛

"الخلاص والمحد والكرامة والقدرة للرب إلهنا" (رؤ ١٩:١).

وهكذا ندرك أن تجستُّد الابن لم ينتقص من قدرته الإلهية، بل هو أتاح للإنسان، من ناحية، أن يُدرك جانباً من لاهوت المسيح؛ ومن ناحية أخرى، أن يتيقن من خلاصه لأن الذي مات لأجلنا وقام هو الله المتجسد وليس مجرد إنسان: "فمن ثمَّ يقدر أن يُخلِّص إلى التمام الذين يتقدَّمون به إلى الله، إذ هو حي في كل حين ليشفع فيهم" (عب ٧: ٢٥). والرب يؤكِّد أنه لا سبيل لنا إلى الآب إلا من خلاله: "ليس أحد يأتي إلى الآب إلا بي" (يو ١٤: ٦)، كما أنه "بدوني لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً" (يو ١٥: ٥)، وأن "قوتي في الضعف تُكمَل" (٢ كو ١٢: ٩). وقد أدرك معلِّمنا القديس بولس هذه الحقيقة، فهتف باسم كل مؤمن: "أستطيع كل شيء في المسيح الذي يقويني" (في ٤: ١٣).

# ثانياً: سلطان المسيح على المرض

سجَّل الكتاب عدداً من الحالات التي أظهر فيها الرب سلطانه لشفاء الأمراض المستعصية (مثل الشلل، العَمَى، الصمم، البَكَم، العرج، البَرَص، الحُمَّى والاقتراب من الموت، وغيرها - مت ١٥: ٣٠)، ولكنه بالتأكيد لم يحصر كل حالات الشفاء. فكثيراً ما يذكر الكتاب معجزات شفاء بصورة جماعية حيث يقع على الرب المرضى المتزاجمون أو فقط يلمسون هُدب ثوبه:

"وجميع المرضى شفاهم" (مت ١٦)؟

"فشفى كثيرين كانوا مرضى بأمراض مختلفة" (مر ١: ٣٤)، وأنه: "كان قد شفى كثيرين حتى وقع عليه ليلمسه كل مَن فيه داء" (مر ٣: ١٠) (ولهذا طلب من تلاميذه أن تُلازمه سفينة صغيرة بسبب الجمع لكي لا يزحموه)؛

"وأحضروا إليه جميع المرضى، وطلبوا إليه أن يلمسوا هُدب ثوبه فقط. فجميع الذين لمسوه نالوا الشفاء" (مت ١٤: ٣٥و٣٦، مر ٦: ٥٦، لو ٦: كما يذكر الكتاب أنه بعد إخراج الباعة والصيارفة، شفى الرب عُمي وعُرج في الهيكل (مت ٢١: ١٤).

وفيما يلي نذكر بعض حالات الشفاء التي سجلتها البشائر، ومنها ما تم فيها الشفاء من على البُعْد، أي لم يكن المريض حاضراً، وإنما جاء آخرون يطلبون من أجله:

- + **الأبرص**، الذي مدَّ الرب يده إليه ولمسه (مت ١: ٢-٤)، مر ١: ٤٠-٥٥، لو ٥: ٢٢-١٢).
- + غلام قائد المئة (على البُعْد)، حيث امتدح الرب إيمان قائد المئة قائلاً: "لم أحد ولا في إسرائيل إيماناً بمقدار هذا" (مت ٨: ٥-١٣)، لو ٧: ٢-١٠).
- + ابن خادم الملك (على البُعد)، الذي شُفي في نفس الساعة (السابعة) التي نطق فيها الرب لخادم الملك: "ابنك حي" (يو ٤: ٤٦-٥٣).
- + **هماة بطرس**، التي شفاها الرب من الحُمَّى (منت ١٤ ١ و ١٥) مر ١: ٢٩–٣١، لو ٤: ٣٨و٣٩).
- + المفلوج، الذي نظر الرب إلى إيمان مَن حملوه إليه (مـــت ٩: ٢-٨، مر ٢: ١-١٢، لو ٥: ١٨-٢٦).
- + نازفة الدم، التي مسَّت هُدب ثوبه فتوقف نزف دمها في الحال (مت ٩: ٢٠-٢٢) مر ٥: ٢٥-٣٤).
- + أصم أعقد، وضع الرب أصابعه في أذنيه وتفل ولمس لسانه (مر ٧: ٣٢-٣٥). + المرأة المنحنية ١٨ سنة (لو ١٣: ١٠-١٧).
- + أعميان، لمس الرب أعينهما (مت 9: YY-Y))، وأعميان آخران حالسان على طريق أريحا (مت YY-Y)) أيضاً لمس الرب أعينهما. وإنجيل مرقس (مر YY-Y)) يذكر أن أحدهما بارتيماوس ابن تيماوس الذي تبع يسوع بعد أن أبصر (لو YY-Y)).

- + البرص العشرة، وبينهم سامري هو وحده الذي جاء ليُعطي محداً لله (لو ١٧: ١١-١٩).
  - + مريض بـــر°كة بيت حسدا، المفلوج ٣٨ سنة (يو ٥: ٥-٩).
- + الأعمى منذ ولادته، والذي وضع الرب طيناً على عينيه ومضى واغتسل في بــر كة سلوام فعاد بصيراً (يو ٩: ١-٣٨).
  - + أعمى بيت صيدا، الذي شُفي على مرحلتين (مر ٨: ٢٢-٢٦).
- + ملخُس عبد رئيس الكهنة، الذي قطع بطرس أُذنه اليُمنى ليلة الصَّلْب (لو ٢٢: ٥١، يو ١٨: ١٠و١١)

بل إن الرب وهب تلاميذه سلطانه على المرضى (والأرواح النحسة) (مت ١٠: ١، مر ٣: ١٥). وها هو بطرس عندما شفى الأعرج على باب هيكل الجميل، هتف: "باسم يسوع الناصري قُم وامشِ" (أع ٣: ٦). كما "جَرَت على أيدي الرسل آيات وعجائب كثيرة في الشعب... حتى إلهم كانوا يحملون المرضى خارجاً في الشوارع ويضعولهم على فُرُش وأسرَّة حتى إذا جاء بطرس يخيِّم ولو ظله على أحد منهم" (أع ٥: ١٢-١١؛ ٨: ٧)، "وكان الله يصنع على يدي بولس قوات غير المعتادة، حتى كان يؤتى عن حسده . عناديل أو مآزر إلى المرضى فترول عنهم الأمراض" (أع ١٩: ١١و١٢).

# ثالثاً: سلطان المسيح على الأرواح الشريرة

إضافة إلى الحالات المعينة التي ذكرتما الأناجيل وظهر فيها سلطان الرب على الشياطين "لأنه بسلطان يأمر حتى الأرواح النجسة فتطيعه" (مر ١: ٢٧)، فهناك إشارات على حالات مماثلة لأعداد كبيرة تم شفاؤها بصورة جماعية: "ولما صار المساء قدَّموا إليه مجانين كثيرين، فأخرج الأرواح بكلمة" (مت ٨: ١٦):

+ رجل به روح نجس (مر ۱: ۲۳–۲۸، لو ٤: ٣٣–٣٦).

- + مجنون أخوس (مت ۹: ۳۲و۳۳، لو ۱۱: ۱۶).
  - + مجنون أعمى وأخرس (مت ١٢: ٢٢).
- + **الابن الوحيد المصروع** الذي به روح أخرس أصم، و لم يقدر التلاميذ أن يشفوه (مت ١٧: ١٤-١٨)، مر ٩: ١٤-٢٩، لو ٩: ٣٨-٤١).
- + "وبعض النساء كُنَّ قد شُفينَ من أرواح شريرة وأمراض: مريم التي تُدعى المجدلية التي خرج منها سبعة شياطين، ويُونَّا امرأة خوزي وكيل هـــيرودس، وسوسنَّة، وأُخَر كثيرات كُنَّ (امتناناً) يخدمنه من أمـــوالهن" (مـــر ١٦: ٩، لو ٨: ٢و٣).
- + مجنون أو مجنونان خارجان من القبور من كورة الجدريين (الجرحسيين) بمما لجئون: "فطلبوا إليه أن يأذن لهم بالدخول فيها (الخنازير)، فأذن لهم" (مت ٨: ٢٦-٣٩).

# رابعاً: سلطان المسيح على الخطية والضعف

كما كان الرب يشفي المرضى ويُخرج الأرواح الشريرة بكلمة أو بلمسة، كذلك أعلن لاهوته بغفرانه الخطايا بصورة صريحة وبملء سلطانه. وقبل شفائه المفلوج حسدياً التفت إلى حياته الخاطئة قائلاً: "ثق يا بني. مغفورة لك خطاياك"، ولكي يُفسِّر موقفه للكتبة الحانقين الذين الهموه بالتجديف أردف: "لكي تعلموا أن لابن الإنسان سلطاناً على الأرض أن يغفر الخطايا" (مت ٩: ٢و٦، مر ٢: ١٠، لو ٥: ٢٤). وهذه بعض النماذج الأحرى التي سجلتها البشائر:

+ المرأة الخاطئة (في بيت سمعان الفرِّيسي – لو ٧: ٣٦-٥٠)، التي، وهـــي تائبة، بلَّت قَدَمَي يسوع بدموعها ومسحتهما بــشعر رأســها دون كلمـــة، فسمعت النُّطق الإلهي: "مغفورة لك خطاياك... إيمانك قد خلَّصك، اذهـــي

بسلام" (لو ٧: ٨٤ و ٤٩).

+ المرأة الزانية (يو ٨: ٣-١١)، التي أحاط بها الخطاة يطلبون رجمها، وكشف الرب رياءهم وأنقذها من ظلمهم مِمَّا دانوه بها، وأطلقها مبرَّرة قائلاً: "ولا أنا أدينك، اذهبي ولا تُخطئي" (يو ٨: ١١).

+ زكّا رئيس العشّارين (لو ١٩: ١-١٠)، الذي طلب أن يرى يسوع، وإذ كان قصير القامة صعد إلى جمّيزة، حيث كان يسوع مزمعاً أن يمر، فنال دعوة غالية لدخول بيته قابلها زكًا بتوبة وتعهّد بإصلاح السيرة، فسمع البُشرى: "اليوم حصل خلاص لهذا البيت" (لو ١٩: ٩)، وسمعنا معه: "لأن ابن الإنسان قد جاء ليطلب ويُخلّص ما قد هلك" (لو ١٩: ١٠).

ويظل سلطان الرب لغفران الخطايا، والذي كفله دم الصليب (١يو ١: ٧)، رجاءنا الدائم للانتقال من ظلمة الخطية إلى الحياة في النور، والنعمة التي ننالها كلما اعترفنا بخطايانا:

"إن اعترفنا بخطايانا فهو أمين وعادل حتى يغفر لنا خطايانا ويُطهِّرنا من كل إثم" (ايو ١: ٩)؛

"وإن أخطأ أحد فلنا شفيع عند الله الآب، يسوع المسيح البار، وهو كفًارة لخطايانا، ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضاً" (١يو ٢: ١و٢)؟

"فَمِن ثُمَّ يَقَدَر أَن يُخلِّص أَيضاً إلى التمام الذين يتقدَّمون به إلى الله، إذ هو حي في كل حين ليشفع فيهم" (عب ٧: ٢٥)؛

"لأنه يوجد إله واحد ووسيط واحد بين الله والناس، الإنسان

يسوع المسيح" (١ تي ٢: ٥).

كما أن الرب قادر على مساندة المحرَّبين والضعفاء وتعزيتهم:

"لأنه فيما هو قد تألَّم مُجرَّباً يقدر أن يعين المجرَّبين... لأن ليس لنا رئيس كهنة غير قادر أن يرثي لضعفاتنا، بل مُجرَّب في كل شيء مثلنا، بلا خطية" (عب ٢: ١٨؛ ٤: ١٥).

## خامساً: سلطان المسيح على الموت والدينونة

بقدرة المسيح المطلقة وكلمته التي وهبت الحياة للخليقة، أقام ابنة يايرس وهي فاقدة الحياة في فراشها (مت ٩: ١٨ و ١٩ و ٢٣ - ٢٥، مر ٥: ٢٢ - ٢٤ و ٥٥ – ٥٦). كما أقام الابن الوحيد لأرملة نايين وهو بعد في نعشه وقبل أن يُوارَى التراب، إذ لمس النعش قائلاً: "أيها الشاب لك أقول قُمْ. فجلس الميت وابتدأ يتكلم" (لو ٧: ١٢ – ١٥).

وقبل معركة الصليب بأيام، حاء الرب إلى قبر لعازر الميت في قبره منذ أربعة أيام، ليؤكّد أنه وإن كان سيموت لتحقيق الخلاص لكنه، قبل ذلك وبعده، هو الحياة ومانحها. وهكذا أعلن لكل البشر: "أنا هو القيامة والحياة. مَن آمن بي ولو مات فسيحيا" (يو ١١: ٢٥). وعلى مدى الأحيال يتردد نداء المسيح القوي الذي له "مفاتيح الهاوية والموت" (رؤ ١: ١٨) للعازر الميت الذي أنتن: "لعازر هَلُمَّ خارجاً" (يو ١١: ٣٤).

وقبل ذلك - وعقب شفائه مريض برر كة بيت حسدا - أعلن الرب أنه مثل الآب يُحيي مَن يشاء، وإن اختُص الدينونة لأنه بذل نفسه لأجل الجميع، فصار الديّان الوحيد لأنه المخلّص الوحيد (أع ٤: ١٢): "كما أن الآب يُقيم الأموات ويُحيي، كذلك الابن يُحيي أيضاً مَن يشاء. لأن الآب لا يدين أحداً، بل قد

أعطى كل الدينونة للابن... لأنه كما أن الآب له حياة في ذاته، كذلك أعطى الابن أيضاً أن تكون له حياة في ذاته، وأعطاه سلطاناً أن يدين أيضاً لأنه ابن الإنسان" (يو ٥: ٢١، ٢١، ٢٦، ٢٧).

وفي مناسبة أخرى قال الرب عن مجيئه الثاني: "فإن ابن الإنسان سوف يأتي في محد أبيه مع ملائكته، وحينئذ يُجازي كل واحد حسب عمله" (مت ٢١: ٢٧)، وذكر ذلك مُفصَّلاً ضمن أحاديثه الأخيرة (مـــت ٢٥: ٣١-٣٤). ويكتــب القديس بولس عن الرب يسوع المسيح "العتيد أن يدين الأحياء والأمــوات عند ظهوره وملكوته"، وأنه "الرب الديان العادل" الذي سيهبه إكليل الــبر (٢تي ٤: ٨)، وأنه "لابد أننا جميعاً نُظهَر أمام كرسي المسيح، لينــال كــل واحد ما كان بالجسد بحسب ما صنع، خيراً كان أم شراً" (٢كو ٥: ١٠).

# سادساً: سلطان المسيح كواهب للحياة الأبدية للمؤمنين

قمة هبات خلاص المسيح لكل من يؤمن به هي الحياة الأبدية. فالحياة الجديدة التي ينالها المؤمنون بالمسيح وينتقلون بها من الظلمة إلى النور هي عربون الحياة الأبدية وبدايتها على الأرض. وهذه هي كلمات الكتاب تشهد لسلطان الرب كواهب للحياة الأبدية لكل الذين يقبلونه مُخلِّصاً:

"جِّد ابنك ليُمجِّدك ابنك أيضاً، إذ أعطيته سلطاناً على كل جسد ليُعطي حياة أبدية لكل مَن أعطيته" (يو ١٧: ١و٢)؛

"لأنه هكذا أحب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد، لكي لا يهلك كل مَن يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية" (يو ٣: ١٦، ٣٦)؛

"وهذه هي الشهادة: أن الله أعطانا حياة أبدية، وهذه الحياة هي في ابنه.

مَن له الابن فله الحياة، ومَن ليس له ابن الله فليست له الحياة. كتبتُ هذا إليكم، أنتم المؤمنين باسم ابن الله، لكي تعلموا أن لكم حياة أبدية، ولكي تؤمنوا باسم ابن الله" (١يو ٥: ١١-١٣)؛

"مَن يسمع كلامي ويؤمن بالذي أرسلني، فله حياة أبدية ولا يأتي إلى دينونة، بل قد انتقل من الموت إلى الحياة" (يو ٥: ٢٤)؛

"وهذا هو الوعد الذي وعدنا هو به: الحياة الأبدية" (١يو ٢: ٢٥)؛

"لأن أحرة الخطية هي موت، وأما هبة الله فهي حياة أبدية بالمسيح يسوع ربنا" (رو ٦: ٢٣)؛

"كل مَن يرى الابن ويؤمن به تكون له حياة أبدية، وأنا أُقيمه في اليوم الأخير... مَن يؤمن بي فله حياة أبدية" (يو ٦: ٤٠ و٤٧)؛

"حرافي تسمع صوتي وأنا أعرفها فتتبعني، وأنا أُعطيها حياة أبدية ولن للله المابد" (يو ١٠: ٢٧و ٢٨)؛

"مَن يأكل جسدي ويشرب دمي، فله حياة أبدية، وأنا أُقيمه في اليوم الأخير" (يو ٦: ٥٤).

# سابعاً: سلطان المسيح كمعلِّم

يُسجِّل الكتاب أن الرب عندما أكمل موعظته على الجبل: "بُهتت الجموع من تعليمه، لأنه كان يعلِّمهم كمَن له سلطان وليس كالكتبة" (مت ٧: ٢٨و٢٩، مر ١: ٢٢، لو ٤: ٣٣). وعندما تكلَّم في مجمع الناصرة وقرأ النبوَّة عنه من سفر إشعياء يقول الكتاب: إن "جميع الذين في المجمع كانت عيولهم شاخصة إليه... وكان الجميع يشهدون له ويتعجبون من كلمات النعمة الخارجة من فمه" (لو ٤: ٢٠و٢٢).

فكلمته تحمل لاهوته وقوته ومعرفته وصدقه وفعل روحه، ولا يمكن أن ترجع فارغة (إش ٥٥: ١١). وما يؤكّد سلطان الرب كمعلّم أنه كان يشير إلى نفسه كمصدر للتعليم وكصاحب سلطان أن يُكمل تعليم العهد القديم (مت ٥: ١٧) بتقديم شريعة العهد الجديد (إر ٣١: ٣١) عب ٢١: ٢٤):

"قيل للقدماء... وأما أنا فأقول لكم..." (مت ٥: ٢١و٢٢و٢٧و ٢٨ و ٣١–٣٤و ٣٨ و ٣٩و٣٤و ٤٤)؛

"وأما أنتم فلا تُدعَوْا سيدي، لأن معلِّمكم واحد المسيح" (مت ٢٣: ٨).

بل إن الرب وهب قوة كلمته لخدامه الطائعين المختفين خلف صليبه والمنادين للعالم بالخلاص. وها هو استفانوس أصغر حدَّامه (والمنتخب لخدمة الموائد!)، يقول سفر الأعمال عن محاوريه ألهم "لم يقدروا أن يُقاوموا الحكمة والروح الذي كان يتكلَّم به" (أع ٦: ١٠).

# ثامناً: سلطان المسيح كمرسل للخدمة

الأنبياء ورجال الله وحدًّامه يرسلهم الله للخدمة. وقد بدأ الرب خدمته الخلاصية بإرساله تلاميذه ورسله للمناداة بالملكوت (مت ١٠: ٥، مر ٢: ٧، لو ٩: ٢١). وبعد قيامته وانتصاره أمر تلاميذه بالكرازة للعالم وتأسيس الكنيسة مؤكِّداً حضوره في وسطها إلى آخر الأيام: "دُفِع إليَّ كل سلطان في السماء وعلى الأرض. فاذهبوا وتلمذوا جميع الأمم... وعلموهم أن يحفظوا جميع ما أوصيتكم به، وها أنا معكم كل الأيام إلى انقضاء الدهر" (مت ٢٨: ١٨ - ٢٠).

وقد يُقال أن المسيح أعلن أنه هو أيضاً مُرسَل من الآب، ولكن إرسالية الآب للابن تختلف عن إرسالية التلاميذ. فالابن مُرسَل لا مثيل له خلاص

يُتمِّمه هو بموته على الصليب وقيامته. وهو ليس فقط يُنادي بعهد حديد، وإنما هو يؤسِّسه ويُدشِّنه بدمه. وهو ليس فقط يُقدِّم وصايا حديدة، ولكنه يأتي ويملك على المؤمن ويحيا فيه (غل ٢: ٢٠). وقد أخلى الابن نفسه (في ٢: ٧) ليكون ابناً للإنسان طائعاً حتى الموت (في ٢: ٨) طالباً مشيئة الآب (مت ٢: ٣٩، مر ١٤: ٢٦، لو ٢٢: ٢٤، يو ١: ٣٤؛ ٢: ٣٨). ولكنه يؤكِّد، في نفس الوقت، أن مَن يقبله ويكرمه، فهو يقبل ويُكرم الآب الذي أرسله (مت ١٠: ٢٠)، وأن مَن يو ٥: ٣٢؛ ٢٠: ٢٠)، وأن مَن يرذله يرذل الذي أرسله (لو ١٠: ٢١). وفي آخر الأيام سيأتي في مجده ديًاناً للأحياء والأموات (أع ١٠: ٢٤).

# تاسعاً: سلطان المسيح كخالق

يُشير الوحي الإلهي بوضوح وقوة إلى سلطان المسيح الأصيل في إيجاد الخليقة من العدم. وإذا كان "قانون الإيمان" يُشير إلى الآب كخالق السماء والأرض، فإنه يقول أيضاً عن الابن " الذي به كان كل شئ "، وهذه كلمة الله تضيء فهمنا بأنه بالابن وفيه وله خُلق كل شيء في كل مكان:

"فإن فيه خُلق الكل، ما في السموات وما على الأرض، ما يُرى وما لا يُرى... الكل به وله قد خُلق" (كو ١: ١٦)؛

"كل شيء به كان وبغيره لم يكن شيء مما كان. فيه كانت الحياة" (يو ١: ٣و٤)؛

"كان في العالم، وكُوِّن العالم به" (يو ١: ١٠)؛

"يسوع المسيح الذي به جميع الأشياء، ونحن به" (١ كو ٨: ٦).

وفي رؤيا القديس يوحنا يخرُّ الأربعة والعشرين كاهناً قدَّام الجالس على العرش ويطرحون أكاليلهم قائلين: "أنت مستحق أيها الرب أن تأخذ المجد

والكرامة والقدرة، لأنك أنت خلقت كل الأشياء، وهي بإرادتك كائنة وخُلقت" (رؤ ٤: ١١).

ونحن نرى قدرة المسيح الخالق بصورة مُصغَّرة في معجزة تفتيح عيني المولود أعمى، حينما أخذ الرب من تراب الأرض وتفل عليه، وصنع من التفل طيناً ووضعه مكان العينين؛ فلما اغتسل الأعمى أبصر، حيث خلق له الرب عينين كاملتين من التراب. وبصورة أشمل فإن الرب عندما يهب الحياة للموتى، فهو بقدرته يُعيد الحياة إلى حثة هامدة دب فيها الفساد لتصير من حديد إنساناً حيًّا كاملاً.

# عاشراً: سلطان المسيح على الملائكة والأرواح

يُشير العهد الجديد كثيراً إلى سلطان المسيح الإلهي على الملائكة و وحضوعهم له. فالبشارة بالميلاد الإلهي حملتها الملائكة إلى مريم العذراء (الملاك جبرائيل: لو ١: ٢٦-٣٨)، وإلى يوسف (مت ١: ٢٠)، وإلى الرعاة (لو ٢: ٨-١٤). والدعوة إلى الهروب إلى مصر والعودة إلى أرض إسرائيل، حملها الملاك إلى يوسف (مت ٢: ١٣ و ١٩ و ٢٠).

وبعد تحربة المسيح على الجبل، تركه إبليس "وإذا ملائكة قد جاءت فصارت تخدمه" (مت ٤: ١١، مر ١: ٣١). وكأرواح خادمة مُرسَلة للخدمة (عب ١: ٤١)، لا شكَّ أها كانت دائماً حول مُرسلها حيى وإن لم يمكن رؤيتها دائماً: فها هو ملاك إلى جانب البرب في البستان قبل صلبه (لو ٢٢: ٣٤)، وميخائيل رئيس الملائكة يُدحرج الحجر عن باب القبر بعد قيامة الرب ويُبشِّر بها (مت ٢٨: ٢-٧، مر ١٦: ٥-٧، لو ٢٤: ٤-٧)، كما بشَّرت الملائكة تلاميذه بمجيئه الثاني عند صعوده (أع ١: ١٠و١١).

وهم حول عرشه يخدمونه نهاراً وليلاً: "يسوع المسيح الذي هو في يمين الله، إذ قد مضى إلى السماء، وملائكة وسلاطين وقوات مُخضعة له" (ابط ٣: ٢١و٢٢).

وفي مجيء الرب الثاني ستكون الملائكة في مقدمة موكب الرب المنتصر الآتي لتمجيد قديسيه ودينونة المخالفين: "ويُبصرون ابن الإنسان آتياً على سحاب السماء بقوة ومجد كثير، فيُرسل ملائكته ببوق عظيم الصوت، فيجمعون مختاريه" (مت ٢٤: ٣٠و ٣١)، "هكذا يكون في انقضاء هذا العالم، يُرسل ابن الإنسان ملائكته، فيجمعون من ملكوته جميع المعاثر وفاعلي الإثم" (في ختام تفسير الرب لمثل زوان الحقل – مت ١٣: ٤٠و ٤١).

وقد امتد سلطان الرب إلى أنبياء العهد القديم. وها هو يشير إلى أن إبراهيم أبا الإيمان قملًل بأن يرى يومه (أي بحيء الرب للخلاص)، فرأى وفرح (يو ٨: ٥٦). كما أن موسى الذي لم يعرف إنسان قبره (تث ٣٤: ٦)، وإيليا الذي صعد في عاصفة إلى السماء في مركبة نارية (٢مل ٢: ١١)؛ حاءا ليشهدا تجلّي الرب على الجبل المقدس، في حضور بطرس ويعقوب ويوحنا "وتكلّما عن خروجه العتيد أن يُكمله في أورشليم" (مت ٢: ٣٠)، مر ٩: ٤،

### حادي عشر: سلطان المسيح على الطبيعة

#### (أ)على الرياح والبحر

سجَّل الإنجيليون عدداً من الأحداث أظهر الرب خلالها سلطانه على الرياح والبحر بكلمته، فبينما كان الرب نائماً في السفينة هاج البحر وغطَّت الأمواج السفينة، وساد الاضطراب والخوف تلاميذه: "فقام وانتهر الرياح والبحر، فصار

هدوٌّ عظيم. فتعجَّب الناس قائلين: أيُّ إنسان هذا، فإن الرياح والبحر جميعاً تُطيعه" (مت ٨: ٢٦و٢٧، مر ٤: ٤١، لو ٨: ٢٥).

#### (ب) على الأرض والأفلاك

نذكر هنا اضطراب الطبيعة أثناء الصلب، فكانت ظلمة على الأرض في نصف النهار: من الساعة السادسة حتى التاسعة (أي من الظهر حتى الثالثة عصراً)، وما يتضمنه ذلك من اضطراب دوران الأرض وسائر كواكب الشمس (مت ٢٧: ٤٥)، مر ١٥: ٣٣، لو ٣٣: ٤٤). وبعد أن أسلم يسوعُ الروح، انشقَّ حجاب الهيكل، والأرض تزلزلت، والصخور تشققت، والقبور تفتحت، وقام كثير من الراقدين، حتى أن قائد المئة والحُرَّاس لما رأوا ما يجري خافوا حوفوا عظيماً وقالوا: "حقاً كان هذا ابن الله" (مت ٢٧: ١٥-٤٥) مر ١٥: ٨٣و ٣٩، لو ٣٢: ٤٧).

#### (ج)على المادة

تبدَّى سلطان الرب على المادة في أولى معجزاته عندما حوَّل الماء خمراً، فأضاف إلى تركيب الماء عنصراً لم يكن يحويه (يو ٢: ١-١١)، كما أنه أجرى معجزة إكثار الخبز والسمك مرتين، فأشبع الآلاف (مت ١٤: ١٤-٢١)؛

۱۰: ۳۲–۳۸، مر ۶: ۳۰–۶۶؛ ۸: ۱–۹، لو ۹: ۱۰–۱۷، يو ۶: ۰– ۱۳).

#### (د) على النبات والحيوان

أظهر الرب سلطانه على النبات عندما مرَّ بشجرة تين وهو في طريقه من بيت عنيا إلى أورشليم، فلما لم يجد فيها إلاَّ ورقاً فقط، قال للسجرة "لا يكن منك ثمر بعد إلى الأبد، فيبست التينة في الحال" (مت ٢١: ١٨-٢٠).

كما أظهر سلطانه على الحيوان في أكثر من مناسبة، فأتاح لتلاميذه أن يصطادوا سمكاً كثيراً مرتين: الأولى في بداية خدمته (لو ٥: ٤ – ٩)، والثانية بعد قيامته (يو ٢١: ٦ – ١١). وعندما كان الرب يُخرج الشياطين من محنوني كورة الجرحسيين (الجدريين)، طلبوا إليه أن يأذن لهم أن يدخلوا في قطيع الخنازير (نحو ألفين)، فاندفع كل القطيع من على الجُرف وغرق في البحر (مت ٨: ٣١و ٣٢، مر ٥: ١٢و ١٣، لو ٨: ٣٢و ٣٣).

بل إن الرب وهب حدَّامه السلطان أن يدوسوا هم أيضاً الحيَّات والعقارب ولا يضرهم شيء (لو ١٠: ١٩)؛ وفي قصص الآباء النُّسَّاك الذين عاشوا في البراري وسلطالهم على الوحوش والزواحف، حتى ألها تتجرَّد من طبيعتها لتصير أليفة طائعة لهم، لَممَّا لا يتسع له المجال.

#### 梁 梁

كما حبَّر ابن الله الوحيد عن محبة الله ونعمته وحكمته غير المحدودة، هكذا حبَّر أيضاً عن قدرته ومجده وسلطانه غير المحدود (يو ١: ١٨). وهذه كلها إن كانت قد كشفت عن لاهوته، فهي قد صارت أيضاً مصدر عطايا غير محدودة للمؤمنين، سواء للتحرُّر من الخطية وخوف الموت، وللسلوك كبنين ممسكين بالحياة الأبدية، أو للشفاء من أمراض الجسد والنفس والروح، أو لمغالبة الآلام والتجارب وحروب العالم ورئيسه، أو لنوال قوة الكرازة للعالم المتغرِّب.

ولإلهنا القادر على كل شيء، نقدِّم التسبيح مع الملائكة قائلين: "مستحقُّ هو الخروف المذبوح أن يأخذ القدرة والغنِّى والحكمة والقوة والكرامة والمجد والبركة" (رؤ ٥: ١٢).



+ شهادة صحفي على صدق كلمة الله

# شهادة صحفي على صدق كلمة الله

الصحفى لى ستروبل Lee Strobel كان يعمل محرراً بصحيفة "شيكاجو تربيون" الأمريكية وأخذ على عاتقه كصحفى محترف أن يتحقق مما حاء في الأناجيل عن حياة المسيح وأعماله من النواحى التاريخية والوثائقية والأثرية والطبية والسيكولوجية.

وفى سبيل ذلك ناقش، بشكل محايد، كل ما يثيره المنتقدون للإنجيل وشخص المسيح، مع مجموعة مختارة من أبرز العلماء المتخصصين فى هذه المجالات وعديد من أساتذة الكتاب المقدس فى أوروبا وأمريكا. وجمع ما توصل إليه فى كتاب

#### بعنوان "قضية المسيح The Case for Christ".

وفى كل فصل من فصول الكتاب كان ستروبل يحاور متخصصاً فى أحد المجالات السابق ذكرها. وسجل حواراته فى شكل أسئلة وأجوبة.

وقد صدر الكتاب سنة ١٩٩٨ عن دار زوندرفان Zondervan بميشيجن. وفي هذا المقال نقتبس جانباً مما جاء في الكتاب شاهداً على صدق الإنجيل فيما سجّله عن الرب وقد ترجمناه بتصرف.

#### \* \* \*

**س** 1 : هل من الممكن أن الذين كتبوا الأناجيل زيّفوا تفاصيل الأحداث بحيث يبدو المسيح هو الذي تحققت فيه النبوات؟

مثلاً: ما ذكره يوحنا (١٩: ٣٣) عن عدم كسر أرجل المسيح (على عكس ما جرى للصين) تحقيقاً لنبوة أن عظم المسيا لا يُكسر (حر ١٦: ٤٦، مز ٣٤: ٢٠)، أو.. لأن النبوات تتكلم عن حيانة مقابل ثلاثين من الفضة فإن متى (٢٦: ١٥) يذكر بيع يهوذا للمسيح بنفس المبلغ؟

جـ ١: (١) إن كتابة الأناجيل ونشرها لم تتم فى الظلام وإنما كان هناك أناس يعيشون فى أماكن الأحداث، وبالتالى فإن المؤمنين أنفسهم كانوا سيدينون كتّاب الأناجيل بأن الأحداث لم تقع كما ذكروها، وأن حياة البر والحق التي يجاهدون فى ممارستها لا تتفق مع ذكر الأكاذيب.

- (٢) أنه مما يُنافى العقل والمنطق أن يلجأ متى ومرقس إلى تزييف تحقيق النبوات وفى نفس الوقت يسلّمان نفسيهما للموت من أجل شخص يعرفان فى قرارة نفسيهما أنه ليس المسيا.
- (٣) إذا كان هذا التزييف قد جرى بالفعل فلم يكن ليَسْلم من تشهير الجماعات اليهودية التي كانت سوف تؤكد أن عظام المسيح قد كسرت فعلاً

بواسطة الجنود الرومان، ولم يُشر التلمود اليهودى مرة أن أحداث حياة المسيح قد زُيِّفت لتتفق مع النبوات.

س ٢: إذا كان الكتاب المقدس صادقاً حالياً من أى تحريف، فهل أورد كاتبو الأناجيل مثلاً مواد مثيرة لحرجهم كتلاميذ للمسيح؟ أو هل ذكروا أشياء يعسر فهمها أو تفسيرها بدل إخفائها حتى يبدو المسيح ويبدون هم بلا شائبة؟ جـ ٢: (١) نعم .. هذا حدث كثيراً.. فمرقس (٦: ٥) يـذكر أن يسوع أحرى معجزات قليلة في الناصرة لقلة إيمان أهلها، كما يـذكر (١٣: ٣٢) أن يسوع قال إنه لا يعرف اليوم ولا الساعة التي يأتي فيها ابرن الإنسان مما قد يطعن في معرفة المسيح الكلية غير المحدودة كالله الظاهر في الجسد.

(٢) كما كان الأسهل حذف واقعة معمودية المسيح من يوحنا كأنه خاطئ في حاجة إلى توبة، أو قول المسيح "إلهي.. إلهي.. لماذا تركتني.." لأنها تثير أسئلة كثيرة.

(٣) رغم أن بطرس كان من أعمدة الكنيسة والمتقدم بين التلاميذ، لكن مرقس مثلاً في كتابته لإنجيله لم يتملّقه وذكر قول الرب عنه إنه يطلب مجد الناس (٨: ٣٣)، كما ذكر الكتاب عن التلاميذ كثيراً ألهم لم يفهموا كلام المسيح، وأن يعقوب ويوحنا طلبا الجلوس عن يمين المسيح ويساره في ملكوته (مر ١٠ : ٣٧) مما جعله يلقنهما درساً لا ينسى (مر ١٠ : ٣٨ – ٤٥)،

(٤) يذكر الكتاب أن شهود القبر الفارغ وأول من التقى بالمسيح القائم من الموت كانوا من النساء، ولم يجعلهم بطرس أو يوحنا أو غيرهما من التلاميذ. إن هذه النماذج تؤكد صدق كتّاب الأناجيل.

... ولو كان كتّاب الأناحيل يتلاعبون بالحقائق لكان الأولى أن يتخلوا عن

هذه الأجزاء ويُعفون الكنيسة من بعدهم بحث شرحها وتفسيرها. فالكتاب لم يذكر كل شئ عن المسيح ولكن فقط البعض.. ومن هنا فلم يكن يُكلّف من كتبوا الأناجيل شيئاً أن يعبروا على الأجزاء التي تثير التساؤل وتصنع الحيرة. ولكن ذِكْر هذه الوقائع يجعلنا نصدق ألهم لم يَعْمَدوا إلى تزييف الحقائق في أى جزء من أجزاء الكتاب، وألهم كانوا أدوات طائعة لعمل الروح القدس روح الحق.

س ٣ : يقول بعض منتقدى الكتاب المقدس "لِمَ لا يكون المسيح (باعتباره عندهم شخصاً عادياً وليس الله الظاهر في الجسد) قد شكّل حياته لكى تتلاءم مع النبوات، فلعلّه قرأ مثلاً نبوة زكريا (٩: ٩) أن المسيا قد يمتطى أتاناً عند دخوله أورشليم فعَمدَ إلى ترتيب الأمر لكى يتم بالضبط فهل من ردّ؟

جـ ٣ : حتى ولو كان ذلك وارداً فى البعض القليل من النبوات إلا أنه مستحيل فى أكثرها. فمثلاً كيف كان ممكناً أن يتحكم المسيح فى حقيقة أن السنهدريم Sanhedrin قدم ثلاثين من الفضة ليهوذا لتسليمه، كيف يمكنه أن يرتب تاريخ أسلافه، ومكان وتاريخ ميلاده ووسيلة قتله، أو اقتراع الجنود على ثيابه، أو عدم كسر عظامه وهو على الصليب، أو قيامته من الأموات، وغيرها.



"ليكن الله صادقاً.." (رو ٣ : ٤).

"صادقة هى الكلمة.." (١تى ١ : ١٥، ٣ : ١، ٤ : ٩، ٢تى ٢ : ١١، ٢ تى ٣ : ١٠ تى ٣ : ٨)

"كل الكتاب هو موحى به من الله ونافع للتعليم والتوبيخ للتقويم

والتأديب الذي في البر" (٢تي ٣: ١٦).

"لأنه لم تأت نبوة قط بمشيئة إنسان بل تكلم أناس الله القديسون مسوقين من الروح القدس " (٢ بط ١ : ٢١).



كتب صدرت من هذه السلسلة:

الكتاب الأول: في السلوك المسيحي

التدين المضاد...ومقالات أخري (طبعتان)

الكتاب الثاني : عن المسيح

يسوع المسيح الشفيع الكامل...ومقالات أخري

(طبعتان)

الكتاب الثالث : المسيح في حياة الكنيسة والخدمة

عثرة الصليب ... ومقالات أخري (طبعتان)

الكتاب الرابع : شخصيات كتابيسة

١- القديس بطرس . . أول التلاميذ

٧- القديس بولس .. آخر الرسل (طبعتان)

الكتاب الخامس : قضايا إيمانية

المسيح يعرفنا عن ذاته ... ومقالات أخرى

الكتاب السادس: في السلوك المسيحي (٢)

نحن والصليب والخلاص ... ومقالات أخري

الكتاب السابع : قضايسا إيمانيسة (٢)

قضية الشفاعة ...ومقالات أخري

الكتاب الثامن : في السلوك المسيحي (٣)

# ضبط النفس ... ومقالات أخري