

## الكتاب الخامس عشر

دراسات وتأملات في الأعياد الكنسية

دكتور جميل نجيب سليمان

اسم السلسلية : نور الحياة

الكتاب الخامس عشر: دراسات وتأملات في الأعياد الكنسية

(٢) الشهور من برمهات إلى مسرى

www.gamilsoliman.org gamilnsoliman@yahoo.com

٧٠ ش روض الفرج - القاهرة

رقهم الإيهداع: ٢٠١٦/١١٦٧٣

الترقيم الدولسي: 7-88-6439-977



صاحب القداسة والغبطة (لبابا تواضروس الثاني بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية المائة والثامن عشر

## المحتويسات

### كلمة إلى القارئ ٧

### ۱ – أعياد شهر برمهات ۹

- + عيد اكتشاف خشبة الصليب (١٠ برمهات- ١٩ مارس) ١٠
  - + عيد الأم (٢١ مارس ١٢ برمهات) ١٣
- + عيد ظهور العذراء في الزيتون (٢٤برمهات ١٦٨٤ش ٢ أبريل ١٩٦٨) ٢٠
  - + عيد االقديس مكاريوس الكبير (٢٧ برمهات ٥ أبريل) ٢٦
    - + عيد البشارة (٢٩ برمهات ٧ أبريل) ٣١
      - + أحد التناصير ٣٧
      - رؤية النور ٣٧

### ۲ – أعياد شهر برمودة ٥٠

- + عيد دخول المسيح أورشليم (أحد الشعانين) ٤٦
  - + أسبوع الآلام ٤٥
  - أسبوع الآلام وآفاقه الروحية ٤٥
  - + خميس العهد أو الخميس الكبير ٦٠
    - + الجمعة العظيمة ٧٠
- المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة ٧٠
  - عن ألحان جمعة الصلبوت ٨٤
    - + سبت الفرح أو النور ٩٣
      - + عيد القيامة ٩٦
      - القيامة والخلاص ٩٦
  - حسد قيامته و حسد قيامتنا ١٠٣
    - + اثنين القيامة ١١٩
    - معنا و لا نشعر به ١١٩
      - + أحد توما ١٢٧
  - المسيح يلتقي تلاميذه بعد القيامة ١٢٧
- + عيد مارجرجس الروماني (٢٣ برمودة أول مايو) ١٣٧
  - + عید مارمرقس (۳۰ برمودة ۸ مایو) ۱٤۱

### ۲۰۰ أعياد شهر بشنس ١٥٥

- + عيد الصعود ١٥٦
- الصعود الإلهي بين عمل المسيح وحياة المؤمنين ١٥٦
- + عيد رئيس الملائكة ميخائيل (١٢ بشنس ٢٠ مايو) ١٦٥
- + عيد القديس باخوميوس (أبي الشركة) (١٤ بشنس ٢٢ مايو) ١٦٩
  - + عيد دخول المسيح أرض مصر (٢٤ بشنس أول يونيه) ١٧٢
    - + عيد العنصرة ١٧٨
    - قوة من الأعالي ١٧٨
    - الروح القدس بين العهدين ١٨٧

### 🛂 — أعياد شهر بؤونة ١٩٧

+ عيد القوي القديس الأنبا موسى (الأسود) (٢٤ بؤونة- ١يوليو) ١٩٨

### ٥ – أعياد شهر أبيب ٢٠٣

- + عيد الرسل (٥ أبيب ١٢ يوليو) ٢٠٤
- + عيد الأنبا بيشوي (٨ أبيب ١٥ يوليو) ٢١٤

### **٦- أعياد شهر مسرى ٢١٩**

- + عيد التجلي (١٣ مسري- ١٩ أغسطس) ٢٢٠
- + عيد صعود جسد العذراء مريم (١٦ مسري- ٢٢ أغسطس) ٢٣٦
  - دعوة للاتضاع ٢٣٦

## ۲٤٩ ملاحق ٢٤٩

- ملحق رقم (١): شم النسيم ٢٥٠
- ملحق رقم (٢): عن صلاة السجدة ٢٥٢

## كلمة إلى القارئ

هذا الكتاب، الخامس عشر من "نور الحياة" – سلسلة الدراسات في كلمة الله – نتم دراستنا الكتابية الروحية للأعياد الكنسية، التي احتوى الكتاب الرابع عشر القسم الأول منها، أي أعياد الشهور من توت إلى أمشير، والكتاب الحالي يستكمل دراستنا للأعياد من شهر برمهات حتى فماية العام القبطي، أي من عيد الصليب إلى صعود جسد السيدة العذراء.

ولن نكرر في هذا الكتاب الفصول التمهيدية عن جذور الأعياد المسيحية في العهد القديم (١) والتي ضمها الكتاب السابق في صفحاته الأولى (١٠- ٤٨)، فهي تلقي الضوء على الأصول التاريخية للأعياد المسيحية وكيف نسشأت في حضن الكنيسة. ونحث القارئ على العودة إليها لكي تكتمل أبعاد هذه الصورة التي تتصل اتصالاً وثيقاً بحياة الرب يسوع، وأحداث الكتاب المقدس بعهديه، والكرازة بالخلاص والحياة الأبدية.

وتضم هذه الفترة من السنة الطقسية عدداً من الأعياد الـسيدية ومـا في حكمها، هي على الترتيب بحسب موقعها: عيد الصليب، عيد البشارة، أحـد التناصير، عيد دخول المسيح أورشليم، أحد توما، عيد الصعود، عيد دخول المسيح أرض مصر، عيد العنصرة، عيد التجلي. كما تحوي أيضاً عدداً كـبيراً من أعياد العذراء والملائكة والقديسين.

وسواء في احتفالنا بأعياد الرب وقديسيه، أو فيما نكتب ونقرأ عن هذه الأعياد، فليس القصد مجرد المعرفة وإمداد العقل بالمعلومات، وإنما تغذيــة الفكــر

<sup>(</sup>۱) وهي عن "أعياد العهد القديم" الرئيسية السبعة بدءاً بالفصح وحتاماً بعيد المظال، والتي احتفل بما الرب، وكشف عن الآفاق البعيدة لها، وأظهر بمجيئه ما كان حفياً من أبعادها التي لم يــــدركها إسرائيل، والتي أضاءها العهد الجديد ببشائره وأعمال الرسل ورسائلهم.

والقلب روحياً. فبالنسبة **لأعياد المسيح** فنحن نستعيد عمل الرب الخلاصي من أجلنا بتجسده وحياته وموته وقيامته. ففي كل مناسبة نحن نقترب إليه أكثر، ونسير في موكب نصرته، ونتفرس في بهاء مجده فنمتلئ بالنور ونتوشح بالنعمة، ونميل أكثر إلى التوبة وتغيير الداخل لكي نكون مستحقين له ولائقين بالانتماء إليه.

وفي احتفالنا بأعياد القديسين فلا يتوقف الأمر وينتهي على حصور قداس العيد للقديس، أو أخذ بركة حسده، وإنما أن نتذكر حياته المكرسة من أجل الله، وفي حالة الشهيد مجبته لإلهه حتى الموت وسفك الدم، فتصير ذكراه إلهاماً لنا بالتطلع لحياة أفضل وأكثر بذلاً وعطاء طاعة لكلمة الله "انظروا إلى فهاية سيرقم وتمثلوا بإيماهم" (عبا1: ٧). وفي تمثلنا بهم فنحن نتصل بالمسيح "كونوا متمثلين بي كما أنا أيضاً بالمسيح" (١كو ١١:١).

هكذا تصير أعياد الرب وقديسيه التي تحتفل بها الكنيسسة بالقداسات محتمعة حول حسد الرب ودمه، وتقرأ فيها فصول من رسائل البولس والكاثوليكون وسفر الأعمال والسنكسار والإنجيل، حافزاً حديداً لحياة أكثر استنارة وجهاداً وتطلعاً إلى الحياة الأبدية.

وفي سلسلة "نور الحياة" نحن نتناول "الأعياد الكنــسية" مــن منظــور الإنجيل، فتصير مدخلاً أخر لحفظ كلمة الله والتأمل فيها والالتزام بهــا في كـــل مواقف الحياة.

### \* \* \*

ومن جديد، أسأل الرب، شمس البر، أن يبارك هذا الجهد لمحد اسمه وامتداد ملكوته بشفاعة العذراء مريم وتوسل سائر القديسين، وصلوات أبينا صاحب القداسة البابا أنبا تواضروس الثاني، كما أطلب صلوات كل من يقرأ هذه الكتب لتكون سبباً في احتذاب العقول والقلوب للتتلمذ لكلمة الله "نور الحياة".



# أعياد شهربرمهات

- عيد اكتشاف خشبة الصليب (١٠ برمهات-١٩مارس)
  - عيد الأم (١٢ برمهات- ٢١ مارس)
- عيد ظهور العذراء في الزيتون (٢٤ برمهات ١٦٨٤- ٢ أبريل ١٩٦٨)
  - عيد القديس مكاريوس الكبير ( ٢٧ برمهات ٥ أبريل )
    - عيد البشارة ( ٢٩ برمهات ٧ أبريل )
      - =أحدالتناصير
      - رؤية النور

## عيد اكتشاف خشبة الصليب (\*) (۱۰ برمهات - ۱۹ مارس)

وهو اليوم الذي تم فيه ظهور الصليب المقدس على يد الملكة هيلانة أم الملك قسطنطين (٣٢٦ م). وقد عرضنا لتفاصيل هذا الحدث الكبير في الكتاب الرابع عشر من "نور الحياة" تحت عنوان "عيدا الصليب" (ص٩٧). والعيد الحالي يقع دائماً أيام الصوم الكبير. على أن الكنيسة تقيم احتفالها الكبير بالصليب، في عيده الأخر (١٧ توت - ٢٧ سبتمبر)، الذي يمتد لثلاثة أيام، بمناسبة إعادة خشبة الصليب إلى القدس (٦٢٨) حيث انتزعها هوقل من أيدى الفرس بقيادة كسوى.

<sup>(\*)</sup> القراءات: (وهي نفس قراءات اليوم الأول من العيد الثاني في ١٧ توت): عــشية: مــز٤: ٦، ٨، يو٨: ٢٨-٢٦؛ القــداس: ١كــو١: ١٧-٣٦، القــداس: ١كــو١: ١٧-٣١، الط٢: ١١-٢٥، أع١٠ ٤٣-٤٠، يو١٠: ٢٢-٣٨.

### ■ عن رموز الصليب في العهد القديم:

يجدر بالذكر هنا أن نشير إلى رموز الصليب (الخشبة) في العهد القديم. فنعرف أن أدم بعد أن أخطأ، وقد سمع "صوت الرب الإله ماشياً في الجنة"، اختبأ وامرأته يتستران "في وسط شجر الجنة" (تك": ٨). ونحن المؤمنون احتمينا وراء خشبة الصليب فستَر المصلوب عري خطايانا.

+ وفي تقديم إبراهيم ابنه الوحيد اسحق ذبيحة فوق الحطب (الخشب المشتعل) (تك٢٦: ٩)، كان هذا رمزاً لرفع المسيح على خشبة الصليب.

+ كما نذكر أن يعقوب إسرائيل أبا الأسباط لما بارك ابني يوسف (منسى وافرايم) عقد ذراعيه على شكل الصليب، فمد يمينه ووضعه على رأس افرايم، وهو الصغير (الذي كان يقف إلى يساره)، ويساره على رأس منسى، وهو البكر (الذي كان على يمينه)، ورغم أن يوسف أباهما أمسك بيد أبيه يعقوب لكي ينقل اليمنى إلى رأس ابنه البكر، ولكن إسرائيل أكد أنه يعرف ما يفعله (تك٤٤: ٣١-٢٠).

+ ونذكر أيضاً أن موسى عندما ضرب الصخرة بالخشبة خرج منها ماء يرتوي منه الشعب وينجو من الموت (حر١١: ١-٦). هكذا أيضاً حينما طُعن المسيح المصلوب في جنبه بالحربة خرج منه دم وماء هو ماء الحياة والانفلات من موت الخطية (يو ١٩: ٣٤، ١يو١: ٧).

+ كما أن موسى في حربه مع عماليق، التي كان يقودها يسشوع في رفيديم، كان يقف على رأس التلة وعصاه في يده باسطاً ذراعيه على شكل الصليب طالباً معونة الله. "وكان إذا رفع موسى يده أن إسرائيل يغلب

وإذا خفض يده أن عماليق يغلب". وكان لما ثقلت ذراعاه، أن هارون وحور كانا يسندان ذراعيه واحداً من كل ناحية، حتى ظلت ذراعاه ثابتة إلى غروب الشمس، وحتى هزم يشوع عماليق (خر١١٠ ٨-١٣). وهكذا فإن لنا في علامة الصليب النصرة على العدو ذلك أن "كلمة الصليب... عندنا نحن المخلّصين فهي قوة الله" (١ كو١: ١٨).

+ والرب في حديثه إلى نيقود يموس ذكر الحية النحاسية السي رفعها موسى في البرية على راية، وكان كل من ينظر إليها ممن لدغتهم الحيات كان يحيا (عد ٢١: ٦-٩)، وبيّن ألها رمز لصليبه الذي سيُرفع عليه في قوله "وكما رفع موسى الحية في البرية هكذا ينبغي أن يُرفع ابن الإنسسان، لكي لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة الأبدية" (يو٣: ١٥، ١٥).



"فصنع موسى حيى من النحاس ووضعها على الرايي. فكان متى لدغت حيم إنسانا ونظر إلى حيم النحاس يحيا" (عد ٢١: ٩)

# عيد الأم (١) (١٢ برمهات - ٢١ مارس)

في احتفالنا بعيد الأم نتأمل في الصفات النبيلة التي أو دعها الله في قلب كل أم لتنشئة أو لادها، و دورها في بناء الأسرة والمجتمع، رغم تفاوت النظرة إلى المرأة على مدى العصور بين من ينكر حقوقها ويحقّر من شألها، ومن يحفظ لها قدرها ويؤكد على مساواتها بالرجل، كمخلوقة مكافئة في الكرامة، بحسب قصد الذي خلق الإنسان ذكراً وأنثى (تك ١ : ٢٧، ٥: ٢، مت ١٠ ؛ ٢ ، مر ١٠ : ٢).

+ والاحتفال بعيد الأم قديم، وبدأ به الإغريق (اليونـــان) وفي رومـــا القديمة. وفي العصور الحديثة سبقنا إلى الاحتفال بـــه العديـــد مـــن أمـــم

<sup>(</sup>١) هناك مواضيع أخرى ذات العلاقة تليق أيضاً باحتفالات عيد الأم مثل "نسساء الكتاب المقدس"، "المرأة بين العهدين"، "نساء حول المسيح وعند صليبه وقيامته"، "خدمة المرأة في العهد الجديد قديماً وحديثاً"، "الأسرة المسيحية".

العالم (٢). ويعود الاحتفال به في بلادنا إلى الكاتب الصحفي على أمين الذي اقترح الاحتفال به في عموده اليومي "فكرة" في جريدة الأحبار في ديسمبر ١٩٥٥، وأحتار له يوم ٢١ مارس بداية الربيع (٣). وبدأ الاحتفال به في العام التالي (١٩٥٦/٣/٢١)، وصار احتفالاً قومياً وشعبياً تقديراً لرسالة الأم العظيمة وعطائها بغير حدود لأولادها وأسرها وإتاحة الفرصة لتكريمها.

+ مغبوطة هي الأم وحليل مقامها، فهي مستودع الحياة وراعيتها. وحواء دُعيت بهذا الاسم لألها "أم كل حي" (تك": ٢٠)، وهي وإن جاءت من آدم فمنها يأتي كل البشر رجالاً ونساءً. والأمومة غريزة في كل أنثى، في الإنسان والحيوان. والحنين للإنجاب نزوع طبيعي، وحتى الطفلة تحذيها دمية العروسة الطفلة، التي تحملها وتعتني بها وتبدّل ملابسها وتنام في حضنها، وربما كان عندها أكثر من عروسة. فهي أم منذ طفولتها إلى لهاية حياتها. والحرمان من الأمومة ثقيل جداً على كل زوجة. ونقرأ في العهد القديم أن راحيل قالت لزوجها يعقوب لما تأخر إنجابها: "هب لي بنين وإلا فأنا أموت" (تك ٣٠: ١). وحنة زوجة ألقانة كانت مُرّة النفس تبكي في صلاتها وهي تطلب ابناً تقدمه للرب (١صم ١: ١٠).

+ والأم هي مثال العطاء والاحتمال سواء أثناء فترة الحمل الحافلة بالمتاعب، والتي تقضيها بعض الأمهات راقدات في الفراش حفاظاً على الجنين، كما تتأثر خلالها صحة الأم، فالجنين يأخذ كيانه من جسد أمه

<sup>(</sup>٢) فالولايات المتحدة (منذ ١٩١٣) تحتفل به مع فرنسا والسويد وكندا وأستراليا ونيوزيلندا واليابان وجنوب أفريقيا في الأحد الثاني من مايو، والنرويج في فبراير، والمملكة المتحدة وأيرلندا في مارس، والأرجنتين في أكتوبر، وأسبانيا في ديسمبر.

<sup>(</sup>٣) ٢١ مارس هو أيضاً عيد نوروز (بمعنى اليوم الجديد) وبداية السنة الكردية.

لحماً وعظماً ودماً، أو عند الولادة، التي قد تمتد طويلاً، تصاحبها الأوجاع البالغة بحسب كلام الكتاب لحواء الأم الأولى "تكثيراً أكثّر أتعاب حبلك. بالوجع تلدين أولاداً" (تك٣: ٦١).

+ ورغم هذه الآلام المتوقعة، فكل زوجة تسعى بكل طريق للحمل، وتقبل بكل سرور تداعيات الولادة. والرب أشار إلى الخوف والحزن المصاحب لساعة الولادة بسبب الموت الذي يتهدد حياة الأم (٤)، ولكنها "متى ولدت الطفل لا تعود تذكر الشدة بسبب الفرح لأنه قد ولد إنساناً في العالم" (يو ١٦: ٢١)، وقد تحققت أمنيتها وصارت أماً (٥).

+ والطفل ينمو باللبن الذي يرضعه من صدر أمه لعامين أو أكثر. وفي حضنها كل الوقت يشعر بالأمان والدفء والحماية والسعادة. وهي تتابع نموه وتفرح لأولى خطواته وأول أسنانه وأولى كلماته، وتصير هذه عندها أهم الأحبار التي ترددها. وهي مستعدة دوماً لإجابة مطالبه في أية ساعة من ساعات الليل أو النهار. وصحته وحاجاته هي شغلها الشاغل. وبكاؤه الذي قد يضيق به أبوه يجعلها على العكس تبذل كل ما تستطيع للتخفيف عنه وعودة ابتسامته، أو مساعدته على النوم الذي يعز عليه. وفي مرضه تصير هي المريضة ولا تسترد هدوءها إلا بعد أن يُشفى (٢).

(٤) الولادات المتعثرة هي من الأسباب الرئيسية التي تفقد فيها كثير من الأمهات حياتمن.

<sup>(</sup>٦) انتحرت أم هندية (٢٠٠٥/٣/٢١) مضحية بحياتها لكي تستطيع أن تتبرع بقرنيتي عينيها لولديها المصابين بالعمي (١٥، ١٧ عامًا) وإن كان الأطباء غير واثقين من أن إقدامها على هذا العمل سيساعد ولديها على استعادة بصرهما لأن الإجراءات القانونية يمكن أن تتسبب في تلف القرنيتين. أما الولدان فقالا أن الحياة ستصبح أكثر إظلاماً بدون أمهما، ولكنهما سيجتهدان في دراستهما حتى يحققا لها أمنيتها بأن يصبحا متفوقين.

+ وهي في المعمودية اشبينه التي تجحد الشيطان باسمه، وتصير مسئولة عن رعايته إيمانياً حتى يشب عن الطوق. وهي معلمته ومربيته الأولى. منها يتعلم الكلام، والصلاة، والسلوك المهذب، قبل أن تقوم مؤسسات الحضانة والتعليم بدورها. وهي المساعد في حفظ الدروس وعمل الواجبات، ومنها يعرف طريق الكنيسة ومدارس الأحد وقراءة الكتاب والترنيم (٧).

+ والأم الجديرة بهذا الاسم تحب وتبذل وتنكر ذاتها بلا غرض أو مطمع ودون انتظار المقابل، وفرحها في أن تعطي بغير حساب أو من. وهي تمتم بخلاص أولادها كما تمتم بطعامهم وشرابهم وملبسهم وتعليمهم. وهي في حنائها ورعايتها لا تستجيب إلا لما هو جيد في طلباتهم. وهي لا تسمح بالتدليل الذي يفسدهم، وهي لا تنشغل بأي أمر أخر عن تربية أولادها، وهي لا تنزع إلى السيطرة وتشكيل شخصية أولادها وتطبيعهم بطبعها، ولا تميز في معاملة أولادها، وتنفق مع زوجها في أسلوب تربية أولادها بغير تنافس أو انحياز، ولا تتدخل في شئون أولادها المتروجين وبناتها المتزوجات لئلا تصنع شقاقاً تتحمل تبعاته.

+ في عيد الأم نحتفل أيضاً بكل الزوجات (وحاصة الأرامل منهن) اللاتي لم ينجبن، لأنهن أمهات بالطبيعة، وسوف يفرغون أمومتهن سواء في أبناء وبنات أقاربهن، أو في حدمات الكنيسة. وقد أوصى الكتاب بإكرام الأرامل (١تي ٥: ٣).

<sup>(</sup>٧) وفي آيات الكتاب استخدم الله صفة الأم كي يعبر عن رعايته وإشفاقه علينا، فيقول "هل تنسى المرأة رضيعها فلا ترحم ابن بطنها. حتى هـؤلاء ينــسين وأنــا لا أنــساك" (إش ٤٩: ١٦)، "وكإنسان تعزيه أمه هكذا أعزيكم أنا" (إش ٢٦: ١٣). ويقول لشعب إســرائيل الــرافض "يــا أورشليم يا أورشليم كم مرة أردت أن أجمع أولادك كما تجمع الدجاجة فراخها تحت جناحيها ولم تريدوا" (مـ٣٠: ٣٧).

+ كما لا ننسى الجدات (١ ي٥: ٤) سواء أم الأم أو أم الأب، فهن الأصل. وهن، وقد طعن في السن وربما تحاصرهم الوحدة والمرض، حديرات بأن نفيض عليهن بالحب والاهتمام وإنعاش حياقمن بالالتفاف حولهن والتأكيد ألهن لم يُنسين بل هن في القلب (٢ ي١: ٥). ونضيف أيضاً الحماة سواء أم الزوجة أو أم الزوج، وهي مناسبة للتأكيد على المحبة والتقدير لهن. وإذا كان هناك ما يعكر الصفو فأن عيد الأم يتيح إعادة المياه إلى مجاريها وإزالة كل أسباب الجفاء. وعندنا مثال راعوث الموآبية اليي ظلت ملتصقة بحماقها رغم وفاة زوجها وقالت لها "لا تُلحّي علي أن أتركك وأرجع عنك. لأنه حيثما ذهبت أذهب. وحيثما بت أبيت. شعبك شعبي. وإلهك إلهي. حيثما مُت أموت وهناك أندفن" (ر١١: ٢١، ١٧).

+ كما نذكر كل البتولات المكرسات والراهبات، اللاتي تنازلن عن أمومتهن الشخصية لكي يخدمن الجميع، ويصرن أمهات للكل. من هنا فنحن ندعو الراهبات "تماف" عمد (أي أمي).

+ وينسحب اسم الأم أيضاً على المعمودية التي فيها وُلدنا جميعاً ولادة حديدة؛ وعلى الكنيسة عروس المسيح أمنا جميعاً، التي في حضنها تلتئم جماعة المؤمنين؛ وعلى العذراء مريم التي لما دعاها الرب أماً ليوحنا (يو ١٩: ٢٧) صارت أماً لجميع المؤمنين.

كما يُطلق على الوطن لفظ الأم. والذين يتركون وطنهم الأصلي إلى أرض حديدة يعتبرون وطنهم القديم الوطن الأم Mother Land.

+ يبقى أنه كما أعطت الأم وبذلت من حياتها وجهدها من أجل أولادها، فهي حديرة مع الأب بالحب والإكرام بحسب الوصية الخامسسة "أكرم أباك وأهك" (خر ٢٠: ١٢، تث٥: ١٦) التي هي أول وصية بوعد (مت١٠: ٤، مر٧: ١٠، لو١٤: ٢٠، أف٢: ١-٣، كو٣: ٢٠)، وتقدير ما بذلته في كل مناسبة، مع احترامهم ورعايتهم في شيخوختهم، وعدم استسهال إيداعهم بيوت المسنين للتخلص من عبئهم إلا في الظروف القاهرة. والكتاب يوصي "تهابون كل إنسان أمه وأباه" (لا١٩: ٣)، "يا ابني احفظ وصايا أبيك (تسمع تأديب أبيك)، ولا تترك (ترفض) شريعة أمك. اربطها على قلبك دائماً. قلد بها عنقك. إذا ذهبت تمديك. إذا فمت تحرسك. وإذا استيقظت فهي تحديثك" (أم٢: ٢٠-٢٢، ١: ٨-٩). والكتاب يحذر من العقوق والتمرد "من ضرب (شتم) أباه أو أمه يقتل والكتاب يحذر من العقوق والتمرد "من ضرب (شتم) أباه أو أمه يقتل قللاً (فليمت موتاً)" (خر ٢١: ٥١-١٧، مست١٥: ٤، مر٧: ١٠)،

ويقف المسيح أمامنا نموذجاً جديراً بالاقتداء، ومكتوب عنه أنه "كان خاضعاً لهما (لأمه ويوسف)" (لو ٢: ٥١). ومكتوب عن سليمان الملك أنه لما جاءته أمه بشسبع لتكلمه عن أدونيا أحيه، أنه قام للقائها وسجد لها وجلس على كرسيه ووضع كرسياً لها عن يمينه (١مل ٢: ١٩).



يستثير الاحتفال بعيد الأم عواطفنا تجاه الأم كي نلاقي حبها ورعايتها لنا كل السنين بالوفاء والاهتمام بما ورد جمائلها. فمنه انبثق أيضاً الاحتفال في بلاد كثيرة بأعياد للأب والأخ والأحت، والأسرة بصورة عامة، مما

يدعم روابطها ويجدد محبة أفرادها بعضهم لبعض. فاقتراهم من بعضهم البعض واهتمامهم بأحوالهم في السراء والضراء، يستبعد الفتور والتفكك والعداء والأنانية ويفادي الخصام والخلاف. وفي قوة الأسرة تماسك كل المحتمع، وتراجع الأحبار المحزنة عن بعض العائلات في صفحة الحوادث لغلبة الشر والذات على المحبة والإيثار.

كما أن الاحتفال بعيد الأم والأسرة يجدد أيضاً شعورنا بالفضل تجاه الوطن، الذي احتضننا صغاراً وكباراً، وهيأ لنا العلم والمعرفة والعمل والحماية، وأيضاً تجاه الكنيسة الأم الروحية التي فيها تعمدنا وتعلمنا الإيمان ومعرفة شخص المسيح وحفظ كلمة الإنجيل، ورعتنا صغاراً وكباراً وعائلات، وحوطت حولنا بنعمة الروح القدس.

من هنا يبدو غريباً ومناوئاً للفطرة منطق بعض المتعصبين الكارهين للحياة، الذين يرفضون عيد الأم، بل ويحرمونه، ويدينون من يحتفل به باعتباره بدعة جاءت من بلاد الغرب. والمشكلة هنا في الجمود والانغلاق وعدم إعمال العقل. وكل العقائد تحث على البر بالوالدين، والعاقل لا يرفض الرأي الصواب أو النصيحة الجيدة لأنما جاءت من غيره أو حتى إن جاءت من عدو. فنحن نتقدم ونتغير إلى الأفضل بالأفكار الجيدة ولا يهم مصدرها، وليس هناك أحق بالاتباع من إكرام الوالدين ومحبة الوطن لأننا مدينون لهم بحياتنا.

## عيد ظهور العذراء في الزيتون ( ٢٤ برمهات ١٦٨٤ - ٢ أبريل ١٩٦٨)

هذا أحدث أعياد العذراء (١) والذي يستعيد ذكرى هذا الحدث الذي حرى قبل أقل من نصف قرن وتابعه الملايين ممن يعيشون بيننا اليوم.

وكانت البداية أن لاحظ (عبد العزيز علي) خفير حراج هيئة النقل العام بحي الزيتون شرق القاهرة، أن نوراً متوهجاً يسطع ويتحرك على قبة كنيسة العذراء القريبة، وحسبه في البداية انعكاساً من مصدر للضوء. وفيما بعد تبين أنه على هيئة سيدة من النور تتحرك فوق القبة، فنادى زميله (مأمون عفيفي) مدرب سائقي النقل لكي يحاول معه تفسير ما يراه. فجاء ومعه أخرون من العمال (بينهم ياقوت على) وفطنوا بعد بعض الوقت أن

<sup>(</sup>۱) تحتفل الكنيسة بالأعياد الأخرى التالية للعذراء مريم: ميلادها (أول بشنس)، دحولها الهيكل (۳ كيهك)، تذكار نياحتها (۲۱ طوبة)، تكريس أول كنيسة باسمها (۲۱ بؤونة)، ظهور حسدها بعد صعودها إلى السماء (۲۱ مسرى).

ما يرونه هو شئ حارج عن هذا العالم، ولارتباطه بكنيسة العذراء فهي إذاً العذراء تظهر على كنيستها، والتي يؤمن بقداستها المسيحيون والمسلمون.

بعد ساعات قليلة كان الخبر ينتشر، خاصة مع استمرار الظهور أوقاتاً طويلة ولساعة متأخرة من الليل، واقترانه بظهور ما يشبه الحمام يطير في الليل بنور ساطع أبيض على غير سلوك الطيور.

بدأت جموع الناس تأتي إلى المكان من الغروب في انتظار ظهورها، مئات ثم ألافاً. وجاء الأمن ينظم هذه الجموع الحاشدة وليمنع مرور السيارات لحماية الناس، ويرتب أماكن للجلوس ويحدد أعداد الزائرين كل يوم. واحتذب الأمر وسائل الإعلام المحلية والخارجية والمسئولين في الكنيسة والدولة.

بعد حوالي شهر (۳۰ أبريل ۱۹۶۸) أصدر المقر البابوي بياناً يؤكد فيه على حقيقة ظهور العذراء، استناداً إلى تقرير لجنة من نيافة الأنبا أثناسيوس أسقف بني سويف والأنبا غريغوريوس أسقف البحث العلمي والدراسات القبطية وأخرين، الذين شاهدوا (في ۱۹۲۸/٤/۲۳) ظهوراً محفياً مذهلاً غير مسبوق لعدة ساعات، وعقدوا بعد ذلك مؤتمراً صحفياً مذهلاً غير مسبوق لعدة ساعات، وعقدوا بعد ذلك مؤتمراً حانت مذهلاً غير مسبوق لعدة ماعات، وعقدوا بعد ذلك مؤتمراً حانت عانت كانت تظهر بما العذراء، وأنه ما يبدو حماماً كبير الحجم هو ملائكة أو أرواح قديسين مصاحبة للظهور.

وفي ١٩٦٨/٥/٥ نشرت كل الصحف المصرية اليومية في الصفحة الأولى خبر هذا الظهور مصحوباً بصورة أكدت ألها حقيقية لم يتم التلاعب على العذراء على قباب كنيستها بالزيتون، أو في فتحات

أبراجها الأمامية والخلفية. كما قيل أن كبار رحال الدولة جاءوا وراقبوا الظهور من مواقع قريبة وتيقنوا من حقيقة الأمر. وأمروا بتوسيع المساحة المحيطة بالكنيسة لاستيعاب حشود الناس. فنقلوا الجراج الكبير مما أتاح مساحة فيما بعد لبناء كاتدرائية على اسم العذراء مقابل الكنيسة الصغيرة التي ظهرت فوقها.

لم يقتصر الأمر على مجرد الظهور الباهر، ولكن ظهور العذراء بعث انتعاشاً في حياة المؤمنين، فكانت الجماهير تقضي الليل في الصلاة والترنيم والتسبيح، ويسود الهدوء المكان لا أحاديث التسلية، فالجو العام كان روحياً معزياً. كما استعاد ظهور العذراء الكثيرين من حديد إلى الإيمان، وحضور القداسات واحتماعات الكنيسة، وممارسة حياة التوبة والتناول ومعرفة كلمة الله.

وهناك أيضاً ظهورها في لورد Lourdes بفرنسا للفتاة برناديت (فبراير المحم) لعدة مرات قصيرة، وفي فاتيما Fatima بالبرتغال لثلاث أطفال هم فقط الذين رأوها لست مرات محددة بدقائق وعلى فترات متباعدة بين ١٣ مايو و٣١ أكتوبر ١٩١٧.

ولكن ظهور العذراء في الزيتون يختلف لأنه استمر لأكثر من عام (٢) وإن لم يكن يومياً، وكان الظهور يمتد في كل مرة بين فترة قصيرة إلى عدة ساعات متصلة. كما كان الظهور عاماً لمثات الآلاف من كل الفئات والمستويات حتى بلغ صداه إلى كل العالم. واقترن الأمر بمعجزات شفاء كثيرة من أمراض مستعصية تم تسجيلها وتحقيقها طبياً، وقامت لجنة أسقفية لتقصي الحقائق بتوثيق شهادات أصحابها، تمجيداً لاسم الله ولشفاعة العذراء المملوءة مجداً.

### ■ ما وراء الظهور المبارك:

وكان التساؤل هو عن مغزى الظهور في الوقت والمكان الذي ظهرت فيه، وعن النتائج التي ترتبت عليه، وهل من رسالة يوجهها إلينا. وهنا نورد الملاحظات التالية:

(١) ظهور العذراء هو شهادة عن عالم الأرواح وحقيقة الحياة بعد الموت، ووحدة الكنيسة المجاهدة مع الكنيسة المنتصرة التي سبقتنا إلى فوق. فالعذراء ماتت ثم صعد حسدها، ولكن روحها مضت إلى الفردوس انتظاراً لليوم الأخير. وها هو الله يرسلها في الهيئة التي ظهرت عليها (وبدرجة ما كما ظهر موسى وإيليا إلى جانبي المسيح على حبل التجلي) لمساندة الإيمان والحث على التوبة والاستعداد، وإضرام رجاء الحياة الأبدية، تأكيداً على أن الموت ليس هو لهاية المطاف.

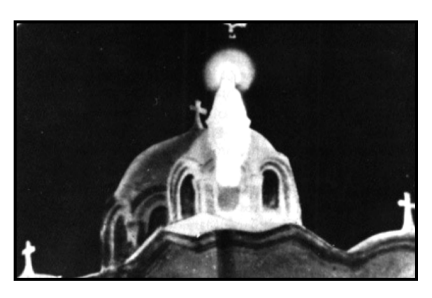
<sup>(</sup>٢) توالى ظهور العذراء في أماكن أخرى فيما بعد، وإن لم يكن بنفس السطوع أو طول الفترة التي اقترن بظهورها فوق كنيستها بالزيتون، فظهرت في كنيسة مارمرقس بأسيوط، وكنيسة الـشهيدة دميانة بشيرا، ثم في كنيسة الوراق.

- (٢) ظهور العذراء هو إعلان عن مقام العذراء المباركة في النساء (لو ١: ٤٢)، السماء الثانية التي حوت ابن الله المتجسد، وحالات الشفاء التي تمت تشهد على قوة شفاعتها وقبولها عند مخلصها.
- (٣) ظهور العذراء في ذلك الوقت كان مساندة للمسيحيين المضطهدين في كل مكان، وانتهار من يضطهدوهم، وإظهار ألهم تحت رعاية من مات لأجل خلاص العالم. وهي مع قديسي الكنيسة مارجرجس ومارمينا وفيلوباتير أبي سيفين وغيرهم كفريق الإنقاذ المستعد دوماً للتدخل لحماية أولاد الله الذين يستغيثون هم.
- (٤) ظهور العذراء شهادة على صدق الإيمان المسيحي: فالعذراء هي أم المسيح "الذي ليس بأحد غيره الخلاص" (أع٤: ١٢)، والذي صُلب وقام وصعد إلى السموات وأرسل الروح القدس وسيأتي في مجده ليدين الأحياء والأموات. فظهور العذراء هو كرازة ساطعة لغير المؤمنين الذين آمن منهم كثيرون عقب هذا الظهور، أو سعوا بعده للتعرف على شخص المسيح أو قراءة كلمة الله، أو مقابلة العقائد وفحصها لاكتشاف الحق الإلهي، كما أنه تعضيد لإيمان المؤمنين وتأكيد الثقة في عناية الرب بشعبه إلى أخر الأيام.
- (٥) يمكن القول أيضاً أن العذراء، إذ تعود من حديد بروحها إلى مصر (٣) التي جاءتها يوماً مع ابنها قبل حوالي ألفي عام تحتمي فيها من بطش هيرودس، تأتي إليها مرة أحرى والبلاد مثخنة بجراح هزيمة ساحقة

<sup>(</sup>٣) لا ننسى أن كنيسة العذراء بالزيتون هي بالفعل على المسار بين عين شمس والمطرية الذي قطعته العائلة المقدسة في الطريق إلى مصر القديمة.

فقدت فيها جنوداً وأرضاً وعتاداً، وامتدت أثارها إلى كل مناحي الحياة، فكان مجيئها من جديد تعزية لمصر وشعبها وكنيستها ورفعاً لمعنوياتها وتجديداً للثقة في رعاية الله وعنايته.

(٦) قد لا يحتاج أصحاب الإيمان الراسخ والعلاقة الوثيقة المستمرة مع الله إلى معجزات أو ظهورات خارقة، ولكن لاشك أن مثل هذه التدخلات الإلهية الساطعة تسند ضعاف الإيمان والمتشككين والفاترين وأسرى العالم الحاضر وآماله، فيستفيقون من سباهم ويستعيدون شركتهم مع الله. هذا لا يعني أن المؤمنين الثابتين لا يبالون بالمعجزة أو الظهور السماوي، وإنما هم يمجدون الله، ويتعاظم فرحهم بالذي أحبهم، ويضاعف أشواقهم إلى السماء.



صورة نشرتها الصحف لتجلي العذراء فوق كنيستها بالزيتون

## عيد القديس مكاريوس الكبير (أو المصري) (١) ( ٢٧ برمهات )

القديس مقارة أو أبو مقار (مكاريوس باليونانية) (٣٠١-٣٩١) هو أول من سكن وادي النطرون أو برية شيهيت أو الإسقيط (٢٠ من الرهبان، وهو أبو رهبان هذه البرية حتى أنها سميت برية مقاريوس أو إسقيط مقاريوس.

والقديس أبو مقار كان تلميذاً للأنبا أنطونيوس أبي جميع الرهبان في الصعيد وساحل البحر الأحمر، وهو الذي ألبسه اسكيم الرهبنة وأحذ عنه أساسيات الرهبنة من بتولية ونسك وتقشف وطاعة وفقر اختياري وعبادة

<sup>(</sup>۱) تمييزاً له عن القديسين: مكاريوس الإسكندري المعاصر له (۳۰۲ – ۳۹۱) (مؤسس الرهبنة في جبل القلالي -غرب الدلنجات، محافظة البحيرة، ويحتفل بعيده ٦ بشنس – ١٤ مايو)، ومكاريوس الأسقف والشهيد (٤٥١) رفيق البابا ديسقورس في المجمع. ولأنه أقدم الثلاثة وأشهرهم فيُعرف بالقديس مقاريوس الكبير أو المصري أو أبو مقار. ويُعرف الثلاثة معاً باسم "الثلاث أنبا مقارات القديسين" المذكورين في صلاة المجمع ضمن القداس الإلهي.

وإنجيل القداس من مت ٤: ٢٣ - ٥: ١٦.

<sup>(</sup>٢) محرّفة عن المقابل اليوناني لكلمة ناسك.

وتقوى. وهو الذي وجهه لتأسيس رهبنة مماثلة في الشمال مقابل الرهبنة الأنطونية في الجنوب.

وقد وُلد مقاريوس سنة ٣٠٠ (أو ٣٠١) (أي بعد القديس أنطونيوس بحوالي نصف قرن) في بلدة شبشير (ششوير – المنوفية)، وتُسمى حالياً أطَملاي. وكان أبوه (إبراهيم) كاهناً ورعاً محباً للفقراء، واسم أمه التقية سارة. ولم يكن لهما ولد لسنوات حتى ظهر أبونا إبراهيم في حلم للأب إبراهيم وبشره بابن سيكون أباً روحياً ومرشداً لكثيرين. وبعد فترة تحقق الوعد كما تحقق لأبي الآباء، وسموا الوليد مقار (ومعناه سعيد أو طوباوي أو مغبوط أو مبارك).

شب مقار كأبيه على محبة الله والتقوى، فرشحه أهل البلدة لخدمة الله وسامه الأسقف شماساً (قارئاً). وبعدها طلبوا أن يُرسم كاهناً ولكنه أعتذر لأنه لا يريد أن يتزوج ليحيا بتولاً مكرساً. على أن والديه والشعب ألزموه بالزواج لإمكان رسامته فخضع لهم، ولكنه لم يقترب من امرأته، وآثر الابتعاد عنها بالعمل مع الجمّالين. فكان يأخذ جمال أبيه مع غيره يحملون ملح النطرون إلى مصر حتى سموه بمقاريوس الجمال.

وفي إحدى الليالي رأى في منامه ملاكاً (الشاروبيم) (٣) يقول له أن هذا الحبل سيكون ميراثاً لك، وسيمتلئ ببنيه الروحيين. وبعد ذلك بثلاثة أيام، لما عاد إلى بيته، وجد امرأته قد انتقلت من هذا العالم بتولاً طاهرة ولم يحدثه أحد بعدها في زواجه من جديد. وعاش يخدم أباه الشيخ ويهتم بالفقراء ويقضي وقتاً طويلاً في الصلاة والعبادة. وبعد فترة مات أبوه ولحقت به أمه. فوزع أمواله وتوجه إلى خارج القرية وسكن في صومعة لعشر سنين متعبداً ناسكاً، يصنع السلال ويعطيها لمن يبيعها له ويقتات من

<sup>(</sup>٣) ظل هذا الشاروبيم رفيقاً ومرشداً للقديس مقار طيلة حياته حتى يوم نياحته، ومن هنا أُطلــق عليه اللابس الروح أنبا مقار.

ثمنها. وفي هذه الفترة وبحسد إبليس الهمه البعض زوراً أنه سقط مع فتاة، ادّعت عليه لكي تنجو من فضيحتها، وألزموه بإعالتها حتى تلد، بعد أن طافوا به البلدة وهم يشهرون به، فاحتمل الأمر رغم ظلمه كسيده، وحدّ في صنع السلال ليوفر المال اللازم لإعاشة المرأة. ولما جاء موعد الولادة تعذبت المرأة جداً واضطرت للاعتراف بالحقيقة، وجاءه الذين الهموه لكي يطلبوا الصفح منه.

ومن حديد، وقد بلغ الأربعين، سعى أهل قريته لرسامته قساً ورغم رسامته فأنه آثر الوحدة، وألهمته العناية الإلهية عن طريق الشاروبيم أن يتجه إلى البرية غرب الدلتا، وحفر له مغارة في الصخر، فاحتذب الكثيرين يطلبون الإرشاد وينتهجون نهجه ويسكنون الصوامع من حوله.

ولما بلغت مسامعه سيرة الأنبا أنطونيوس في جبال البحر الأحمر، سار إليه (٣٤٣) ليسترشد به ويتعلم منه وسأله أن يقيم عنده. ولكن القديس أنطونيوس نصحه أن يطيع أمر الملاك وأن يؤسس لرهبنة مماثلة في شيهيت (ميزان القلوب). فحمل معه إرشاد الأنبا أنطونيوس وخبرته وتدبيره كأب لئات الرهبان أن وبدأ بنفسه يجاهد ضد ميول الجسد وحروب الشيطان، ويمارس العبادة والتسبيح والسهر والصلاة الدائمة، ويخرج الشياطين ويشفي المرضى (وقيل أيضاً إقامة الموتى). فذاعت سيرته وأقبل إليه محبو الوحدة والتأمل من داخل مصر وحارجها (من الشام والسودان وسائر أفريقيا بل أيضاً من أسيا الصغرى وأوروبا)، وكان بين هؤلاء ابنا الملك فالنتيانوس الأول (٣٦٤–٣٧) مكسيموس ودوماديوس الكرامة والشهرة، لاحقته الكرامة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة المحراء ألمة والشهرة والشهرة المحراء ألمة والشهرة والشهرة المحراء المحراء ألمة والشهرة والشهرة المحراء ألمة والشهرة والشهرة والشهرة المحراء ألمة والشهرة والمحراء ألمة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والمحراء ألمية والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والمحراء والمحراء والمحراء والمحراء والمحراء والمحراء والمحراء والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والشهرة والمحراء والمحراء والمحراء والمحراء والمحراء والمحراء والشهرة والشهرة والمحراء والمحراء

<sup>(</sup>٤) قيل أنه قام بزيارة ثانية للأنبا أنطونيوس بعد هذه الزيارة بعشر سنوات تقريباً (٣٥٣).

<sup>(</sup>٥) القديسان اللذان ينتسب إليهما دير البراموس (أي الخاص بالرومانيين) وهو أول دير أسسه القديس مقاريوس، وكنيسته هي أقدم كنائس برية شيهيت.

ولكن كله كان لحساب مجد الله ورفع اسمه (٦).

ومما يذكر في سيرته أن الله لكي يحفظ له اتضاعه ولئلا ينتفخ مما اختبره من الإعلانات، أن جاءته رؤيا تقول له أنك لم تبلغ بعد درجة الكمال التي بلغتها امرأتان في الإسكندرية. فمضى إليهما ولما التقى بهما صرح لهما عن سبب مجيئه إليهما. فقالا له: "ماذا تتوقع أن تجد صلاحاً في امرأتين متزوجتين يعيشان في الهناء والنعيم؟". ولكنه لما ألح عليهما أقرّتا بألهما تزوجتا من شقيقين منذ ١٥ سنة، ولكنهما حلال هذه الفترة عاشا معاً في سلام بغير حصام أو غيره حتى ألهما لا يميزان بين أبنائهما. بل قد رغبتا في الانفراد بأحد أديرة الراهبات، ولكن الزوجين لم يقبلا. فعاشا معاً كألهما في دير. فتيقن القديس مقاريوس أن القداسة ليست حاصة بالبتوليين ولكن الله يهبها للجميع متزوجين أو غيرهم.

وفي سنة ٧٥٥ أوعز الشيطان إلى الإمبراطور فالينس Valens الأريوسي ومعه (٣٦٤–٣٧٨) باضطهاد المسيحيين في كل أنحاء مصر، فكلف لوكيوس ومعه مئات الجنود بالزحف على البرية وأديرها وقبض على مكاريوس المصري ومكاريوس الإسكندري وكبار الرهبان ونفاهم إلى جزيرة فيله Philae جنوب أسوان، وكان كل سكاها من الوثنيين. وما أن رست سفينة الرهبان بالجزيرة حتى خرجت عليهم ابنة كاهن الجزيرة، وكان بها شيطان، تصرخ وتصيح ماذا أتى بهم، وهل يريدون أن يستولوا على جزيرهم. فانتهر القديس مقاريوس الشيطان فخرج منها فاستردت عقلها وقبلت الإيمان، وأيضاً أبواها وأهل بيتها، وبعدهم كل سكان الجزيرة، مما سبب صدمة للوكيوس وأمر بإعادة الرهبان إلى بريتهم بعد أقل من عام.

 <sup>(</sup>٦) لم يبق من مؤلفات القديس مقاريوس إلا كتاب عظاته المحتوية على ٥٠ عظة بالقبطية واليونانية إضافة إلى بعض أقواله في كتاب بستان الرهبان.

وقد تجاوز عمر القديس مقاريوس التسعين حتى ضعف حسده حداً، ولكنه ظل إلى النهاية يوصي أولاده بالثبات ومواصلة العبادة. وظهر له في ليلة انتقاله القديسان أنطونيوس وباخوميوس أب الشركة، وبشراه بانتقاله بعد تسعة أيام.

وفي الموعد المحدد ظهر له رفيقه الشاروبيم وجموع الروحيين وأسلم الروح في ٢٧ من برمهات سنة ١٠٨ ش. واحتمع حوله الرهبان (١٥٠٠) وصلوا عليه وتباركوا من حسده ثم دفنوه. وخلفه في قيادة الرهبان تلميذه بفنوتيوس (ببنودة أي عبد الله).

على أن شعبه في شبشير أخذوا حسده فيما بعد (٤٤٠)، وبنوا كنيسة على اسمه ودفنوه إلى حانب المذبح. ولكن البابا ميخائيل الثالث الـ ٧١ (في القرن الثاني عشر) أعاده من حديد إلى البرية، ولايزال إلى الآن في ديره.

#### \* \* \*

هذا هو القديس مقاريوس الذي سميت البرية باسمه، والذي بدأ وحده فحذبت رائحته كل مجي العبادة والوحدة والتكريس، فامتلأت البرية بالآلاف وكثرت الأديرة التي تهدم أكثرها بالإغارات وموحات الإضطهاد، حتى لم يبق منها إلا أربعة أديرة: البراموس في الشمال والأنبا بيشوي والعذراء (السريان) في الوسط وأنبا مقار في الجنوب. وحرج منها القديسون رهباناً وأساقفة وبطاركة حدموا كنيستهم ومجدوا إلههم وحافظوا على الإيمان.

# **عيد البشارة** (\*) (۲۹ برمهات (۱) - ۷ أبريل)

تحتفل الكنيسة بعيد البشارة Annunciation ، أي باليوم الذي بشر فيه الملاك جبرائيل السيدة العذراء ابنة الناصرة بتحسد ابن الله وميلاده منها، أي ببشرى الخلاص للبشر والنجاة من الموت ونوال الحياة الأبدية، أي بداية العهد الجديد وعيد الخليقة الجديدة.

وتسجل بشارة القديس لوقا تفاصيل المشهد الذي بدأه الملاك حبرائيل

<sup>(\*)</sup> القراءات: عشية: مز ١٤٤: ٥، ٧، لو ٧: ٣٦-٥٠؛ باكر: مز ٧٧: ٦، ٧، لـو١: ٢٠- ٢٨؛ القداس: روس: ١- ١٦، ١١ يو ١: ١- ٢: ٦، أع ٧: ٣٣- ٣٤، مز ٤٥: ١١، ١١، ١١ لو ١: ٢٦- ٣٨. (١) في يوم ٢٩ من كل شهر قبطي تعيد الكنيسة بالبشارة والميلاد (الذي تم بعد البشارة بـشهور تسعة - ٢٩ كيهك)، والقيامة (التي يُعتقد أنها تمت في ذات اليـوم - ٢٩ برمهـات، ويـذكر السنكسار أن يوم الجمعة العظيمة التي تم فيها صلب المسيح وقع في ٢٧ من برمهات). وقيل أيضاً أن ٢٩ برمهات هو يوم خروج نوح وعائلته من الفلك حيث بدأ العالم الجديد، وأيضاً يوم خروج بني إسرائيل من مصر وبدء رحلتهم إلى أرض الميعاد.

بتحية العذراء: "سلام لك أيتها الممتلئة نعمة. الرب معك. مباركة أنت في النساء". واللافت للنظر أن العذراء لم تندهش لمرأى الملاك المهيب وإنما اضطربت من كلامه وما عسى أن يكون وراءه. فأفصح الملاك عن إرساليته وبشارته مطمئناً إياها وقائلاً "لا تخافي يا مريم لأنك قد وجدت نعمة عند الله"، ثم أعلن تحقيق الوعد القديم بمجيء المخلص من نسل امرأة ليسسحق رأس الحية إبليس، الذي أسقط أدم وحواء أبا وأم كل حي (تك": ١٥)، وما كتبه الأنبياء بالوحي الإلهي من نبوات صعبة التصديق "ولكن يعطيكم السيد نفسه آية: ها العذراء تحبل وتلد ابناً وتدعو اسمه عمانوئيل (١٠)" (إش٧: ١٤)، مت١: ٣٣)، فيقول لها "وها أنت تحبيلين وتلدين ابناً وتسمينه يسوع. هذا يكون عظيماً وابن العلي يدعى، ويعطيه السرب الإله كرسي داود أبيه، ويملك على بيت يعقوب إلى الأبد. ولا يكون لملكه نهاية" (لو١: ٢٨-٣٣).

وبالطبع كان الكلام غريباً على مسامعها. فالملاك يتكلم عن حبل وولادة لابن العلى فتقول متحيرة: "كيف يكون لي هذا وأنا لست أعرف رجلاً" (لو ١: ٣٤). فيأتي الرد ناسباً الأمر كله إلى التدبير الإلهي "الروح القدس يحل عليك وقوة العلي تظللك"، ثم يسند إيماها بما يكشف عن قدرة الله وإنعامه على أليصابات قريبتها العاقر الطاعنة في السن بابن ريوحنا الذي يهيئ الطريق قدام ابن الله "لأن ليس شيء غير ممكن لدى الله" (لو ١: ٥٥-٣٧).

<sup>(</sup>٢) وهي النبوة التي ذكرها الملاك ليوسف الذي اضطرب لحمل مريم، والذي لم يشأ أن يشهّر بها لأنه كان باراً "وأراد تخليتها سراً" فظهر له وطمأنه "أن الذي حُبل به فيها هو من الروح القدس، فستلد ابناً وتدعو اسمه يسوع (مخلص). لأنه يُخلص شعبه من خطاياهم. وهذا كله لكي يتم ما قيل من الرب بالنبي القائل.. (ثم ذكر له النبوة) (مت ١: ١٩ - ٣٣).

وهنا تذعن العذراء لخطة الله، وتصدق على أمره "هوذا أنا أمة الرب. ليكن لي كقولك" (لو ١: ٣٨). وهكذا بدأ تحقيق الخلاص بيوم البشارة، أي الخبر السار، الذي أدخل الفرح من جديد في حياة الناس بعد أن ساد عليهم حزن الموت طويلاً. بل قد سبق مجيء المسيح قرون أربعة لم يكن فيها أنبياء وغلب عليها الصمت والغربة والظلام.

هكذا بشر الملاك الرعاة بميلاد المسيح قائلاً: "ها أنا أبشركم بفرح عظيم يكون لجميع الشعب. إنه وُلد لكم اليوم في مدينة داود مخلص هو المسيح الرب" (لو ٢: ١٠). ويذكر الكتاب أن المجوس حاملي الهدايا للمولود لما رأوا النجم الذي كان يتقدمهم في المشرق وجاء ووقف فوق حيث كان الصبي "فرحوا فرحاً عظيماً جداً" (مت ٢: ١٠).

### ■عن البشارة:

الإنجيل هو البشارة المفرحة. ومكتوب عن المسيح بعد بدأ كرازته أنه حاء إلى الجليل يكرز ببشارة ملكوت الله قائلاً: "قد كمل الزمان واقترب ملكوت الله. فتوبوا وآمنوا بالإنجيل" (مر ١: ١٤، ١٥) (٣). والأناجيل الأربعة نسميها البشائر، وكتّاب الأناجيل نسميهم البشيرين.

+ والبشارة في معناها الخاص ترتبط ارتباطاً مباشراً بشخص المسيح فهو موضوع البشارة. ومكتوب عن لقاء فيلبس الشماس بالخصي الحبشي الذي قاده للإيمان أنه "بشره بيسوع" (أع٨: ٣٥). والقديس بولس أيضاً

<sup>(</sup>٣) المسيح بشّرنا أيضاً بالغفران، وبإرسال الروح القدس وعمله فينا، وبوجوده معنا كل الأيام (مت٢٨: ٢٠)، وبمساندته لنا في الآلام (مت٢١: ٢٩)، وبمحيئه ثانية لتمحيدنا وإدخالنا إلى ملكوته الأبدى.

لما التقى بالفلاسفة الأبيكوريين والرواقيين في أثينا "كان يبشرهم بيسوع" (أع١٧: ١٨).

+ وهدف البشارة هو الخلاص والمصالحة مع الله بالإيمان بسشخص يسوع المسيح الذي حقق الفداء بموته وقيامته، ووسيلتها هي الإنجيل (بمعنى البشارة والكرازة أو الإنجيل المكتوب كلمة الله) "الإنجيل الذي بسشرتكم به" (١ كوه ١: ١).

+ وبحال البشارة هو العالم كله. وهي بدأت بمجيء الرب المتجسد، ولابد أن تستمر إلى آخر الأيام لتصل هبة الخلاص لكل البشر "ويُكرز ببشارة الملكوت هذه في كل المسكونة شهادة لجميع الأمم ثم يأتي المنتهى" (مت ٢٤: ١٤) (من حديث المسيح مع تلاميذه قبل صليبه عن الأيام الأخيرة).

+ والكرازة بإنجيل الخلاص، وعمل الله في حياتنا، ليست فقط مهمة التلاميذ والرسل والآباء والخدام، ولكنها عمل كل مؤمن احتبر الخلاص ويحيا في الإيمان وينتظر حياة الدهر الآتي. والرب بعد أن شفى الرجل ذا الأرواح النجسة قال له "اذهب إلى بيتك وإلى أهلك واخبرهم كم صنع الرب بك ورهمك" (مره: ١٩). ويقول الكتاب أنه "مضى وابتدأ ينادي في العشر المدن كم صنع به يسوع. فتعجب الجميع" (مره: ٢٠).

والرب لما دعا المؤمنين "ملح الأرض ونور العالم" فهو ضمناً كان يشير إلى مسئوليتهم بتفعيل دورهم في العالم ملحاً يحفظ ويصلح "إن فسد الملح فبماذا يُملح. لا يصلح بعد لشيء إلا لأن يطرح خارجاً ويداس من الناس" (مته: ١٣)، ونوراً يهدي ويبدد الظلمة ويبشر الجلوس في ظلال

الموت "فلا يمكن أن تُخفى مدينة موضوعة على جبل، ولا يوقدون سراجاً ويضعونه تحت المكيال، بل على المنارة فيضيء لجميع الدين في البيت. فليضئ نوركم هكذا قدام الناس، لكي يروا أعمالكم الحسنة، ويمجدوا أباكم الذي في السموات" (مت٥: ١٤ - ١٦).

+ وفي أيام النبي أليشع حاصر جيش أرام بخيله ومركباته طويلاً مدينة السامرة عاصمة إسرائيل، وعاني الشعب مجاعة شديدة حتى أكل الناس أولادهم. ولكن الرب أزعج حيش أرام بصوت مركبات وخيل حيش عظيم، فأصابهم الرعب حتى ألهم فروا مذعورين وقت العشاء للنجاة بأنفسهم، تاركين خيامهم وفيها كل ما كانوا قد استولوا عليه. وكان هناك أربعة رجال برص عضهم الجوع بنابه كغيرهم، وغامروا بالدخول إلى محلة الأراميين ليجدوا طعاماً. فأدهشهم أن وحدوا كل الخيام خالية والساحة يخيم عليها الصمت. فدخلوا خيمة وأكلوا وشربوا حتى شبعوا وأخذوا فضة وذهب وثياب وطمروها. ثم رجعوا ودخلوا خيمة أخرى وفعلوا هكذا. وفجأة توقفوا وقالوا بعضهم لبعض "لسنا عاملين حسناً.

فذهبوا من فورهم، وقبل أن يبدأ النهار، وبشروا الإسرائيليين الـــذين سحقتهم المجاعة، وكان الملك يحسبها مكيدة أرامية لاســـتدراج جيــشه ودحره، ولكن لما أرسل رسلاً ليتكشفوا الأمر وجدوا كــل مــا نهبهــه الأراميون ملقى في الطريق بسبب هروبهم على عَجَل.



نعم.. عمرنا كله مجال للبشارة وإعلان محبة الله لنا، وعمل الخير، وإحياء الرجاء في قلوب الخطاة واليائسين، ولا يصح أن نصمت، أو نستصغر شأننا، أو نتحلل من التزامنا، أو نتهرب من أداء دورنا كتابعين للسيد. ولنستند على النعمة لكي نبقى بحياتنا وحدمتنا بشارة للسالكين في الظلمة وظلال الموت، وتشجيعاً ومساندة للمجاهدين والفاترين والمقصرين وفاقدي الرجاء، نقدم لكل منهم شخص المسيح المحب للخطاة، الفاتح ذراعيه لجميع المتعبين والثقيلي الأحمال (مت ١١ : ٢٩).

ولنعلم أن سقوطنا وإنحلالنا هو بهجة للساقطين ونصراً لعدو الخير. وأهل العالم يفرحون شامتين بنكسة المتدينين حتى لو كانوا مؤمنين شكليين، أو رجال دين محترفين خضعوا للشهوة متسترين بموقعهم. ومجبتنا للمسيح وإدراكنا لحتمية دورنا في بشارة العالم والكرازة بالملكوت يُلزمنا أن ننتبه وألا نعتمد على ذواتنا وإنما على الروح القدس الذي يهب القوة، ويديم علينا نعمة الصمود في التجارب وغلبة الجسد.



"سلام لك أيتها الممتلئة نعمة. الرب معك مباركة أنت في النساء"

(لو ۱: ۲۸)

### = أحد التناصير (\*)

### روَيْتُ النَّاوِي

بدا الأمر كأنه مصادفة.. ففيما كان الرب مجتازاً رأى إنساناً أعمى منذ ولادته. ولكن مجرى الأحداث يكشف أن هناك تدبيراً إلهياً، وأن الرب أراد أن يخاطبنا من خلال لقائه المعجزى بالمولود أعمى المغبوط. وألقت الحوارات المختلفة بين الرب وتلاميذه، وبين الأعمى البصير وحيرانه، وبينه وبين الفريسيين، وبين الرب وبينه، قبل وبعد المعجزة، وملابساتها، كشيراً من النور على أعمال الله معنا، وعلى التوجّه الصحيح في معاملاتنا مع الله.

(١) "فسأله تلاميذه قائلين يا معلم من أخطأ هذا أم أبواه حتى ولد أعمى. أجاب يسوع لا هذا أخطأ ولا أبواه لكن لتظهر أعمال الله فيه" (يو ٣٠٢:٩).

<sup>(\*)</sup> القراءات: القداس: كوس: ٥-١٧، ١يوه: ١٣-٢١، أع٢٧: ٢٧-٣٧، يوه: ١-٤١. اختارت الكنيسة فصل إنجيل القداس عن تفتيح عيني المولود أعمى ليُقــرأ في قـــداس أحـــد التناصير للعلاقة الوثيقة بين المعمودية والحياة في النور بعد الخروج من الظلام.

فالله يسمح للمتاعب والمشاكل والآلام أن تقــتحم حياتنا، لــيس كعقاب لأننا أخطأنا، وإنما هي في جوهرها جزء من طبيعة الحياة الـــت شوهتها الخطية وسيماها النقص والضعف، ومع هذا فالله المحب يستخدمها كمحال كي تظهر أعمال الله فينا، أي ليكشف لنا عن رعايته وأبوته.

والله يتمجد فينا إذا رضينا شاكرين بما يسمح لنا به كمؤمنين يثقون دوما فى محبة الله "الذى لم يشفق على ابنه بل بذله لأجلنا أجمعين" (رو ٨: ٣٢)، وأن كل الأشياء بالتالى "تعمل معا للخير للذين يحبون الله" (رو ٨: ٢٨).

(۲) "قال هذا وتفل على الأرض وصنع من التفل طينا وطلبى بالطين عينى الأعمى. وقال له اذهب اغتسل فى بركة سلوام (الذى تفسيره مرسل). فمضى واغتسل وأتى بصيراً" (يو ۹: ۲، ۷).

من حديد يستخدم الخالق تراب الأرض (تك ٢: ٧) ويصنع منه طينا ليمنح الأعمى عينين، لم تكونا له من قبل، فيرى النور والكون لأول مرة، كما تكمل رؤيته لابن الله الذى جاء لينير قلبه وعقله، وينقله من ظلمة الخطية القاتلة للنفس إلى الحياة فى النور. وهكذا يقدم المسيح نفسه إلها قادرا على كل شيء وعلى تلبية نداء كل محتاج "إلى الآن لم تطلبوا شيئا باسمى. اطلبوا تأخذوا ليكون فرحكم كاملاً" (يو ٢١: ٢٤)، "كل ما تطلبونه فى الصلاة مؤمنين تنالونه" (مت ٢١: ٢٢).

(۳) "قال لى أذهب إلى بركة سلوام واغتسل فمضيت واغتسلت فأبصرت" (يو ۹: ۱۱).

كانت طاعة الأعمى وتصديقه وتنفيذه الأمين لأمر الرب بالذهاب إلى بركة سلوام والاغتسال من مائها، القسط الذي تحمله الأعمى من تدبير الله الذي انتهى بأن نال الأعمى نعمة البصر التي حُرمها منذ ولادته.

ولو كان قد ارتاب فى فاعلية الطين المختلط باللعاب فى إعادة البصر لضرير، أو استثقل هذه المسيرة إلى بركة سلوام رغم توافر الماء حوله، أو لم يرُقه أن الرب لم يشفه فى الحال وحمله هذا العبء، لما نال شيئا ولواصل مسيرة حياته فى الظلام.

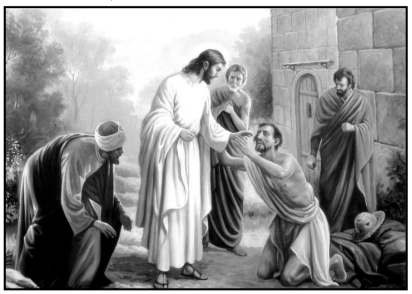
إن خطة الله في حياة الناس تتطلب مشاركتهم في العمل بكل إخلاص "فإننا نحن عاملان مع الله" (١كو٣: ٩) "اشترك في العمل مع عبيدك في كل عمل صالح" (أوشية المسافرين)، وهو ما عناه طلب المسيح واهب الحياة ممن حوله أن يرفعوا الحجر عن قبر لعازر وبعدها أقامه. فالله يكرم الإنسان ويحترم حريته بأن يشركه معه في العمل. وبالتالي فلكي فلكي التغيير لابد من توفّر إرادة التغيير فينا. وسؤال المسيح لمريض بركة بيت حسدا "أتريد أن تبرأ" (يو٥: ٦) يحمل في طياته هذه الضرورة التي يظنها البعض أمرا مفروغا منه. ولكن هذا ليس صحيحا. فكثيرا ما طلبنا من الله الحياة الجديدة بينما نحن لا نريد أن نتخلي عن موقعنا في الظلام. والنتيجة أننا لا ننال شيئا من عند الرب (يع١: ٧). والذين طلب الرب أن يضمهم إلى جماعة المفديين و لم يريدوا، ترك لهم بيتهم حرابا (مت٢٠: ٣٧، ٣٨).

هل يوجد حل لهؤلاء؟ نعم. يوجد. فالذين يفتقدون الإرادة وإن كانوا يرغبون في تغيير الحياة فليطلبوها من الله "أما من تعوزه.. فليطلب من الله الذي يعطى الجميع بسخاء ولا يعير فسيعطى له" (يع١: ٥)، "أؤمن يا سيد فأعن ضعف إيماني". (مر٩: ٢٤).

لا تكفى إذن النوايا الطيبة، بل لابد من الجهاد المستند للنعمة وممارسة الإيمان بالعمل لتأكيد الحاجة إلى الله كل الحياة.

(٤) "فمضى واغتسل وأتى بصيرا" (يو ٧:٩). في اغتسال الأعمى وعودت بصيرا إشارة سرّية إلى المعمودية كولادة حديدة وإعادة خلق بالروح القدس. وكما أن عيني الأعمى عندما اغتسلت استنارت، فإن ميلادنا الجديد بالروح يجعلنا أولادا لله. والإيمان يضرم عمل الروح هذا فيتحدد القلب والذهن والسلوك وتستنير الحياة برمتها.

من هنا فإن الكنيسة تسمى المعمودية "سر الاستنارة". كما اختارت هذا الأحد من الصوم الكبير<sup>(1)</sup> ليكون يوما لتعميد (تنصير) المؤمنين الجدد وانتقالهم من جماعة الموعوظين (ثم للأطفال فيما بعد) لكى يشتركوا مع سائر الكنيسة في الاحتفال بعيد القيامة الذي يلى الصوم الكبير.



" اذهب اغتسل في بركم سلوام... فمضى واغتسل وأتى بصيرا " (يو ٩: ٧)

<sup>(</sup>۱) بعض الكنائس تمارس التعميد من عشية أحد التناصير، أى من عصر السبت (فقد أحرى الرب معجزة شفاء الأعمى يوم سبت - يو ۹: ۱۶)، بعد أن كان تعميد الموعوظين في القرون المسيحية الأولى يتم يوم سبت النور.

العلاقة إذاً وثيقة بين المعمودية والحياة في النور وقداسة القلب والحواس والتطلع إلى النور الأبدى. ويصير السلوك في الظلمة – من ثم استهتارا بنعمة المعمودية وإنكارا للإيمان "إن قلنا إن لنا شركة معه وسلكنا في الظلمة نكذب ولسنا نعمل الحق" (١يو١: ٦)، ولكن تبقي التوبة دائما باباً مفتوحاً للعودة إلى النور.

(٥) تقدم لنا أحاديث الأعمى الذى أبصر نموذجا فى تدرج المعرفة بالرب حتى تكتمل فى الإيمان به:

- + "إنسان يُقال له يسوع صنع طينا وطلى عيني.." (يو ٩: ١١)؛
  - + "إنه نبي" (يو٩: ١٧)؛
- + "إنما أعلم شيئاً واحداً: أني كنت أعمى والآن أُبصر" (يو ٩: ٢٥)؛
  - + "لو لم يكن هذا من الله لم يقدر أن يفعل شيئا" (يو ٩: ٣٣)؟
- + أتؤمن بابن الله.. من هو يا سيد لأومن به. فقال له يسوع قد رأيته والذى يتكلم معك هو هو، فقال أؤمن يا سيد وسجد له" (يو ٩: ٣٨).

ف كتشافنا لله كمخلص قد يحتاج وقتا (أو ربما عمرا)، واحتياز مراحل تتصاعد حتى يأتى الاختبار الحقيقى وإعلان الإيمان وممارسته بالعمل. وأولى الخطوات هي التوبة الشاملة وتغيير اتجاه الحياة نحو المخلص وملكوته.

وعلينا ألا نكتفى بأن يكون المسيح رفيق طريق لبعض الوقت ثم نفترق، أو أن يكون بالنسبة لنا معلماً عظيماً تثير كلماته الإعجاب دون أن نستطيع تنفيذ وصاياه، أو أحد رجال الله الذين يصنعون المعجزات بقوة الله، أو حتى أن يكون نبياً تحدث عن المستقبل وصدقت كلماته.. فالمسيح أعظم بما لا يقاس. إنه ابن الله الذي صالحنا مع الآب بموته (روه: ١٠) لا كوه: ١٩) إذ أحبنا حتى المنتهى، والنور الحقيقى الذي ينير كل إنسان

(يو ۱: ۹)، ومخلص العالم الوحيد (أع٤: ۱۲)، والقادر أن يهبنا هنا الحياة الجديدة المنتصرة (٢كـو٢: ١٤) وفى الـــدهر الآتـــى الحياة الأبديــة (مر ١٠: ٣٠، لو ١٨: ٣٠): وعلينا ألا نرضى بأقل من ذلك.

#### ■الخطية عمى:

يصح القول إن الخاطئ – المتمسك بخطيئته – هو أيضاً أعمى "لأهم مبصرين لا يبصرون" (مت١٣: ١٣، لو٨: ١٠): فهو أعمى روحياً وإن كان مبصرا حسديا. فالخطية (الظلمة) أعمست عينيه السروحيتين (ايو٢: ١١) وصار خاضعاً لسيطرها، عاجزا عن رؤية الحق وإدراك انحرافه عن الوصية وتغربه عن الله وعصيانه، ومستعبداً تحت أركان العالم، وغافلاً عما ينتظره من مصير: "لأن الذي ليس عنده هذه (الإيمان والحبة وسائر الفضائل الموهوبة لنا بالنعمة) هو أعمى قصير النظر قد نسي تطهير خطاياه السالفة" (٢بط ١: ٩).

### ■عن الخطية والظلمة:

وعلاقة الخطية بالظلمة في كلمات الكتاب واضحة:

"إن كانت عينك شريرة فجسدك كله يكون مظلماً" (مت٦: ٣٣، لو ١١: ٣٤)؛

"من يحب أحاه يثبت في النور وليس فيه عثرة، وأما من يبغض أحاه فهو في الظلمة، وفي الظلمة يسلك، ولا يعلم أين يمضى لأن الظلمة أعمت عينيه" (١١٠١٠)؛

"فسيروا مادام لكم النور لئلا يدرككم الظلام. والذي يسسير في الظلام لا يعلم إلى أين يذهب" (يو١٢: ٥٥)؛

"كنتم قبلا ظلمة وأما الآن فنور في الرب"(اف٥: ٨).

#### ■كيف نبصر؟

ولن يتخلص الخاطى من ضلاله وينجو من الهلاك الذى يترصده إلا:

+ باكتشاف عماه وانحرافه وحاجته وإحزانه لروح الله الــذى نالــه بالمعمودية، ورفض الحياة البائسة التي يمكن أن تستمر إلى النهاية. هكــذا كان صوت الله لملاك كنيسة اللاودكيين يكشف له عن ضــلاله "لأنــك تقول إني أنا غني وقد استغنيت ولا حاجة لي إلى شئ، ولست تعلم أنك أنت الشقى والبئس وفقير وأعمى وعريان" (رؤ٣: ١٧).

+ بالالتجاء بالتوبة إلى الإله المحب القادر على منح الرؤية والبصيرة السروحية والتحرر من قيود الظلام: "روح السرب على لأنه مسحنى لأبشر المساكين أرسلنى لأشفى المنكسرى القلوب لأنادى للمأسورين بالإطلاق وللعمى بالبصر وأرسل المنسحقين في الحسرية" (إش ٢٤: ٧)

"أنا هو نور العالم من يتبعنى فلا يمشى فى الظلمة بل يكون له نــور الحياة"(يو ٨: ١٢)؟

"أنا قد جئت نورا إلى العالم حتى كل من يــؤمن بى لا يمكــث فى الظلمة" (يو ١٢: ٤٦)؛

"أشير عليك أن تشترى منى ذهبا مصفى بالنار لكى تستغنى وثيابا بيضا لكى تلبس فلا يظهر خزى عريتك وكحّل عينيك بكحل لكى تبصر. إلى كل من أحبه أوبخه وأؤدبه فكن غيورا وتب"(رؤ٣: ١٨، ١٩).

+ بالاحتماء في قوة الله ووسائط نعمته: صلاةً وكلمةً وتوبةً وشركةً في الجسد والدم ليظل الروح الذي ولدنا في المعمودية مُضرماً هادياً، والتوبة متأججة، والتغيير إلى الأفضل متواصلاً، متذكرا قول الرب لمريض بيت

حسدا بعد شفائه هما أنت قد برئت. فلا تخطئ أيضاً لئلا يكون لك أشر "(يوه: ١٤)؛ "وهذه هي الدينونة أن النور قد جاء إلى العالم وأحب الناس الظلمة أكثر من النور لأن أعمالهم كانت شريرة" (يو٣: ١٩).

#### 

بعد إعلان الأعمى عن إيمانه وسجوده للرب، أى بعد أن أكتمل له نور العينين ونور القلب، قال الرب في أعقاب هذه المعجزة الكبيرة "لدينونة أتيت أنا إلى هذا العالم حتى يبصر الذين لا يبصرون ويعمى الذين يبصرون" (يو ٩: ٣٩). فإذا كان الرب هو نور الحياة ونبع الحب الذي يفيض قلبه إشفاقا ورحمة على الخطاة الذين يلجأون إليه، وإذ يلتقونه ينالون نعمة التغيير وينتقلون من الموت إلى الحياة، فإنه للخطاة الآخرين، الرافضين دعوة الخلاص، هو الجبّار الآتى يوما للدينونة، كما ذكر الرب قبلا في حديثه إلى نيقوديموس "الذي لا يؤمن قد دين لأنه لم يؤمن باسم ابن الله الوحيد" (يو ٣٠ : ١٨)، أو كما قال المعمدان لتلاميذه "الذي يؤمن بالابن لي يرى حياة بل يمكث عليه غضب الله" حياة أبدية والذي لا يؤمن بالابن لن يرى حياة بل يمكث عليه غضب الله" (يو ٣٠ : ٣٦).

أمام عيوننا الآن – وحتى النفس الأخير – يطالعنا وجه المسيح المخلص بكل حنانه المتدفق.. ولكنه في اليوم الأخير سيأتي في محده لإعلان الخلاص الأخير وتمجيد قديسيه (عبه: ۲۸، ۱بط۱: ٥) من ناحية، ولدينونة الخاطئ "من داس ابن الله وحسب دم العهد الذي قُدْس به دنسا وازدري بروح النعمة" (عب، ١: ٢٩) من ناحية أحرى.

فهل يبقى بعد مجال للاختيار بين النور والظلمة؟!



## أعياد شهر برمودة

- عيد دخول المسيح أورشليم (أحد الشعانين)
  - أسبوع الآلام
  - أسبوع الآلام وأفاقه الروحيت
  - خميس العهد أو الخميس الكبير
    - الجمعة العظيمة
- المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة
  - عن ألحان جمعة الصلبوت
    - سبت النور
    - عيد القيامة
    - القيامة والخلاص
  - جسد قيامته وجسد قيامتنا
    - اثنين القيامة
    - معنا ولانشعربه
      - أحد توما
  - المسيح يلتقى تلاميذه بعد القيامة
  - عيد مارجرجس ( ٢٣ برمودة أول مايو )
    - عید مارمرقس ( ۳۰ برمودة ۸ مایو )

# عيد دخول المسيح أورشليم

(أحدالشعانين)(\*)

أكثر من ثلاث سنوات مضت منذ استعلان المسيح المتفرّد على ضفاف الأردن بعد أن أعتمد من يوحنا (مست٣: ١٦، ١٧). وخلال سنوات حدمته هذه كان الرب - من ناحيته - يتفادى التصعيد مع السلطات الرومانية والدينية، بغير تنازل عن قول الحق، كي لا يتعجّل يوم الصليب قبل الوقت المعين.

كما كان يكبح مشاعر الجموع الذين كانوا يريدونه زعيماً قادراً على تحريرهم (يو ٦: ١٥)، بل إنه كان يوصي من يصنع معهم آية ألا يذيعوا ما جرى (مت١٥: ١٦)، كما أوصى

<sup>(\*)</sup> القراءات: عشية: مز١١٨ : ٢٥، ٢٦، يو١٢: ١-١١؛ باكر: مز٦٦: ١٩، ٣٥، لو١٠: ١-١٠؛ القراءات: عشية: مز١٨: ٢، ١٠ مت٢١: ١-١٠، القداس: عب٩: ١١-١١، أع٢٨: ١١-١١، مز١٨: ٣، ١، ٢، مت٢١: ١-١٧، مر ١١: ١-١١، لو ١٩: ٢٩-٤٨، يو١٢: ١-١٩.

تلاميذه ألا يخبروا أحداً بما رأوه يوم التجلـــي (مــــت١٧: ٩، مـــر٩: ٩، لو٩: ٣٦).

على أنه لما جاء ملء الزمان لاجتياز الآلام رأينا الرب يمسك بيده زمام الأحداث، ويتحول من الكرازة الهادئة، والبعد عن أورشليم والهيكل، إلى المحاهرة بغير تحفظ و دخوله أورشليم بموكب احتفالي غير مسبوق، ويقبل عن رضا إعلانه ملكاً، وهو ما رفضه قبلاً، وذلك قبل أيام خمسة من الاحتفال بالفصح، حيث تمتلئ أورشليم باليهود الآتين من الداخل والخارج (يو ١١: ٥٥)، فضلاً عن أن معجزة إقامة لعازر الباهرة لم يكن قد مضى عليها إلا أيام، فهذه بدورها أسهمت في زيادة أعداد من احتفلوا بدخول أورشليم (يو ٢١: ١٨). وقبل هؤلاء وبعدهم كان حوله مجبّوه من الجليليين الذين عرفوه معلماً صادقاً لا يهاب الأقوياء، وكصاحب معجزات خفّف عن الآلاف آلامهم، فمَن غيره يكون الملك على كرسى داود أبيه؟!

#### ■ مسار الأحداث السابقة:

أثارت إقامة الرب للعازر، وإيمان الكثيرين به، مخاوف رؤساء الكهنة والفريسيين وعزمهم على التخلص منه (١)، حتى أن قيافا رئيس الكهنة قال "إنه خير لنا أن يموت إنسان واحد عن الشعب ولا قلك الأمة كلها" (يو ١١: ٥٠).

كان الرب وقتها في بيت عنيا، ولما علم بنيتهم أن يقتلوه مـضى إلى برية الأردن حيث مكث مع تلاميذه في مدينة أفرايم، شمال غـربي أريحـا

<sup>(</sup>١) بل أنهم تشاوروا ليقتلوا لعازر أيضاً (يو١٢: ١٠).

(يو ۱۱: ۵۳، ۵۶) لعدة أيام، عاد بعدها إلى بيت عنيا<sup>(۲)</sup>، قبل الفصح بستة أيام (السبت) ليحضر مع تلاميذه حفل عشاء أقيم ابتهاجاً بقيامة لعازر (يو ۱۲: ۱، ۲)، الذي كان أحد المتكئين، حيث احتشد كثير مسن اليهود "جاءوا ليس لأجل يسوع فقط، بل ينظروا أيضاً لعازر الذي أقامه من الأموات" (يو ۱۲: ۹). وخلال الحفل قامت مريم ودهنت قدمي الرب بالطيب ومسحتهما بشعرها، والرب رأى في فعلها هذا أنها سبقت وكفنته قبل موته القريب (مت ۲: ۱۲). وهو يذكر في حديثه الموت والتكفين الذي ينتظره بعد أيام بغير اضطراب ولا وجل، كأنه يتكلم عسن شخص أحر، فهو "عالم بكل ما يأتي عليه" (يو ۱۸: ٤)، وهو متأهب له.

### ■ في الطريق إلى أورشليم:

صباح الأحد بدأ الرب مسيرته من بيت عنيا صاعداً إلى أورشليم، وهو يتقدم تلاميذه الذين كانوا متحيرين، بل وخائفين (مر ١٠: ٣٢)، وهم يرون معلمهم صامتاً، واجتاحهم شعور غامض أهم مقبلون على أيام صعبة. والرب يشفق عليهم ويأخذهم على انفراد (فقد كان حولهم كثيرون من الصاعدين إلى الهيكل) ويصارحهم على ينتظره وينتظرهم، قائلاً لهم من حديد "ها نحن صاعدون إلى أورشليم (وسيتم كل ما هو مكتوب بالأنبياء عن ابن الإنسان) وابن الإنسان يُسلم إلى رؤساء الكهنة والكتبة فيحكمون عليه بالموت ويسلمونه إلى الأمم لكي يهزأوا به (ويُسشتم) (ويتفلون عليه) ويجلدوه ويصلبوه (ويقتلونه) وفي اليوم الثالث يقوم" (مت ٢٠: ١٧ - ٢٠)، ورغم أن

<sup>(</sup>٢) في الطريق من أفرايم إلى بيت عنيا مروا بأريحا أولاً (التي تبعد حوالي ٢٠ ميلاً شرقي أورشليم) حيث شفى الرب أعميين تبعاه فيما بعد (مت٢٠: ٢٩-٣٤)، وإن كان البشيران مرقس ولوقا يذكران واحداً فقط منهما اسمه بارتيماوس ابن تيماوس (مر١: ٤٦)، ويبدو أنه كان معروفاً في المكان (مر١: ٤٦-٥)، لو ١٠-١)، وحديثه المكان (مر١: ٤٦-٥)، لو ١٠-١)، وحديثه عن مثل العبيد العشرة (لو ١٩: ١١-٢٠).

الكلام كان حدًّا هذه المرة، ولكن التلاميذ لم يدركوا مغزاه، ومكتوب "وأما هم فلم يفهموا من ذلك شيئاً، وكان هذا الأمر مُخفًى عنهم ولم يعلموا ما قيل" (لو ١٨: ٣٤)، فالرب كان يتقدم نحو الصليب ويحمل عبئه وحده، وإن لم يكن أبداً وحده (يو ١٦: ٣٢).

ولما صاروا أمام قرية بيت فاجي (٢) القريبة "أرسل الرب اثنين مسن تلاميذه وقال لهما: اذهبا إلى القرية التي أمامكما. فللوقت وأنتما داخلان تجدان جحشاً مربوطاً لم يجلس عليه أحد من الناس (قط)، فحُلاه وأتيا به، وإن قال لكما أحد لماذا تفعلان هذا فقولا الرب محتاج اليه. فللوقت يرسله إلى هنا" (مراا: ١-٣، لو١٤ ٢-٣١) (٤). وكلمات الرب تكشف أنه كلي المعرفة، ويتكلم بسلطان مؤكداً أن ما يطلبه سيتم. وفي نفس الوقت فهو لم يتخلّ عن اتضاعه، ولم يترفع "الرب" في يتقدم إلى البشر كأنه "محتاج". ونعرف أن التلميذين "وجدا كما قال لهما" (لو١٩: ٣٢)، وأتيا بالجحش وألقيا عليه ثياهما فجلس عليه (مرا١: ٧).

<sup>(</sup>٣) أو "بيت التين" Fig الذي تشتهر بزراعته.

<sup>(</sup>٤) ولكن إنجيل متى يشير إلى "أتان مربوطة وجحش معها" تحقيقاً لنبوة زكريا قبل حوالي خمسة قرون "قولوا لابنة صهيون: هوذا ملكك يأتيك وديعاً، راكباً على أتان وجحس ابسن أتسان" (مع١٦: ٢، ٥)، والتي يذكرها القديس يوحنا "لا تخافي يا ابنة صهيون. هوذا ملكك يأتيك جالساً على جحش أتان" (يو١٢: ٥١)، والنص كما حاء في نبوة زكريا "ابتهجي جداً يا ابنة صهيون. اهتفي يا بنت أورشليم. هوذا ملكك يأتي إليك. هو عادل ومنصور وديع وراكب على حمار وعلى جحش ابن أتان" (زك٩: ٩). وهذه النبوة تستدعي نبوة أقدم قالها يعقوب وهو يعطي البركات لأولاده وكان الكلام عن يهوذا (الذي من سبطه حاء المسيح) ونصة "رابطاً بالكرمة جحشه وبالجفنة ابن أتانه، غسل بالخمر لباسه وبدم العنب ثوبه" (تك٤٤: ١١). والكلمات تكشف عن ارتباط دخول الرب أورشليم على الجحش ابن الأتان والدم النازف بالصليب يوم الفصح. والبعض يرى أن الاحتلاف بين النصوص قد يرجع لقصور في الترجمة السبعينية من العبرية إلى اليونانية. ولكن للتوفيق بين النصوص فهناك من يقول أن الرب حلس على الجحش الصغير وحده ولكن أمه الأتان كانت معه لارتباطه كما. والبعض يقبل أن الرب حلس على المحش والأتان (مت ٢١: ٧) فالمسافة لم تكن قصيرة حتى بلغ أورشليم.

والرب في حلوسه على الجحش<sup>(٥)</sup> يقدم نفسه كملك مختلف: فهو "وديع ومتواضع القلب" (مت١١: ٢٩)، ولا يركب فرساً مطهما ويمسك سيفاً وحوله جنود، كالملوك الفاتحين، وإنما حوله تلاميذه البسطاء وجمع صغير يهتف له مسبحاً، وهو ملك عادل ومنصور يصنع سلاماً ويستولي على القلوب ببذله حياته عنها حباً وهي تتبعه إيماناً.

#### ■ يستقبلونه ملكاً:

مع هذا، فقد استقبله الناس ملكاً. هكذا فرش الجموع ثياهم كي يسير عليها (١) وآخرون فرشوا الطريق بأغصان السشجر (مست ٢١: ٧، ٨، مر ١١: ٧، ٨، لو ١٩: ٣٥، ٣٦)، والبعض "أحذوا سعوف النخل وخرجوا للقائه" (يو ١٢: ٣١) "والجموع الذين تقدموا والذين تبعوا كانوا يصرخون قائلين: أوصنا (٨) لابن داود. مبارك الآتي باسم السرب. (مباركة مملكة أبينا داود الآتية باسم السرب). أوصنا في الأعالي المرب، (مر ١١: ٥، مر ١١: ٥٠)

\_

<sup>(</sup>ه) في تفسير العلامة أوريجانوس والقديس أغسطينوس أن الأتان يرمز إلى الأمة اليهودية والجحش إلى الأمم، وأن ما يذكره الكتاب أن الجحش "لم يجلس عليه أحد" يشير إلى جهل الأمم، كما أن رضى الححش بجلوس الرب عليه يشير إلى قبول الأمم الإيمان.

<sup>(</sup>٢) مذكور في سفر الملوك عند مسح ياهو ابن يهوشافاط ملكاً على إسرائيل أن كل واحد من عبيده "أخذ ثوبه ووضعه تحته على الدرج نفسه وضربوا بالبوق وقالوا: قد ملك ياهو" (٢مل ٩: ١-١٣).

<sup>(</sup>v) في سفر الرؤيا نرى من حديد سعف النخل في أيدي المفديين المتسربلين بالثياب البيض في موكب مشابه يصرحون أمام العرش وأمام الخروف قائلين: "الخلاص (= أوصنا) لإلهنا الجالس علمي العرش وللخروف" (رؤ٧: ٩، ١٠)، كما كانت سعوف النخل تستخدم في عيدي المظال والتحديد.

<sup>(</sup>٨) **أوصنا** (وأصلها بالآرامية هوشيعتّا أي أعن - ٢صم١٤: ٤، وتُشتق منها كلمــة الــشعانين) معناها يا رب خلّص أو انقذ (مر ١١٨: ٢٥).

<sup>(</sup>٩) الكنيسة تستخدم هذا النص في احتفالها بأحد الشعانين بلحن بهيج كأنه "سلام الملك" باللغات اليونانية: ਓ٣٤٥٥٢ня٤١٥٥ إفلوجيمينوس...: أي مبارك الآتي باسم الرب، والقبطية: Фхотняєпос أوصنا في الأعالي. هذا همو ملك إسرائيل"، كما تستخدمه في مرد الإبركسيس ومرد الإنجيل. وخلال القداس يمسك السعب بسعوف النخل احتفالاً بالمخلص كما فعلت الجموع في ذلك الزمان.

والرد كفريقين ثم يشتركان معاً.

"ولما قرب الموكب عند منحدر جبل الزيتون ابتدأ كل جمهور التلاميذ (أي المؤمنين) يفرحون ويسبحون بصوت عظيم لأجل جميع القوات التي نظروا قائلين: مبارك الملك الآتي باسم الرب (ملك إسرائيل). سلام في السماء ومجد في الأعالي" (لو ١٩: ٣٧، ٣٨، يو ١٢: ١٣).

وفي هتاف الجموع فرح وابتهاج، وتمجيد لملك إسرائيل الآتي باسم الرب، كما أن فيه توسل لطلب المعونة والخلاص واستعادة مملكة داود التي داسها الغرباء.



"أوصنا لابن داود. مبارك الآتي باسم الرب. أوصنا في الأعالى" (مت ٢: ٩)

#### ■ في الهيكل:

من باب هيرودس في سور المدينة، دخل الرب بموكبه أورشليم "فارتجّت المدينة كلها"، والوافدون من الخارج سألوا "مَن هذا؟" فجاءهم رد الجموع "هذا يسوع النبي الذي من ناصرة الجليل". ولما بلغ الرب الهيكل استمر هتاف الصغار والكبار "أوصنا لابن داود" مما أثار رؤساء

الكتبة والكهنة والفريسيين وطلبوا من يسوع أن ينتهرهم (ربما حشية إثارة السلطات الرومانية)، فأجاب قائلاً "أما قرأتم قط: من أفواه الأطفال والرضع هيأت تسبيحاً" (مز ٨: ٢، مت ٢١: ١٦)، "إن سكت هؤلاء فالحجارة تصرخ" (لو ٩ ١: ٤٠).

على أن الرب فيما هو يقترب من المدينة نظر إليها وبكى عليها قائلاً "إنك لو علمت أنت أيضاً، حتى يومك هذا، ما هو لسلامك، ولكن قد أخفي عن عينيك. فأنه ستأتي أيام ويحيط بك أعداؤك بمترسة، ويحدقون بك ويحاصرونك من كل جانب ويهدمونك وبنيك فيك، ولا يتركون فيك حجراً على حجر، لأنك لم تعرفي زمان افتقادك" (لو ١٩ ١: ١١ - ٤٤).

والرب هنا لا يبكي على أطلال مدينة وهيكل، وإنما على شعب احتاره منذ القديم، وأحاطه برعايته على امتداد القرون، ليكون نوراً وبشارة لمن حوله، ولما تعثّر جاء لخلاصه وكل العالم معه، ولكنه قابل دعوته بالصدود والكراهية، وهكذا أفلتت منه فرصة النجاة.

وقلب الله لا يزال ينفطر من أحل كل خاطئ "وهو لا يشاء أن يهلك أناس بل أن يقبل الجميع إلى التوبة" (٢بط ٣: ٩). وعلى كل واحد أن يعرف أن أيام حياته هي زمان افتقاده، وهي لن تدوم.

#### ■ بيتي بيت صلاة :

في المساء رجع الرب مع الاثنى عشر إلى بيت عنيا، وعاد إلى أورشليم في الميكل" في اليوم التالي (مر ١١: ١٢، ١٥) حيث "كان يعلم كل يوم في الهيكل" (لو ١٩: ٤٧). "ولما دخل يسوع الهيكل ابتدأ يُخرج الذين كانوا يبيعون ويشترون... وقلب موائد الصيارفة وكراسي باعة الحمام، ولم يدع أحداً

<sup>(</sup>١٠) بداية المزمور الثامن تفصح عن أن تسبيح الأطفال هو للرب الذي اسمه مُمحد في كل الأرض وحلاله فوق السموات.

يجتاز بمتاع". وقال لهم "مكتوب.. بيتي بيت صلاة يدعى لجميع الأمــم، وأنتم جعلتموه مغارة لصوص" (إش ٥٦: ٧، إر٧: ١١، مـــت٢١ . ١٣، مر١١: ١٧) (١٧).

الرب أخذته الغيرة على بيته (مز ٦٩: ٩)، فأخذ في طرد المتاجرين بالدين (١٠٠: ٥) الذين حولوا بيت الصلاة إلى سوق للبيع والشراء، وبدل أن يمتلئ رواق الأمم بالمؤمنين ازدحم بالباعة والصيارفة والخراف والحمام، وساده الهرج والمرج، وتغرّب فيه صاحب البيت وأهين اسمه، على أنه ظل في نفس الوقت على عهده مع المساكين وفاض بتحنيه على العمي والعرج الذين تقدموا إليه فشفاهم (مت ٢١: ١٤).

وصوت الرب يرن في أذاننا محذراً، إلى اليوم، من أن تتحول كنائـــسنا إلى نواد اجتماعية أو أسواق للتجارة، ويكون الرب أخر من نلتفت إليه أو نشعر بحُضوره. وهو لن يتأخر عن التدخل والردع.



كما رأينا.. فالرب لما دخل أورشليم كان هناك من احتفى به فرحاً وهتف له، وهناك من ضاق به وتشاور على التخلص منه، كما كان هناك المتغربون غير المبالين الذين لا يشغلهم سوى ذواتهم وأموالهم.

والرب واقف على الباب يريد أن يدخل إلى حياتنا، فأين نحن مــن هؤ لاء؟!

<sup>(</sup>١١) هناك بعض الاختلاف في ترتيب الأحداث بين الأناجيل، ففي بشارقي متى ولوقا كان طرد الباعة يوم الأحد، ولكنه كان في اليوم التالي في بشارة مرقس. كما أن القديس يوحنا يسجل طرد الرب للباعة في بداية خدمته (يو١٢: ١٣-١٧)، وإن أشار هنا أن الرب صنع سوطاً من حبال، بما يعنى أن يكون الرب قد طرد الباعة مرتين.

### ■أسبوع الآلام

### أُسبِى الآلام وآطاف الروحية (\*)

لحوالى قرنين من عمر الكنيسة كان أسبوع الآلام يحتفل به منفصلاً عن الصوم الأربعينى.. ولكن بدءاً من حبرية البابا ديمتريوس الكرام (١٨٨٨م) صار أسبوع الآلام تالياً مباشرة للصوم الأربعينى. وهو يبدو تعديلاً غاية في التوفيق، إذ صارت الكنيسة تحتفل بأسبوع آلام المخلص بعد أن تميأت بالصوم الطويل وما يرافقه من القداسات الكثيرة والصلوات المتواترة والأجواء المناسبة للتوبة والعودة إلى الله.

وإذا كان الصوم الكبير يبرز بين أيام العبادة في الكنيسة باعتباره الصوم الذي بدأه الرب فصار لنا.. فإن تاج الأيام يحمله أسبوع الآلام دون منازع، حيث تكرس الكنيسة كل وقتها لمتابعة عريسها المحب وهو يتقدم غير هيّاب

<sup>(\*)</sup> يُستفاد أيضاً من مقال: "حول الترتيبات الطقسية لأسبوع الآلام" في الكتاب الثالث من "نور الحياة" (ص ٩٦)، الذي يناقش بعض الأفكار التي تضيف إلى حوانب القوة في طقوس ونصوص الصلوات.

نحو الصليب والموت لأجل كل واحد (عب ٢: ٩).. وهو الأسبوع الـــذى احتمعت له من المعاني ما لم تجتمع لغيره من الأسابيع والأيام.

ونحن هنا نتناول سمات أربعة يتفرد بها هذا الأسبوع الذى ينتظر المؤمنون قدومه باللهفة والحنين عاماً بعد عام.

#### ■ فهوأولاً: أسبوع البصخة:

(باليونانية) أو الفصح (بالعبرية) بمعنى عبور، ففيه توقف الرمز القديم (أى خروف الفصح) الذى برش دمه نجا أبكار إسرائيل من الموت "فأرى الدم وأعبر عنكم فلا يكون عليكم ضربة للهلاك" (خر ١٢: ١٣)، وتم حروج بنى إسرائيل من مصر وخلاصهم من عبودية فرعون وعبورهم البحر إلى سيناء فأرض كنعان، وجاء المرموز إليه فصحنا الجديد مخلص كل العالم، الذى بدم صليبه والإيمان به ننجو من أسر إبليس وسجن الموت وننال الحياة الأبدية "لأن فصحنا أيضاً المسيح قد ذبح لأجلنا" (١كوه: ٧).

وقد ظلت علاقة المسيح بالفصح والفداء بادية منذ ميلاده حين كان التدبير أن يكون ذلك في مزود للبقر (المعدة للذبح)، وأشار إليه المعمدان قبل المعمودية "هوذا حمل الله الذي يرفع خطية العالم" (يو ١: ٢٩). وحتى بعد قيامة الرب بقيت آثار المسامير وطعنة الحربة في حسده علامة محبة أبدية ختمت بالدم. وفي رؤياه ذكر عنه القديس يوحنا". ورأيت فإذا في وسط العرش... خروف قائم كأنه مذبوح" (رؤ ٥: ٦)، كما سمع ترنيمة الشيوخ الجديدة "مستحق أنت أن تأخذ السفر وتفتح ختومه لأنك ذبحت واشتريتنا لله بدمك" (رؤ ٥: ٩)، وهتاف الملائكة " مستحق هو الخروف المذبوح أن يأخذ القدرة والغني والحكمة والقوة والكرامة والمجد والبركة" (رؤ ٥: ٢١)، وهي التسبحة التي تترنم كما الكنيسة مئات المرات حالال صلوات هذا الأسبوع العظيم.

ولكن بينما احتاج خروف الفصح إلى كاهن ليقدمه، فإن الرب ينفرد بأن احتمع فيه الكاهن والذبيحة والمقدَّم عنهم. وينفرد الكاهن هنا أنه

قدوس بلا خطية وكهنوته دائم لا يزول، وتنفرد الذبيحة بأنها تمست مسرة واحدة فحققت فداء أبدياً، وبأن الرب قد اتحد بالإنسان بتجسده فهو عنه بينما هو فيه.

### ■ وهو ثانيا: أسبوع تتميم الخلاص:

أو المرحلة الحاسمة منه، حيث تتصاعد الأحداث إلى نقطة اللاعودة: من أحزان حثسيمان ومعاناتها، إلى المحاكمات الظالمة المحفوفة بخيانات الأصدقاء وهروبهم، فآلام ما قبل الصليب، وساعات الصليب الثلاث التي تعجز الكلمات عن الإحاطة بما جازه الرب خلالها، فالموت، ثم القيامة المظفرة في اليوم الثالث.

فهو أسبوع آلام الرب، ومحده أيضاً، أي محد الصليب ومحد القيامة الستى أثمت عمل الصليب ووجهه الآخر، وفي هذا يقول الرب "قد أتست السساعة

ليتمجد ابن الإنسان. أيها الآب نحنى من هذه الساعة ولكن لأحل هذا أتيت إلى هذه الساعة... وأنا أن ارتفعت عن الأرض أجذب الى الجميع" (يو ١٢: ٣٣، ٢٧).

وهكذا تحققت في هذا الأسبوع نبوات الأحيال بدءاً من وعد الله بأن يسحق نسل المرأة رأس الحية (تك ٣: ١٥)، والرموز من تقديم اسحق ذبيحة (تك ٢٢)، إلى الحية النحاسية (عد٢١) وذبائح العهد القديم.. بل أن داود، في مزموره الثاني والعشرين، وإشعياء، في الأصحاحين الثالث والخمسين والثالث والستين من سفره، واللذين تفصلهما القرون عن يروم الصليب، يكتبان عنه كأنهما شاهدا عيان.. وفيما يلى مختارات من هذه الفصول:

فمن المزمور الثانى والعشرين "إلهى إلهى لماذا تركتنى...كل الــــذين يروْننى يستهزئون بى... قائلين اتكل على الرب فلينجّه... ثقبوا يـــدى ورجليّ، أُحصِي كلَّ عظامى.... يقسمون ثيابى بينهم وعلـــى لباســـى يقترعون" (مز ٢٠:٢٢، ٧ ، ٨ ، ١٦-١٨).

ومن الأصحاح الثالث والخمسين من سفر إشعياء "لاصورة له ولا جمال فننظر إليه ولا منظر فنشتهيه. محتقر ومخذول من الناس. رجل أوجاع ومختبر الحزن. وكمستر عنه وحوهنا محتقر فلم نعتد به. لكن أحزاننا حملها وأوجاعنا تحملها.. وهو مجروح لأجل معاصينا مسحوق لأجل آثامنها... وأوجاعنا تحملها.. وهو مجروح لأجل معاصينا مسحوق لأجل آثامنها... وألرب وصَعَع عليه إثم جميعنا. ظلم أما هو فتذلل ولم يفتح فاه... وجُعل مع الأشرار قبره ومع غني عند موته... أما الرب فسر بأن يسحقه بالحزن. إن جعل نفسه ذبيحة إثهم... سكب للموت نفسه وأحصى مع أثمة" (إش جماح). ١٢٠١٠).

ومن الأصحاح الثالث والستين "قد دست المعصرة وحدى ومن الشعوب لم يكن معين وتحيرت إذ لم يكن عاضد" (إش ٣:٦٣، ٥).

ولكن النبوات الأخرى التي تمت حرفياً يوم الصليب كـــثيرة ونختـــار منها ما يلى: "بذلت ظهرى للضاربين وحدى للناتفين. وجهى لم أستر عــن العار والبصق" (إش ٥٠: ٦)، "وفي عطشى يسقوننى خلا" (مز ٦٩: ٢١)، "في يدك أستودع روحى" (مز ٣١: ٥)، "فينظرون إلى الــــذين طعنـــوه" (زك ١٠:١٢)، "ويكون في ذلك اليوم يقول السيد الـــرب أبي أُغيّــب الشمس في الظهر وأُقتم الأرض في يوم نور" (عا ٨: ٩).

كما تحققت فى هذا الأسبوع أيضاً ما أشار إليه مسلاك البسشارة "وتدعو اسمه يسوع لأنه يخلص شعبه من خطاياهم" (مت ٢١:١).. "ولد لكم اليوم.. مخلص هو المسيح الرب (لو ٢: ١١)، ونبوات زكريا الكاهن "أقام لنا قرن خلاص فى بيت داود فتاه" (لو ١: ٢٩) وسمعان الشيخ "لأن عيني قد أبصرتا خلاصك" (لو ٢: ٣٠) وما تنبأ به لمريم "ها إن هذا قد وضع لسسقوط وقيام كثيرين في إسرائيل ولعلامة تقاوم.. " (لو ٢: ٣٤).

### ■ وهو ثالثاً: أسبوع التعاليم الأخيرة:

التى تتضمن تأسيس الكنيسة الجديدة (مثل الكرامين: مـــت ٢١، مر ٢١، لو ٢٠، ومثل العرس عن الملكوت: مــ ٢٢)، ونبوات المستقبل القريب الذى تحقق (رفض الكهنوت اليهودى وخراب أورشليم: مت٢٠، ٤٤، مر ١٣)، وعلامات الجئ الثاني (مت٢٤، مر ١٣)، لو ٢١)، وأمثلة الاستعداد له ومشاهد منه (مت ٢٤، ٢٥، مر ١٣، لو ٢١).

كما تحققت فيه خلاصة تعاليمه: "أن ابن الإنسان لم يأت ليُخدم بل ليخدم ويبذل نفسه فدية عن كثيرين" (مت ٢٠: ٢٨).. "إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض وتمت فهي تبقى وحدها ولكن إن ماتت تأتى بثمر كثير.. من يحب نفسه يهلكها ومن يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها إلى حياة أبدية" (يو ٢١: ٢٤، ٢٥).

### ■وهو رابعاً: أسبوع العبادة والصلاة الدائمة:

حيث نتابع مع الكنيسة بالخشوع والشكر خطوات المسيح الأحيرة - نائباً عنا ولأجلنا - نحو الجلحثة والتي تتضمنها بكل تفصيل قراءات قطمارس البصخة من العهدين القديم والجديد في ساعاتما الخمس النهارية والخمس الليلية، نتفرس في شخصه، ونزاحم الجموع لنظل قرب صليبه، صليبنا، متأملين عمله الخلاصي لأجلنا ومجتهدين أن تفرغ له الوقت والفكر، وهاتفين بتسابيح الكنيسة وألحائما التي لا تتكرر في غير هذا الأسبوع (١)، فنقول مع الملائكة: "لك القوة والمجد والبركة والعزة.. يا عمانوئيل إلهنا وصار لي خلاصاً مقدساً"، ونردد مع اللص اليمين سارق الفردوس "اذكري وصار لي خلاصاً مقدساً"، ونردد مع اللص اليمين سارق الفردوس "اذكري يارب... ياقدوس.. ياسيد - متى جئت في ملكوتك"، وننشد مع المرتلين عن حلاص جنسنا الشاحدين في حتام يوم الصليب.

إنه وقت مراجعة النفس وانحنائها بالتوبة أمام مخلصها المصلوب وتسأل الرحمة الإلهية لتنال الغفران.



احتفال الكنيسة بأسبوع الآلام صيحة ونداء للغفران لأنه زمان الافتقاد، "هوذا الآن وقت مقبول .. "هوذا الآن يوم خلاص" (٢ كو ٦: ٢)، ومسشاهد أسبوع الصليب تتجسد أمامنا ومعها شهادات الأنبياء وتحقيق المواعيد.

فلنتبع الرب في طريق الصليب ونعترف به مخلصاً للحياة.

<sup>(</sup>١) انظر (ص ٨٤) "عن ألحان جمعة الصلبوت".

### خميس العهد أو الخميس الكبير\*

وسط أسبوع آلام الرب يقف خميس العهد كواحد من الأيام الكبيرة في إرسالية الرب الخلاصية، ويرتبط عضوياً بتوقيت وأحداث بذبيحة الصليب اليوم التالي، يوم الخلاص العظيم، الذي جلس فيه الملك على عرشه الدامي.

ويتميز هذا اليوم بأن أسس فيه الرب سر الشكر أو الإفخارستيا، حيث قدم المسيح نفسه إلى تلاميذه ذبيح ينزف دمه، قبل ساعات من

<sup>(\*)</sup> القراءات: باكر: أع١: ١٥-٢٠، مز٥٥: ٢١، ١٢، لو٢٢: ٧-١٣؛

اللقان: ١ تي ٤: ٩- ٥: ١٠، مز٥١: ٧-١٠، يو١٣: ١-١١؟

القداس: ١كو ١١: ٣٢-٣٤، مز٢٣: ٥، ٤١: ٩، مت٢٦: ٢٠-٢٩.

يُستفاد أيضاً من مقال "المسيح فصحنا" في الكتاب الثاني من "نور الحياة" (ص٥٨)، ومقال "الطعام الباقي للحياة الأبدية" و"معجزة إشباع الجموع" و"يسوع المسيح خبز الحياة" (وهي المتعلقة بأناجيل الأحد الأول والثاني والثالث من شهر أمشير) في الكتاب الثاني عشر من "نور الحياة" (ص٢٤، ٧٤ / ٨٣ على الترتيب).

ارتفاعه عن الصليب ليموت من أجل خلاص العالم. وسبق تقديم الرب حسده ودمه لتلاميذه أن انحنى وغسل أرجل تلاميذه. ونعرض هنا لهذين الحدثين وانعكاساتهما في حياة الكنيسة والمؤمنين.

### ■ أولاً: المسيح يغسل أرجل تالاميذه (يو١: ١- ٢٩):

كلف الرب بطرس ويوحنا بإعداد الفصح مع "أول أيام الفطير" (مت٢٦: ١٧، مر٤ ا: ١٢). وقبل أن يأكلوا الفصح، قام الرب عن العشاء و "خلع ثيابه وأخذ منشفة واتزر بها، ثم صب ماء في مغسل وابتدأ يغسل أرجل التلاميذ ويمسحهما بالمنشفة التي كان متزراً بها".

كان الاغتسال طقساً لازماً للكهنة قبل الخدمة في الخيمة، وقبل الأكل في البيت اليهودي. وكان غسل الأرجل من واجبات الضيافة خاصة للآتين من بعيد وقد غطى أقدامهم تراب الطريق، وهذا كان من مهام العبيد.

والرب، وهو يخلع ثيابه ويتزر بمنشفة تتدلى من حول وسطه، ويصب ماء في مغسل<sup>(۱)</sup>، هو هنا يمارس وظيفة العبد، ويحقق بهذا نبوات الأنبياء عنه (إش ٤١: ٨، ٤٢: ١، ٥٠: ١٣، زك٣: ٨). وهو في تجسده تنازل و"أخلى نفسه آخذاً صورة عبد" (في ٢: ٨). ولكنه يظل تحت هذه الهيئة "ملك الملوك ورب الأرباب" (١٦ : ١٥، رؤ١١) رؤ١١، ١٩، ١٩ (١٦) "الألف والياء البداية والنهاية. القادر على كل شهاء"

<sup>(</sup>۱) الكنيسة تمارس طقس غسل الأرجل يوم الاحتفال بخميس العهد. فتصلي قداس الماء أو اللقان (الذي تمارسه أيضاً في عيدي الغطاس والرسل واللقان كلمة يونانية تعني المرحضة التي تستخدم في غسل الأرجل) وينحني الأسقف أو الكاهن ليغسل أقدام كل الخدام والشعب. وفي بعض الكنائس يُختار فقط اثنا عشر شخصاً (من الرجال أو الرجال والنساء) ولا يشترط أن يكونوا من المؤمنين، وقد يؤتى بعضهم من السجون، ويتولى الأسقف أو رئيس الأساقفة غسل القدمين جيداً وتقبيلهما كممارسة للاتضاع تمثلاً بالسيد.

(رؤ ۱: ۸، ۲۲: ۱۳)، الذي بقدرته عاش على الأرض بشراً بل وعبداً (۲). وها هو من جديد يقدم فعل اتضاع حقيقي لا يقوى عليه إلا هو (۳)، إذ أراد "وهو عالم أن ساعته قد جاءت لينتقل من هذا العالم إلى الآب" أن يقدم نفسه مثالاً لتلاميذه الذين أحبهم إلى المنتهى، ولكل الآتين من بعدهم. فبعد أن غسل أرجلهم وارتدى ثيابه اتكا معهم كالسيد والمعلم، وابتدأ يوضح لهم مغزى ما عمل متسائلاً "أتفهمون ما قد صنعت بكم؟ أنتم تدعونني معلماً وسيداً وحسناً تقولون لأني أنا كذلك. فإن كنت وأنا السيد والمعلم قد غسلت أرجلكم، فأنتم يجب عليكم أن يغسسل بعضكم أرجل بعض" ذلك "أنه ليس عبد أعظم من سيده ولا رسول أعظم من مرسله" (يو۱۳: ۱۳، ۱۶) وقال من قبل "يكفي التلميذ أن يكون كمعلمه والعبد كسيده" (مت ۱۰: ۲۵–۲۵).

ليس القصد بالطبع غسل الأرجل بحد ذاته، وإنما ما وراء الفعل، أي ممارسة الاتضاع مع الآخرين وعدم التعالي على أحد والتمثل في هذا بالرب الذي وهو السيد والمعلم تصرف معهم كعبد، فكم بالحري من هم أصلاً عبيدٌ لله. وبالنسبة لهم كخدام الله لا يليق أن تكون هناك بينهم منافسة على المكان الأول، ولكي يقدموا أنفسهم للمؤمنين قدوة (١كو٤: ٢٦، على المكان الأول، ولكي يقدموا أنفسهم للمؤمنين قدوة (١كو٤: ٢٦، في ٣: ١٧) مقتدين بسسيدهم

<sup>(</sup>٢) نذكر هنا أمه الفقيرة وولادته في مذود لأنه "لم يكن لهما موضعاً في المنسزل" (لـو٢: ٧)، واضطرار أمه، وهو طفل، للهرب به من الوطن إلى مصر، وعاش ثلاثين عاماً بجاراً يعمل ليقيـت نفسه وأمه. والذي احتارهم تلاميذاً كان أكثرهم صيادين. وخلال سني خدمته لم يكن لـه أيـن يسند رأسه، و لم يكن يحمل كيساً، ونساء مؤمنات كن يخدمنه من أمـوالهن (لـو٨: ٣)، وحـــى احتفاله بالفصح كان في بيت أم مرقس. وهو طلب من الكل أن "تعلموا مني لأين وديع ومتواضع القلب" (مت١١: ٢٩) مؤكداً أن كل "من يتضع يرتفع ومن يرتفع ومن يرتفع عـــضع" (لـو١: ١١). وهو دعا كل من يتبعه أن "ينكر نفسة" (مت ١٦: ٢٤)، وهو دعا كل من يتبعه أن "ينكر نفسة" (مت ١٦: ٢٤)، مر٨: ٣٤)،

<sup>(</sup>٣) فالإنسان عندما يتضع فهو لا يتنازل أو يتصاغر لأنه تراب، وحياته وكل فضائله ليست منه و إنما هي عطية الله. فالمسيح وحده بتجسده وقبوله الألم والموت هو المتضع الحقيقي.

(١كو ١١: ١)، فالإيمان بالمسيح يستدعي الاتضاع، والاتضاع يــستدعي المحبة وسائر الفضائل: "مقدمين بعضكم بعضاً في الكرامة" (رو ١٢: ١٠)، "محتملين بعضكم بعضاً ومسامحين بعضكم بعضاً إن كان لأحد على أحد شكوى. كما غفر لكم المسيح هكذا أنتم أيضاً" (كو٣: ١٣).

+ والرب أراد أن يذكر تلاميذه بمواقف سابقة لهم في منافسة بعضهم البعض والتطلع للمكان الأول والسعي للرئاسة ووصاياه لهم إزاءها "إن لم ترجعوا وتصيروا مثل الأولاد (في بساطتهم ورضاهم بأن يكونوا الأصغر) فلن تدخلوا ملكوت السموات" (مت١٨: ٣)، "من أراد أن يصير فيكم عظيماً فليكن لكم خادماً، ومن أراد أن يكون فيكم أولاً فليكن لكم (للجميع) عبداً. لأن ابن الإنسان لم يأت ليُخدم بل ليَخدم وليبذل نفسه فدية عن كثيرين" (مت٢٠: ٢٦، ٢٧، مَر٢٠: ٤٤، ٥٥).

+ بل أن الكتاب يذكر حتى بعد غسل الأرجل، وبعد تأسيس سر الشكر، وما كشفه الرب عن الآلام القادمة، أنه قامت "مــشاجرة" بــين التلاميذ "من منهم يظن أنه يكون أكبر" (لو٢٢: ٢٤).

+ ولا يفوتنا ونحن نعرض لهذا الحدث أن نذكر تمتّع بطرس لأن يغسل الرب قدميه، وقد هاله أن يقوم السيد والمعلم بوظيفة العبد، وقال له مستنكراً "يا سيد أنت تغسل رجليّ؟". والرب في وداعته رد عليه قائلاً "لست تعلم أنت الآن ما أنا أصنع ولكنك ستفهم فيما بعد". ولكن بطرس ظل على عدم قبوله لتنازل الرب "لن تغسل رجلي أبداً". فأحابه الرب من حديد "إن كنت لا أغسلك فليس لك معي نصيب". هنا أدرك بطرس قيمة هذا العمل، ولكنه حسبه بالكم لا بالكيف، وقال للرب "ليس رجلي فقط بل يدي ورأسي". هنا قال له الرب هذا القانون الروحي "الذي قد اغتسل ليس له حاجة إلا إلى غسل رجليه بل هو طاهر كله. وأنتم طاهرون ولكن ليس كلكم (يقصد عدا يهو ذا مسلمه)" (يو ١٣ - ١٠).

والقصد أن المؤمن الذي قد اعتمد ويجيا التوبة هو "طاهر كله"، ولكن هذا لا يمنع أنه قد يخطئ بالضعف. ولكن هذه الخطايا هي طارئة ولا يتمسك بها المؤمن، ويراها شاذة خارجة عن سياق الإيمان الذي يحياه، وسرعان ما يتخلى عنها تائباً نادماً. وهذا يشبه الشخص النظيف الذي قد تتسخ أقدامه من الطريق فيغسلها ولا يحتاج إلى أن يغتسل كله. فالمؤمن الحق قد تحدد موقعه من الله، وانحصر رجاؤه فيه، وقد ثبّت وجهه نحو الحياة الأبدية. هو طاهر كله، والخطية إن حدثت فهي نبت غريب ينتزعه أولاً بأول بالتوبة، ولا يحتاج أن يعتمد من جديد، فالابن الضال لم يكن قد فقد موقعه عندما عاد إلى أبيه تائباً.

+ كما ننتبه أيضاً إلى إشارة الرب في ختام حديثه لتلاميذه، وقبل أن يقدم الفصح الجديد إلى أن في وسطهم من هو ليس طاهراً، الذي سيسلمه، مستعيداً قول الكتاب "الذي يأكل معي الخبز رفع علي عقبه" (مز ١٤: ٩، مت ٢٦: ٣٣، يو ١٣: ١٨). ورغم أن الرب يعرف بما ألقاه الشيطان في قلب يهوذا ولكنه انحنى له هو أيضاً وغسل قدميه(!) مع سائر التلاميذ (بمن فيهم أيضاً من سينكره بعد ساعات، ولكنه لم يرفضه أو ينفي عنه طهارته كيهوذا، لأنه كان عارفاً أنه سيعود إليه باكياً).

وبغير مواربة أفصح الرب بالقول لتلاميذه "إن واحداً منكم سيسلمني"، فتحير تلاميذه وأخذوا جميعهم يتساءلون. وأومأ بطرس إلى يوحنا، الذي كان متكئاً في حضن يسوع، لكي يسسأله عمن يكون. فأحاب الرب بأنه الذي يغمس اللقمة ويعطيه، وأضاف "ولكن ويل لذلك الرجل الذي به يُسلم ابن الإنسان. كان خيراً له لو لم يُولد".

وفي محاولة لإخفاء سقطته تساءل يهوذا مع من تساءلوا "هل أنا هو يا سيدي؟" فقال له الرب: "أنت قلت". وفي إنجيل معلمنا يوحنا "أنه بعد اللقمة دخله الشيطان"، وقال له الرب "ما أنت تعمله فاعمله بأكثر

سرعة.. فذاك لما أخذ اللقمة (من مائدة الفصح) خرج للوقت. وكان ليلاً". والتعبير موفق حداً. فظلام الليل احتمع مع ظلمة القلب الذي غلبته عتمة الشر والخيانة. مع كل هذا لم يصدق أكثر التلاميذ، لنقاوة قلبهم، أن يكون واحداً منهم الذي يسلم المعلم المحب والمحبوب للموت، وظنوا، لأن الصندوق كان مع يهوذا، أن الرب كلفه أن يشتري شيئاً للعيد أو أن يعطي مالاً للفقراء (مت٢١: ٢١-٢٥، مر١٤: ٢١-٢٠).

### ■ ثانياً: تأسيس سرالشكر:

اختار الرب بتدبير مقصود غاية في الدقة ليلة عيد الفصح القديم لكي يرسم لنا الفصح الجديد: "أما يسوع، قبل عيد الفصح، وهو عالم أن ساعته قد جاءت لينتقل من هذا العالم" (يو١٤: ١) أخذ في رسم سر الأسرار. كان الفصح القديم باباً للخروج من العبودية والعبور إلى الحريبة والنجاة من الموت، حيث دم الخروف على القائمتين والعتبة العليا (في مثل تلك الليلة قبل ألف و خمسمائة عام)، وإذ يرى الملاك الدم، يعبر على بيوت العبرانيين (خر١٢: ١٣) فينجون من الموت، أما في غيرها فكان الموت يخطف الأبكار. وظل الاحتفال بالفصح على مدى القرون تذكاراً لخلاص الرب القادر على كل شيء. وقد جاء الوقت ليكون المسيح في اليوم التالي "فصحنا الجديد" الذي يُذبح لأجلنا (١ كو٥: ٧)، لينتهي الرمز وتأي الحقيقة، ويكون الحلاص لا لشعب بعينه وإنما لكل الشعوب والأمم لآخر الأيام.

ولكي يمهد الرب من قبل لما رسمه في هذه الليلة، صنع خلال حدمته معجزتين لتكثير الخبز وإشباع الجموع. وبعد المعجزة الأولى أخذ السرب ينقل ذهن الناس إلى الطعام الباقي للحياة الأبدية، وأنه إذا كان المن هوطعام العبرانيين في البرية في سنوات التيه، فإن الذين أكلوه ماتوا أيضاً.

ولكن ها هو المسيح "الخبز الحقيقي"، "خبز الله"، "خبز الحياة"، "الخبور الحي الذي نزل من السماء" الذي من يأكل منه لا يموت بل "يحيا إلى الأبد". وأوضح الأمر أكثر في قوله "والخبز الذي أنا أعطي هو جسدي الذي أبذله من أجل حياة العالم... من يأكل جسدي ويشرب دمي فله حياة أبدية وأنا أقيمه في اليوم الأخير.. يثبت في وأنا أثبت فيه" (يو 7: ٣٢، ٣٣، ٤٨ – ٥٨).

وإذ نأتي إلى احتفال الرب بالفصح القديم للمرة الثالثة والأحرة، وبعد أن غسل أرجل تلاميذه، يستبق الرب أحداث الصليب التي تختم على المشهد، والتي تحل بعد ساعات، لكي يقدم جسده المكسور (قبل أن يُكسر) ودمه المسفوك (قبل أن يُسفك) كالفصح الجديد الذي كل من يأكله يحيا إلى الأبد. فأخذ يسوع خبزاً وبارك وكسر وأعطى التلاميذ قائلاً "خذوا كلوا. هذا هو جسدي. وأخذ كأساً وشكر وأعطاهم قائلاً: اشربوا منها كلكم لأن هذا هو دمي الذي للعهد الجديد، الذي يسفك من أجل كثيرين لمغفرة الخطايا. اصنعوا هذا لذكري "(مت٢٦: ٢٦-

ها هو الرب في ذات ليلة الفصح القديم يطوي صفحته كرمز ويحل محله كخروف الفصح الجديد، فصح الدهور وحمل الله (يو١: ٢٩، ٣٦)

<sup>(</sup>٤) كان أول إشارة إلى رسم سر الإفخارستيا في رسالة القديس بولس الأولى إلى أهل كورنشوس وذلك قبل أن تكتب في إنجيل مرقس أقدم الأناجيل، فكتب "لأنني تسلمت من الرب ما سلمتكم أيضاً أن الرب يسوع في الليلة التي أسلم فيها أخذ خبزاً وشكر فكسر وقال خذوا كلوا هذا هو جسدي المكسور لأجلكم. اصنعوا هذا لذكري. كذلك الكأس أيضاً بعد ما تعشوا (أي أكلوا الفصح) قائلاً هذه الكأس هي العهد الجديد بدمي. اصنعوا هذا كلما شربتم لذكري. فأنكم كلما أكلتم هذا الخبز وشربتم هذه الكأس تخبرون بموت الرب إلى أن يجيىء. إذا أي من أكل من هذا الخبز أو شرب كأس الرب بدون استحقاق يكون مجرماً في جسد الرب ودمه الكار (١كو١١ : ٢٧-٢٧).

الذي بلا عيب ولا دنس (١بط١: ١٩)، مذبوحاً بالنية، استحضاراً مبكراً للصليب (٥) "لأن فصحنا أيضاً المسيح قد ذُبح لأجلنا" (١كو٥: ٧)، ويصير دمه علامة أمام الله للنجاة من الموت، ويتمم خروجاً جديداً عابراً من هذا العالم منتقلاً إلى ملكوت الآب (مت٢٦: ٩، يو١٣: ١).

وفي رؤيا يوحنا يتكرر كثيراً مشهد وذكر الخروف الذي ذُبح ولكنه قام حاملاً جراحات الصليب "خروف قائم كأنه مدنبوح" (رؤه: ٦)، والكنيسة بالتالي هي امرأة الخروف (رؤ ٢١: ٩)، وسيكون مجيء الرب هو "عرس الخروف وامرأته هيأت نفسها" (رؤ ١٩: ٧)، وفي المدينة المقدسة يكون الخروف هو هيكلها وسراجها (رؤ ٢١: ٢٢، ٢٣).

وكما قام الرب في أول الأسبوع، هكذا صار يوم الأحد في الكنيسة موعد الفصح الأسبوعي، قداس الأحد، طاعةً لكلمات الرب "اصنعوا هذا لذكري.. اصنعوا هذا كلما شربتم لذكري" (لو٢٦: ١٩، ١٩ كو١١: ٢٤، ٢٥). وهكذا صار "يوم السرب" (رؤ١: ١٠) وعيداً أسبوعياً تقدس فيه الكنيسة الفصح الجديد، حيث تشترك جماعة المؤمنين في تناول الجسد والدم الإلهيين (أع٢: ٤٢، ٢٥، ٢٠: ٧) من يد الرب، كما حرى يوم خميس العهد، يتوحدون معه، ويثبتون فيه، ويبشرون بخلاصه، وينتظرون محيئه بحسب وعده.

<sup>(</sup>٥) لارتباط سر الشكر الذي رسمه الرب في يوم الخميس بالصليب الذي ارتفع عليه يوم الجمعة وقيامة الرب معطي الحياة فجر الأحد، فأن قسمة خميس العهد هي عن ذبح اسحق الذي شرع فيه أبونا إبراهيم، ولكن الله إذ رأى محبته له منعه من ذبح ابنه الوحيد، الذي بعودته حياً صار رمزاً لموت الرب وقيامته حياً في اليوم الثالث.

<sup>(</sup>٦) المقابل اليوناني لكلمة جمعد التي استخدمها الرب في قوله "خذوا كلوا هذا هـو جـسدي" (مت٢٦: ٢٦، مر٤ ١: ٢٢، لو٢٢: ١٩) هو Soma ومفهومه في الآرامية هو كل الكيان المتحـد باللاهوت، وحيث يعبر الدم عن الحياة "لأن نفس الجسد هي في الدم" (لا١٧) "كما أرسلني الآب الحي وأنا حي بالآب فمن يأكلني فهو يحيا بي".

فيما بعد صارت الكنيسة تحتفل بالفصح الجديد أيضاً في أيام الصوم حتى صارت القداسات يومية، وصار الأسبوع كله أحداً واحداً ممتداً يحتفي بالصليب والقيامة، ويوجه الأنظار نحو الفصح الأخير بمجيئ الرب الثاني (مت٢٦: ٢٩)، مر١٤: ٥١، لو٢٢: ٢١).

والرب عندما قدم حسده ودمه لتلاميذه ليلة آلامه (حيث عُلق ظهر اليوم التالي على الصليب باعتباره الفصح الحقيقي الذي يختم على حمــل الفصح الذي كان يُذبح في نفس التوقيت وللمرة الأخيرة)، كــان يرســم "هذا السر العظيم" لحياة كل المؤمنين.

ونحن في التناول لا نأكل لحماً وعظاماً تحت أعراض الخبز ولا نشرب دماً بشرياً تحت أغراض الخمر (وقد حرم الله أكله - تك9: ٤، لا١٢: ٢١، ٤١، تث١٢: ٣٣). فجسد المسيح (٢) هو لغذاء الروح "الروح هو الذي يحيي أما الجسد (وحده) فلا يفيد شيئاً، الكلام الذي أكلمكم به همو روح وحياة" (يو٦: ٣٦). كما أن الدم هو تعبير عن الحياة "لأن نفس الجسد هي في الدم.. لأن نفس كل جسد دمه هو بنفسه" (لا١١: ١١، ١٤). والكنيسة تصف الإفخارستيا "الصعيدة المقدسة الناطقة الروحانية غير الدموية" (صلاة الصلح - القداس الكيرلسي)، "ودم يسوع المسيح ابنه يطهر من كل خطية" (١١ يو١: ٧) وليس لصحة الجسد. وكلام الرب لم يكن عن الجسد المادي وأكله وإنما على "الطعام الباقي للحياة الأبدية". يكن عن الجسد المادي وأكله وإنما على "الطعام الباقي للحياة الأبدية". هذا هو المأكل الحق للجسد والمشرب الحق للدم. وهذا أمر سري لا ندري كنهه ولا نستطيع أن نسبر غوره ولا نعرف كيف يتم (١٨).

 <sup>(</sup>٧) "لذكري" لا تعني مجرد التذكر أو إحياء ذكر حدث مضى، ولكنها تقصد استحضاراً حياً لعشاء الرب ليلة آلامه لأن "يسوع المسيح هو هو أمساً واليوم وإلى الأبد" (عب١٤٠٨).

<sup>(</sup>٨) بحسب الإيمان الأرثوذكسي بكنيستنا فلا نستخدم تعبير "التحول المادي للخبز والخمر إلى جسد الرب ودمه"، وإنما أن الخبز "ينتقل" ليحوي فيه حسد الرب وأن الخمر "ينتقل" ليحوي فيه دم الرب. وفي "سر حلول الروح القدس" يقول الكاهن سراً "ليحل روحك القدوس علينا وعلى هذه القرابين الموضوعة ويطهرها وينقلها ويظهرها قدساً لقديسيك" (القداس الباسيلي)، "ليحل روح قدسك على هذا الخبز وهذه الكأس لكي يتطهرا وينتقلا" (القداس الكيرلسي).

وعمل الإفخارستيا فينا هو عمل روحي وليس عملاً مادياً، فدم المسيح يطهر الضمائر من أعمال ميتة (عبه: ١٤)، ويعطَى لغفران الخطايا (١يو١: ٧). والجسد والدم لا يصيران جزءاً من خلايانا وأنسجتنا ودمنا - كما يقول البعض- وإلا فإنه مع تحلل أحسادنا بالموت ينسحب هذا ضمناً على ما أخذناه فينا من حسد المسيح ودمه، وهذا لا يمكن أن يكون، وحاشا لمن يهب الحياة وانتصر على الموت أن يسود عليه الموت. النظرة الروحية لا العقلية تعفينا من التفكير حسدياً في مصير ما نأكله وما نشربه في التناول. ما ينبغي أن ننشغل به هو اتحادنا بالمسيح وطهارة ضمائر نا وممارسة حياتنا الأبدية من الآن.

#### \* \* \*

الإفخارستيا هي عطية المسيح العظمى التي تتصل مباشرة بفدائه ودم صليبه، وهي تقتضي استعداداً روحياً وقلبياً بالتوبة والاعتراف والتوسل والمخافة. ونحن نتقدم للمائدة فالمسيح حاضر على المذبح وهو الذي يناول كما فعل في العلية قبل زمان. ومعلمنا بولس ينبهنا "كأس البركة التي نباركها أليست هي شركة دم المسيح، والخبز الذي نكسره أليس هو شركة جسد المسيح" (١ كو ١٠: ١٦). والكنيسة تنبهنا إلى رهبة هذه اللحظة "فلنقف حسناً. لنقف بتقوى. لنقف باتصال. لنقف بسلام. لنقف بخوف الله ورعدة وخشوع"، وحول الرب تقف الملائكة ورؤساء الملائكة، والسيرافيم والشاروبيم يسترون وجوههم من بهاء عظمة محده غير المنظور ولا المنطوق به. والكتاب يوصينا "ليمتحن الإنسان نفسه وهكذا يأكل من الخبز ويشرب من الكأس" (١ كو ٢١: ٢٨). فبركات الإفخارستيا لا ننالها

(عب ۱۰: ۲).

آلياً، وإنما يلزم أن نؤمن بالمسيح مخلصاً لأنه "بدون إيمان لا يمكن إرضاؤه"

### - الجمعة العظيمة <sup>(\*)</sup>

### السيح رئيس الكمثة العظيم والذبيعة الكاملة

ربما بَقِيَ ملكي صادق – رغم ما يحمله من دلالات – كشهاب ظهر في فجر التاريخ القديم لأبينا إبراهيم (تك ١٤: ١٨-٢٠)، ثم تــوارى في ثنايا الأحداث، وإن طفا اسمه على السطح وسط القرون في كلمات مزمور داود (مز ١١٠: ٤) التي تشير إلى كهنوت المسيح الأبدي: "أقسم الرب ولن يندم أنت كاهن إلى الأبد على رتبة ملكي صادق". وبعدها لم تأت إشارة أخرى عن كهنوت المسيح غير هدايا المجوس (مت ٢: ١١) الــذين ألممهم الوحي أن يُقدِّموا ذهباً (للمسيح الملك المخلِّص الذي غلب إبليس وخلَّص البشر من بين براثنه) (١)، ولباناً (للمسيح الإله والكاهن)، ومُحرَّا (للمسيح المتره).

<sup>(\*)</sup> يُستفاد أيضاً من مقال: "نعم.. جاء ليموت كي يهب الحياة" في الكتاب الثاني من "نور الحياة" (ص٨٠)، و"نحن والصليب والخلاص" في الكتاب السادس (ص ٣٢).

<sup>(</sup>١) "إذ جرَّد الرياسات والسلاطين أشهرهم جهاراً ظافراً بهم فيه (في الصليب)" (كو ٢: ١٥)

نقول ربما بقيت هذه الإشارات عن المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة غير المسبوقة، والتي قدَّمها الرب مرة واحدة فصنع فداء أبدياً لكل العالم(٢)، لولا أن بعض العبرانيين (اليهود) المتنصِّرين، بعد سنوات من إيماهم بالمخلِّص وتحت وطأة اضطهادهم من اليهود المتشدِّدين لاتِّباعهم المسيح، أخذوا يراجعون أنفسهم وإيماهم وينظرون إلى ما آلوا إليه مفتقدين تراثهم وتاريخهم، آباءهم ومواعيدهم، هيكلهم وكهنوهم، ذبائحهم وطقوسهم، وقد تحوَّلوا إلى أقلية منبوذة تتقاذفها الأمواج ويتهددها خطر الارتداد، مما حفز القديس بولس (٣) للتصدِّي والدفاع عن الإيمان. فصار تراجعهم بركة لكل المؤمنين.

هكذا أُتيح أن يضم العهد الجديد سفراً كاملاً كحبات عقد نفيس تلمع فيه من حياة السيِّد صفته كرئيس كهنة عظيم متفرِّد، قدَّم ذاته ذبيحة كاملة لا مثيل لها، ويميط اللثام عن كل الأسرار منذ ملكي صادق وهارون حتى ذبيحة الصليب وإلى آخر الدهور، ويكشف لكل يهودي (وأُممي) آمن بالمسيح أن ما ناله أعظم بما لا يُقاس مما تخلَّى عنه. فالذي فقده آل إلى الزوال ولم تَعُدُّ له قائمة، والذي ربحه هو غاية كل النبوَّات، مخلِّص العالم وواهب الحياة الأبدية.

وإن كان المسيح قد مارس عملياً كهنوته عندما حدم الكلمة في الهيكل (لو ٤: ٢١-١٦)، وعلَّم وبشَّر وافتقد، وأسَّس الأسرار وقدَّم نفسه ذبيحة، وأرسل تلاميذه للكرازة بالخلاص؛ إلاَّ أنه لم يستخدم لقب الكاهن أو رئيس الكهنة في أحاديثه عن نفسه كما لم تتضمن كتابات الرسل هذا اللقب عن المسيح، وكأنما رتَّب الوحي الإلهي الظروف لكي يكتب القديس بولس سفراً خاصاً بأكمله عن كهنوت المسيح الفريد.

 <sup>(</sup>۲) "وطُعن في جنبه بالحربة، فجرى منه دم وماء غفراناً لكل العالم وتخضّب بهما جسده"
 (القسمة السريانية).

<sup>(</sup>٣) كاتب "الرسالة إلى العبرانيين" بحسب التقليد الآبائي الكنسي.

### اولاً: التدبير الإلهي يشير إلى سمو كهنوت المسيح وتفرُّده:

(١) المسيح أعظم من الكهنة اللاويين لأنه رئيس كهنة على رتبة ملكي صادق (٤):

في فجر التاريخ القديم يظهر كالبرق الخاطف شخص ملكي صادق الذي يلتقي إبراهيم أبي الآباء بعد انتصاره على الملوك. ويُسجِّل عنه سفر التكوين هذه الكلمات القليلة: "وملكي صادق ملك شاليم أخرج خبزاً وخمراً، وكان كاهناً لله العلي، وباركه وقال: مبارك أبرام من الله العلي مالك السموات والأرض، ومبارك الله العلي الذي أسلم أعداءك في يدك. فأعطاه عُشراً من كل شيء" (تك ١٤: ١٨ - ٢٠) (٥).

فالله أظهر الملك الكاهن ملكي صادق، بشخصيته واسمه وألقابه، رمزاً مبكّراً لكهنوت المسيح الكامل، ويرسم مُقدَّماً بصورة ما ملامح مخلّص العالم، فهو يُشرق فجأة دون مقدمات ودون إشارة إلى نَسَبه، تحيط به العلامات التي ستتحقق في ملء الزمان: خبز وخمر الإفخارستيا، وإبراهيم أبو الآباء يُقدِّم له العشور من كل شيء، وهي علامة حضوع وتسليم العهد القديم كله لابن الله مدشِّن العهد الجديد بدمه (مت ٢٦: ٨٨).

<sup>(</sup>٤) في صلوات الكنيسة وألحائها إشارات كثيرة عن كهنوت المسيح وامتيازه، فتقول الكلمات الأولى من قسمة صوم الرسل للابن: "أنت هو كلمة الآب، الإله الذي قبل الدهور، رئيس الكهنة الأعظم". وفي آحاد الصوم الكبير وجمعة ختام الصوم يُرتَّل لحن: ميغالو ارشي إيريفس الكهنة الأعظم الطاهر إلى الأبد، قدوس الله. على طقس ملكي صادق الكامل، قدوس الله. المتحسِّد من الروح القدس ومن القديسة مريم البتول بسرِّ عظيم، قدوس الذي لا يموت، ارجمنا". وفي قسمة سبت الفرح: "وصار سابقاً صائراً رئيس كهنة

إلى الأبد على رتبة ملكي صادق". (٥) بين صلوات القسمة في القداس الإلهي هناك "قسمة ملكي صادق" غير الشائعة التي تسسجل هذا الحدث الفريد بلقاء ملكي صادق وأبينا إبراهيم وبتفاصيل أكثر مما جاء في سفر التكوين.

ويضيف كاتب سفر العبرانيين رموزاً أخرى عن ملكي صادق تجعل المطابقة مع حوانب من حياة الرب ما يملأ القلب بالرهبة والخشوع إزاء كمال التدبير الإلهي:

"لأن ملكي صادق هذا، ملك ساليم، كاهن الله العلي، الذي استقبل إبراهيم (المنتصر) راجعاً من كسرة الملوك (كدرلَعومر والذين معه) وباركه، الذي قسمَ له إبراهيم عُشراً من كل شيء. المُترجَم أولاً ملك البر ثم أيضاً ملك ساليم أي ملك السلام (٦). بلا أب بلا أم بلا نسب. لا بداءة أيام له ولا نهاية حياة (فهذا كله لم يُسجّله سفر التكوين)، بل هو مُشبّه بابن الله. هذا (أي ابن الله) يبقى كاهناً إلى الأبد. ثم انظروا ما أعظم هذا الذي أعطاه إبراهيم رئيس الآباء، عُشراً أيضاً من رأس الغنائم. وأما الذي أعطاه إبراهيم وئيس الآباء، عُشراً أيضاً من رأس وصية أن يُعشّروا (أن يأحذوا العشور من) الشعب بمقتضى الناموس... ولكن الذي ليس له نسب منهم قد عَشَّر إبراهيم، وبارك الذي له ولكن الذي ليس له نسب منهم قد عَشَّر إبراهيم، وبارك الذي له المواعيد. وبدون كل مشاجرة (بغير حدال): الأصغر يُبارك من الأكبر (أو الأكبر هو الذي يبارك الأصغر)... إن لاوي أيضاً الآخذ الأعشار (أي الكهنة اللاويين) قد عُشِّر (أي قدَّم العشور) بإبراهيم، لأنه كان بعد في صُلْب أبيه (أي إبراهيم) حين استقبله ملكي صادق.

فلو كان بالكهنوت اللاوي كمال... ماذا كانت الحاجة بعد إلى أن يقوم كاهن آخر (أي المسيح) على رتبة ملكي صادق، ولا يُقال على رتبة هارون؟... لأن الذي يُقال عنه هذا (أي المسيح) كان شريكاً في سبط آخر (يهوذا) لم يُلازِم أحدٌ منه المذبح. فإنه واضحٌ أن ربنا قد طلع من

<sup>(</sup>٦) قابل مع "رئيس السلام" (إش ٩: ٦). وقد أتى المسيح فعالاً إلى العالم بالنعمة والحق (يو ١: ١٧)، وبحما صار البر والسلام.

سبط يهوذا، الذي لم يتكلّم (يذكر) عنه موسى شيئاً من جهة الكهنوت. وذلك أكثر وضوحاً أيضاً إن كان على شبه ملكي صادق يقوم كاهن آخر (أي المسيح)... لأن أولئك بدون قَسَم قد صاروا كهنة، وأما هذا (المسيح) فبقَسَم من القائل له: أقسم الرب ولن يندم، أنت كاهن إلى الأبد على رتبة ملكي صادق... فمن أجل أنه (أي المسيح) يبقى إلى الأبد، له كهنوت لا يزول" (عب ٧: ١-١٧ ، ٢١-٢٤).

فالقَسَم الوارد في المزمور لا ينطبق على الكهنة اللاويين فهم خطاة وزائلون، وبالتالي متعدِّدون وهم حدَّام عهد بائد، ولكنه ينطبق فقط على الملك الكاهن الأبدي ابن داود الحقيقي يسوع المخلِّص الوحيد خادم العهد الجديد والنهائي بجسده المصلوب ودمه المسفوك المُعبَّر عنه بخبز وخمر الإفخارستيا، كما كان قديماً عهد ملكي صادق الذي عشَّر له إبراهيم (وكل إسرائيل في صلبه) وبورك منه كأصغر يُبارَك من الأكبر.

(٢) المسيح رئيس كهنت أبدي في السموات، إذ قدَّم نفسه ذبيحت دائمت الفعل في الأقداس:

"وأما رأس الكلام فهو أن لنا رئيس كهنة مثل هذا قد جلس في يمين عرش العظمة في السموات" (أع ٧: ٥٦، عب ١: ٣)، "خادماً للأقداس والمسكن الحقيقي الذي نصبه الرب لا إنسان" (عب ٨: ١و٢).

فالكهنة اللاويون الذين على الأرض يُقدِّمون قرابين حسب الناموس، فهم يخدمون شبه السماويَّات وظلها (عب  $\Lambda$ :  $\pi$ -0)، أما الرب فقد "حصل على حدَّمة أفضل بمقدار ما هو وسيط أيضاً لعهد أعظم (مما صنعه الله مع موسى عند حروج بني إسرائيل من مصر)" (عب  $\Lambda$ :  $\Gamma$ )، "وهو قد جاء رئيس كهنة للخيرات العتيدة (أي لعطايا النعمة وهي في الأساس الروح القدس والحياة الأبدية)، فبالمسكن الأعظم والأكمل غير المصنوع

بيد أي الذي ليس من هذه الخليقة (أي السماء حيث عرش الله)، وليس بدم تيوس وعجول بل بدم نفسه (ذبيحة الصليب) دخل مرة واحدة إلى الأقداس (بصعوده إلى السماء) فوجد (فحقَّق لنا having obtained) فداء أبدياً... ولأجل هذا هو وسيط عهد جديد" (عب ١٩١٩ و ١٩٥٠)؛

"لأن المسيح لم يدخل إلى أقداس مصنوعة بيد أشباه الحقيقية (خيمة الاجتماع – هيكل سليمان)، بل إلى السماء عينها، ليظهر الآن أمام وجه الله لأجلنا، ولا ليُقدِّم نفسه مراراً كثيرة كما يدخل رئيس الكهنة إلى الأقداس كل سنة بدم آخر. فإذ ذاك كان يجب أن يتألَّم مراراً كثيرة منذ تأسيس العالم (لو لم تكن ذبيحة الصليب كافية للخلاص)، ولكنه الآن قد أظهر مرة عند انقضاء الدهور (يوم الصليب) ليُبطل الخطية بذبيحة نفسه" (عب ٩: ٢٤-٢٦)، من هنا "نحن مقدَّسون بتقديم جسد يسسوع المسيح (كذبيحة) مرَّة واحدة" (عب ١٠: ١٠).

رئيس كهنتنا العظيم، إذاً، يختلف عن غيره، فهو حيُّ لا يموت، وهو بار قدوس بلا عيب، وهو يجلس على عرشه في الأعالي، وهو قدَّم نفسه ذبيحة دائمة قادرة أن تغفر خطايا كل مَن يتقدم إليه وبه، مؤمناً تائباً، في العالم كله وإلى آخر الأيام.

### (٣) المسيح هو الذبيحة الفريدة الكاملة (٣):

وهي فريدة لأن الرب كرئيس كهنة لم يتقدَّم بدم تيوس وعجول، بـل دخل إلى الأقداس بدمه هو. فكان هو نفسه الذبيحة المقدَّمة والتي تجاوز أثرها شعب إسرائيل ليشمل العالم كله (عب ٩: ١٢)، وهي كاملة لأنهـا بلا عيب، وقُدِّمت مرة واحدة، فصنعت فداءً أبدياً. فقيامة الــرب مــن

<sup>(</sup>٧) في أعياد الصليب ويوم الجمعة العظيمة من أسبوع الآلام يُرتَّ ل لحن فاي إيتاف إنف السوم و٧) ومعناه: "هذا الذي أصعد ذاته ذبيحة مقبولة على الصليب عن خالص حنسنا، فاشتمَّه أبوه الصالح وقت المساء على الجلجئة".

الموت جعلت الذبيحة حية دائمة، والفداء أبدياً، والمصالحة مع الآب لا تتكرر. وهي من ناحية حققت شروط ذبيحة الفصح (١كو٥: ٧)، فكانت بلا عيب (من جهة البر)، ولم يكسر منها عظم (عد ١٠: ٣٦، وقدّم بما يو ١٩: ٣٦)، وأهرق دمها خارج المحلة (عب ١١: ١١و١٣)، وتقدّم بما الرب مرتفعاً على الصليب في اليوم التالي لاحتفاله بالفصح مع تلاميذه والذي رسم بعده سر الشكر، وهي من ناحية ختمت على كل النبائح القديمة المتعددة التي رمزت جميعاً لها، والتي كانت فقط تُقدّس إلى طهارة الجسد (عب ١٤: ١٥)، وبالتالي كان يلزم تكرارها، فأثبتت قصورها ونسختها، وبطل تقديمها منذ يوم الصليب بانشقاق حجاب الهيكل تحقيقاً لنبوّة (مت ٢٤: ١٥)، مر ١٥: ٣٨، لو ٣٦: ٥٤)، وحراب الهيكل تحقيقاً لنبوّة السيّد (مت ٢٤: ٢)، مر ١٥: ٢٨، لو ٢١: ١٥).

فالرب ثمّ م طقس تقديم الذبيحة بصورة كاملة غير مسبوقة وغير متكررة، ففيه اجتمع المقدِّم (رئيس كهنة قدوس على طقس ملكي صادق)، والمقدمة عنهم (البشر الذين أخذ حسدهم دون خطيتهم – عب ٧: ٢٦)، والتقدمة (ذبيحة الحب الكاملة والدائمة التي تُخلِّص إلى التمام)، كما جمع في شخصه أيضاً الإله والإنسان المقصود مصالحته. ومن ناحية أخرى، فقد كان الآب المصالح (الذي أحب العالم حتى بذل ابنه الوحيد لأجلنا أجمعين – يو ٣: ١٦، رو ٨: ٣٢)، والمصالح معاً: "ولكن الكل من الله الذي صالحنا لنفسه بيسوع المسيح وأعطانا خدمة المصالحة، أي أن الله كان في المسيح مصالحاً العالم لنفسه، غير حاسب لهم خطاياهم وواضعاً فينا كلمة المصالحة... نطلب عن المسيح تصالحوا مع الله" (٢ كو ٥: ١٨ - ٢٠)، وأعلن الآب قبوله للذبيحة بقيامة الرب من بين الأموات.

ومنذ ولادته في مذود الخراف المعدَّة للـــذبح (لـــو ٢: ٧و١٢و١٦)، وحلال حدمته؛ ظلَّت الإشارات والكلمات تتوالى مبكراً عن مهمة الرب الخلاصية وسفك دمه. فالمعمدان يُلقِّبه بـ "همل الله الذي يرفع خطية العالم" (يو ١: ٢٩ و٣٦)، والرب لا يتهيب الحديث عن بذل نفسه مـن أجل حياة العالم وتـسليمه للمـوت (مـت ١٦: ٢١؛ ٢١: ٢١؛ ٢٢: ٢٠ و٢٠ ٢٠: ١٨ و ٢٠: ١٨؛ ١٨: ٣٣و ٣٤، لو ٩: ٢٢؛ ١٨: ٣٣و٣، يو ٦: ١٥؛ ١٠: ١٨، ونبوَّات الأحيال يأتي أوالها لتتحقَّق: "كشاة تُساق إلى الذبح وكنعجة صامتة أمام جازِّيها، فلم يفتح فاه... أما الرب فسرً أن يسحقه بالحزن، إنْ جعل نفسه ذبيحة إثم.." (إش ٥٣: ٧و ١٠).

ولقد رسم الرب سو الإفخارستيا عشية موته ليستمر الصليب على مذبح العهد الجديد، وليتجدَّد حضور الذبيحة (الناطقة الروحانية، غير الدموية) في القداس: "هذه الكأس هي العهد الجديد بدمي الندي يُسسفك عنكم" (لو ٢٢: ٢٠، ١كو ١١: ٢٥). فغاية القداس أن يستمر الصليب والقيامة ليمكن لنا أن نتحد بذبيحة الجلجثة ونخلص إلى التمام: "مقدسة ومملوءة مجداً هذه الذبيحة التي ذُبحت عن حياة العالم كله. آمين الليلويا" (قسمة أعياد الملائكة والقديسين)؛ وتقول قسمة سبت الفرح: "أتيت يا سيدنا وأنقذتنا بمعرفة صليبك الحقيقية، وأنعمت لنا بشجرة الحياة التي هي جسدك الإلهي ودمك الحقيقي".

# בثانياً: المسيح رئيس كهنة عظيم بمؤهلاته ومهامه الفريدة:

ا) يُخلّص ويشفع $^{(\Lambda)}$ إلى التمام:

فهو يُخلِص هنا على الأرض واهباً الحياة الجديدة في النور وغلبة الخطية، ويُتمم الخلاص بالحياة الأبدية وتمجيد قديسيه في مجيئه الثاني في لهاية الدهور للخلاص الأحير والدينونة:

"وإذ كُمِّل صار لجميع الذين يُطيعونه، سبب خلاص أبدي" (عب ٥: ٩)؛ "وأما هذا فمن أحل أنه يبقى إلى الأبد، له كهنوت لا يزول. فمن ثمَّ يقدر

<sup>(</sup>٨) الكلمة اليونانية "ابرسفيتيروس"، أي "الشيخ - القس"، تعني ضمن ما تعني: "الشفيع" أو "الوسيط".

أَن يُخلِّص أيضاً إلى التمام الذين يتقدَّمون به إلى الله، **إذ هو حيُّ في كل حين** ليشفع فيهم" (عب ٧: ٢٤ و ٢٥)؛

"وهو حَمَلَ حطية كثيرين، وشفع في المذنبين" (إش ٥٣: ١٢)؛ "وإن أخطأ أحدٌ فلنا شفيعٌ عند الآب، يسوع المسيح البار، وهو كفَّارة لخطايانا، ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضاً" (١يو ٢: ١و٢)؛

"وكما وُضعَ للناس أن يموتوا مرة ثم بعد ذلك الدينونة؛ هكذا المسيح أيضاً، بعدما قُدِّم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين (الجيء الأول)، سيظهر ثانية (الجيء الثاني) بلا خطية للخلاص (الأخير) للذين ينتظرونه" (عب ٩: ٢٧ و ٢٨)؛

"متى أُظهِرَ المسيحُ حياتُنا، فحينئذٍ تُظهَرون أنتم أيضاً معه في المجد" (كو ٣: ٤).

وشفاعة المسيح الكفَّارية الفريدة الدائمة هي أساس شفاعة القديسسين التوسلية، وهذه تستمد وجودها وجدواها من شفاعة المسيح الكاملة الوحيدة. فكما أن المسيح قد دُعِيَ "ملك الملوك ورب الأرباب" (١٠ ٢: ١٥، رؤ ١١: ١٤؛ ٩ً١: ١٦)، فهو أيضاً بنفس القياس "شفيع الشفعاء"(٩).

#### (٢) مرسِل الروح القدس:

فالمسيح، حسب وعده وبعد صعوده وجلوسه عن يمين الآب (يو ١٦: ٧)، أرسل الروح القدس الذي يلد المؤمنين الجُدُد بالمعمودية (يو ١: ٣٣)، ويُقدِّس سائر الأسرار، وهو يُقدِّسنا ويسندنا ويعزينا ويبكِّننا مستثيراً توبتنا، ويُذكِّرنا بكل وصايا الكتاب، ويهبنا القوة للحياة الجديدة، ومغالبة الآلام، والتطلُّع إلى الأبدية، والشهادة للعالم بحياة المسيح فينا، ويمكث فينا إلى الأبد (يو ١٤: ١٦). وهذه هي "الخيرات العتيدة"

<sup>(</sup>٩) راجع مقال: "يسوع المسيح الشفيع الكامل" في الكتاب الثاني من "نور الحياة"، (ص١٢٨).

(أو الآتية to come، أي التي للدهر الآتي) (مت ٧: ٧و ١١، لو ١١: ١٣) التي يشير كاتب الرسالة إلى العبرانيين أن المسيح جاء رئيس كهنـــة لهـــا (عب٩: ١١) (١١)، والتي ننالها منذ الآن في اسم يسوع رئـــيس الكهنـــة العظيم وشفيعنا الحي أمام الآب وإلى آخر الدهور.

### (٣) بلا خطيم ولا ضعف مكملا إلى الأبد:

فالرب تمّم كل بر (مت ٣: ١٥) وتحدَّى أعداءه أن يمسكوا عليه زلة ما قائلاً: "مَن منكم يُبكِّتني على خطية" (يو ٨: ٤٦)، وإشعياء تنبأ عن نقاوته وبره: "على أنه لم يعمل ظلماً، ولم يوجد في فمه غشس" (إش ٥٣: ٩). وذكر عنه سفر العبرانيين:

"لأنه كان يليق بنا رئيس كهنة مثل هذا، قدوسٌ بلا شر ولا دنس، قد انفصل عن الخطاة وصار أعلى من السموات (بالصعود وجلوسه عن يمين الآب)، الذي ليس له اضطرار كل يوم مثل رؤساء الكهنة (اليهود) أن يُقدِّم ذبائح أولاً عن خطايا نفسه ثم عن خطايا الشعب، لأنه فعل هذا مرة واحدة، إذ قدَّم نفسه (على الصليب). فإن الناموس يُقيم أناساً بهم ضعف رؤساء كهنة، أما كلمة القَسَم التي بعد الناموس (العهد الجديد) فتُقيم ابناً مُكمَّلاً إلى الأبد" (عب ٧: ٢٦-٢٨).

فالمسيح اشترك معنا في الآلام وليس في الخطية. وعلى العكس، فالخطية والضعف تحيطان برئيس كهنة الناموس:

"أن كل رئيس كهنة مأخوذ من الناس يُقام لأجل الناس في ما لله، لكي يُقدِّم قرابين وذبائح عن الخطايا، قادراً أن يترفَّق بالجُهَّال والضالين، إذ هو أيضاً مُحاط بالضعف. ولهذا الضعف يلتزم أنه كما يُقدِّم عن الخطايا لأجل الشعب هكذا أيضاً لأجل نفسه" (عب ٥: ١-٣).

<sup>(</sup>١٠) والتي تذكرها الكنيسة في قسمة سبت الفرح التي تُخاطب الابن: "أنت هو ملك الدهور غير المائت الأبدي كلمة الله الذي على الكل، راعي الخراف الناطقة، رئيس كهنة الخيرات العتيدة، الذي صعد إلى السموات... ودخل داخل الحجاب موضع قدس الأقداس".

### (٤) إذ قد تألم قادر أن يرثي للضعف:

"لأنه ليس لنا رئيس كهنة غير قادر أن يرثي لضعفاتنا، بل مجرَّب في كل شيء مثلنا بلا خطية" (عب ٤: ٥٠)؛

"لأنه فيما هو قد تألَّم مُجرَّباً يقدر أن يُعين المجرَّبين" (عب ١٨). هذه في الحقيقة كانت أيضاً مهمة الكاهن اللاوي، ولكنه لم يكن قادراً أن يفعل شيئاً أكثر من رفع الطلبات بسبب خضوعه هو أيضاً للضعف.

## ثالثاً: موقفنا من الرب كرئيس كهنة أبدي:

### (١) أن نتهيًّا دوما للدخول إليه في الأقداس:

نحن الآن أمام النتيجة التالية التي يقترب بها سفر العبرانيين من ختام الكلام عن كهنوت المسيح: "بعدما قدَّم عن الخطايا ذبيجة واحدة، جلس إلى الأبد عن يمين الله... لأنه بقربان واحد قد أكمل إلى الأبد المقدَّسين" (عب ١٠: ١٢ و ١٤). فإذ لنا ثقة بالدخول إلى الأقداس (ملكوت السموات) بدم يسوع، وقد مهد لنا بجسده طريقاً حيًّا، ويبقى لنا (وليس علينا) كاهنا عظيماً على بيت الله، "لنتقدَّم بقلب صادق (بغير رياء) في يقين الإيمان (بغير شك) موشوشة قلوبنا (تطهَّرت بالدم) من ضمير شوير (١١) (بالتوبة) ومغتسلة أجسادنا بماء نقي (تقدَّست بالروح في المعمودية = غسل الميلاد الثاني وتطهير الروح القدس - تي ٣: ٥)... ولنلاحظ بعضنا بعضاً للتحريض (للحثّ) على المحبة والأعمال الحسنة، فير تاركين اجتماعنا كما لقوم عادة (رافضين إهمال العبادة والتديُّن الشكلي)، بل واعظين بعضنا بعضاً "(عب ١٠ د ٢٠ - ٢٠).

فالمسيح هو لنا رئيس الكهنة العظيم، الذي لم يأت إلينا من باب السيادة – رغم أنه يبقى السيِّد – وإنما من باب الخدمة (مـــت ٢٠: ٢٨، لو ٢٢: ٢٧) والرعاية والبذل (يو ١٠: ١٤و١٥) حتى المــوت لأحـــل

<sup>(</sup>١١) "دم المسيح.. يُطهِّر ضمائركم من أعمال ميتة لتخدموا الله الحي" (عب ٩: ١٤).

خلاصنا. وهو في الأقداس شفيعنا الدائم أمام الآب، وشريكنا في الضيقات. وإعلان إيماننا واعترافنا (إقرارنا) بهذه الحقيقة يقتضي أن نستمم خلاصنا بالسلوك بالقداسة وحياة التوبة، مواظبين على العبادة ومتمسكين بمحبة الإحوة وعمل الخير، وأن نعي مسئوليتنا عن وعظ أنفسنا وغيرنا، مستعدين لجاوبة كل مَن يسألنا عن سر نجاتنا.

ودخولنا إلى الأقداس يعني أنه: وإن كنا على الأرض بالجسد، فأرواحنا وعقولنا وقلوبنا هي في السماء. وفي الكنيسة وقت القداس تذوب الحدود بين الأرض والسماء، فيقول الكاهن في قسمة الأعياد السيِّدية مشيراً إلى الجسد والدم: "هوذا كائن معنا على هذه المائدة اليوم عمانوئيل إلهنا حَمَل الله الذي يحمل خطية العالم كله". وبالتالي فعندما يسأل الكاهنُ الشعبَ في القداس: "أين هي قلوبكم؟" يكون الرد الطبيعي: "هي عند الرب"، حيث يُشاركون الملائكة والقديسين تسبيحهم حول العرش السماوي.

### (٢) أن نتمسك به رجاء وتعزية ومرساة للنفس:

إن وجود الرب كرئيس كهنة في السماء وفي الكنيسة هو رجاؤنا الأبدي وبه "تكون لنا تعزية قوية، نحن الذين التجأنا لنُمسك بالرجاء الموضوع أمامنا، الذي هو لنا كمرساة للنفس مؤتمنة وثابتة تدخل إلى ما داخل الحجاب، حيث دخل يسوع كسابق لأجلنا صائراً على رتبة ملكي صادق رئيس كهنة إلى الأبد" (عب ٦: ١٨-٢٠).

يُعزينا، إذاً، أن المسيح يبقى لنا رجاءنا الأبدي: "لنتمسسك بإقرار الرجاء راسخاً" (عب ١٠: ٣٣). وكما أن مرساة السفينة هي التي تضمن ثباتما وتحفظها من أن تجرفها الأمواج بعد بلوغها الشاطئ لتظل ثابتة في الميناء، هكذا يسند المسيح النفس وسط أنواء الحياة ويُساند جهادها للترقُّع عن الاهتمامات الجسدية والإنزلاق إلى الحياة المادية، وصمودها وصبرها في التجارب، ويهبها أن تذوق الحياة الأبدية هنا على الأرض، والمسيح يتقدَّمنا

ويجذبنا لكي يكون لنا به نحن أيضاً شركة في ملكوته: "فلنتقدَّم بثقــة إلى عرش النعمة لكي ننال رحمة ونجد نعمة عوناً في حينه" (عب ٤: ١٦). (٣) أن ننتبه لئلا يخدعنا العدو:

يختم القديس بولس رسالته الفريدة عن المسيح رئيس الكهنة العظيم وذبيحته الفريدة، مناشداً ومُنذراً أي مؤمن عرف المسيح واختبر الحياة الجديدة، ألا يتراجع وينكر الإيمان وإلا سقط من النعمة ووقع تحت الدينونة إن بَقي على حيانته لمخلصه: "... فإنه إن أخطأنا باختيارنا بعدما أخذنا معرفة الحق (أي أنكرنا الإيمان)، لا تبقى بعد ذبيحة عن الخطايا (لأن ذبيحة المسيح التي لن تتكرر قد أبطلت كل الذبائح)، بل قبول دينونة غيف، وغيرة نار عتيدة أن تأكل المضادين". وإذا كان عقاب من يُخالف ناموس موسى أن يموت بدون رأفة، فماذا يكون عقاب "مَن داس ابن الله، وحسب دم العهد الذي قُدِّس به دنساً، وازدرى بروح النعمة". وكاتب سفر العبرانيين هنا يُحذِّر بعض جماعة العبرانيين المتنصرين الذين يسراودهم فكر العودة إلى ناموسيتهم التي افتقدوها في حياقم الجديدة وينذرهم بانتقام الرب الديان وبأنه "مخيف هو الوقوع بين يدي الله الحسي" (عب ١٠ : ٢٦ - ٣١)، "لأن إلهنا نارٌ آكلة" (عب ٢٠ : ٢٩)).

وهو يُذكِّرهم - كما يُذكِّرنا - بألهم وقد احتملوا آلاماً وضيقات وتعييرات من أجل الإيمان، وألهم تركوا أموالهم بفرح من أجل ملكوت السموات، ألا يطرحوا ثقتهم التي لها مجازاة عظيمة، "لأنكم تحتاجون إلى الصبر حتى إذا صنعتم مشيئة الله تنالون الموعد... لأنه بعد قليل جداً سيأتي الآتي ولا يُبطئ. أما البار فبالإيمان يحيا، وإن ارتد لا تُسرُ به نفسي. وأما نحن فلسنا من الارتداد للهلاك، بل من الإيمان لاقتناء النفس" (عب ١٠ : ٣١-٣٩).

وهو يعرض لدور الإيمان في حياة قديسي العهد القديم النين عاشوا وماتوا على رجاء بحيء رئيس الإيمان ومُكمِّله. ومن جديد يُطالب العبرانيين المتنصِّرين (كما نحن مُطالبون) أن يُقاوموا الخطية حتى الدم، وأن يقبلوا التأديب كبنين "ملاحظين لئلا يخيب أحد من نعمة الله، لئلا يطلع أصل مرارة... لئلا يكون أحدُّ زانياً أو مستبيحاً كعيسو...". وهو يُشجِّع كل الخطاة والمرتدِّين النادمين بأهم لن ياتوا إلى جبل موسى (المضطرم بالنار والملفوف بالضباب والظلام والزوبعة والرعب والارتعاد)؛ وإنما "إلى جبل صهيون وإلى مدينة الله الحي، أورشليم السماوية"، حيث ربوات الملائكة والأبرار حول رئيس الكهنة العظيم "وسيط العهد الجديد" يسوع الذي يُعلن دمه نداء الخلاص بأفضل مما تكلَّم دم هابيل (عب ١٢: ٤) ١٥، ١٦، ١٨، ٢٢-٢٤).

## \* \* \*

نعم، بعد قليل حداً سيأتي الآتي ولا يُبطئ.

والذين رافقوا رئيس الكهنة العظيم في طريق الجلجثة، واجتازوا معه محنه الصليب، واغتسلوا في دم الذبيحة، وتمتعوا بنصرة قيامته، واختسبروا معونت وتعزياته في الآلام والضيقات، ونالوا غفرانه حين تعثّروا وقاموا، وظلوا أمناء له رغم الحصار، حاملين عاره ومترجين تحقيق وعده بقرب مجيئه: "ها أنا آتي سريعاً وأجرتي معي، لأُجازي كل واحد كما يكون عمله" (رؤ ٢٢: ٢١)، هؤلاء لهم المجد الأبدي.

أما الذين وُلدوا في الإيمان، ثم باعوا أنفسهم للشيطان، فداسوا ابن الله واحتقروا ذبيحته واستكثروا ثمن تبعيته، وخانوه بقلب بارد خضوعاً للشهوة، وصاروا أصل مرارة لكل الكنيسة ورئيس كهنتها، فهؤلاء إذ "يصلبون لأنفسهم ابن الله ثانية ويشهرونه" (عب ٦: ٦)، ليس لهم نصيب معه في محده، فهم بإرادهم اختاروا دينونتهم الأبدية، ويا للحزن! ولكن الكتاب يُحذِّر الجميع: "إذا مَن يظن أنه قائم، فلينظر أن لا يسقط" (١ كو ١٠ : ١٠).

# مِنْ أَلِمَانْ جِمِمَةُ الْمَلْبِوتُ

## ■ عن نشأة التسبيح في الكنيسة:

تعوَّد المصري القديم وهو يُصلِّى في استغراقه أن يُلحن كلماته كأغـان روحية، بل إنه استخدم في تسابيحه الدفوف والطبول والصنوج والآلات الوتريـة كـالقيثارة والهَارْب والعُود وآلات النَّفْخ.

ولما اتصل العبرانيون بالمصريين عرفوا عنهم هـذه الأدوات الموسيقية واستخدموها في التسبيح وهم في مصر (خر ١٥: ٢،١)، وفيما بعـد في خيمة الاجتماع ثم في الهيكل.

وقد برز اسم المُرتِّل داود (٢صم ٢٣: ١) ورفاقه كُتَّاب "المزامير"، السق ظلَّت قاعدة التسبيح في الكنيسة المسيحية منذ أيامها الأولى (أف ٥: ١٩؛ كو ٣: ١٦) (١) وحتى اليوم (٢) وغدٍ. ويُسجِّل الكتاب أنَّ الرب ليلة آلامه سبَّح

<sup>(</sup>۱) سبَّحت الكنيسة في القرون الأولى أيضاً باستخدام نصوص سحَّلتها الأناجيل كتسبحة البــشارة (لـــو ١: ١٨،٣٠-٣٣)، وتسبحة العذراء (لو ١: ٣٨-٧٩)، وتسبحة الملائكة (لو ٢: ١٤)، وتسبحة سمعــان الــشيخ (لـــو ٢: ٢٩-٣٤)، أو تضمَّنتها رسائل القديس بولس (أف ٥: ١٤؛ ١قي ٣: ٢١؛ ٦: ١٥؟ تق ٢: ١١-١٣).

 <sup>(</sup>٢) أشار كليمندس الإسكندري إلى استخدام المزمور ١٥٠ في الصلوات الليتورجية، ولا يزال يُــستخدم إلى اليــوم في التوزيع في ختام القدائس.

مع تلامیذه (مت ۲٦:  $^{(7)}$  مر ۱۵: ۲۸) مع تلامید

والقدّاس الإلهي في كنيستنا بكل ما يحويه من صلوات الكهن والشعب، وحتى الإنجيل، يُتلى مُلحّناً، بموسيقى تستمد جذورها أساساً من ألحان المصريين القُدامي (٤). وتُخصّ للمناسبات المختلفة النصوص التي تُناسبها: كالأعياد السيّدية والأصوام خاصة الصوم الكبير وأسبوع الآلام. وهذه النصوص ليست محرد كلمات حيدة منظومة للصلاة، وإنما هي تحوي في أكثر الأحيان جوهر العقيدة كالثالوث القدوس والتجسشُد والخلاص والصليب والقيامة والكرازة والشفاعة. فبينما نحن نُسبِّح نحن نتعلم، وبيننا الأطفال والبسطاء وغير المتعلمين يلتقطون أسس الإيمان وهم يترتّمون.

### عن ألحان جمعة الصلبوت:

اجتمع لأسبوع الآلام الترتيب المُتقَن من ناحية القراءات الكتابية المُواكبة لأحداث أيام الصليب ساعةً بساعة، وما يُقابلها من نبوَّات العهد القديم وأحداثه، والألحان الفريدة المُرافقة لنصوص الصلوات والتي لا يتكرَّر أكثرها في غير هذا الأسبوع الذي هو تاج أيام السنة.

وإذا كان القصد هنا الحديث عن ألحان جمعة الصلبوت، فإن هناك ألحاناً تُقال في كل أيام أسبوع الآلام وضمنها بالطبع هذا اليوم:

+ فكل ساعة من ساعات اليوم النهارية الخمس أو الليلية الخمس تبدأ بابتهال الشعب كله يُشاركون ملائكة السماء تسبيحهم (رؤ ٥: ١٣،١٢؛ ٧: ١٢) يُمجِّدون معهم الله الذي قَبلَ الصليب، لا عن اضطرار، بل بإصرار على تحقيق وعده بالخلاص. فرغم أنه "أخلى نفسه آخذاً صورة عبد" (في ٢: ٧)، واتَّجه إلى غاية بحيئه طائعاً "كشاة تُساق إلى النبح، وكنعجة صامتة أمام جازِّيها فلم يفتح فاه" (إش ٥٣: ٧)، واحتمل أن

<sup>(</sup>٣) أغلب الظن أنه مزمور ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) وبعضها القليل انتقل إلينا من التراث الكنسي اليوناني (الرومي).

يُلطم ويُتفل عليه ويتعرَّى ويُضرب بالسياط ويُهان من الكبير والــصغير؛ ولكنه يظل "ملك الملوك ورب الأربــاب" (١تي ٦: ١٥؛ رؤ ١٧: ١٤؛ ١٩ المرب الذي بموته داس الموت وقام منتصراً في اليوم الثالث.

ومع الملائكة يهتف الشعب قائلاً اثنى عشرة مرة (بالقبطية "अळк те †хом" وبالعربية). وفي كل مرة تُقال الفقرات الثلاث التالية اعترافاً بأنَّ للرب القوة والمجد والبركة والعزة إلى الأبد: "لك القوة والمجد والبركة والعزة إلى الأبد آمين، يا عمانوئيل إلهنا وملكنا"؛ "لك القوة... ياربي يسوع المسيح" (وبدءاً من الساعة الحادية عشرة من يوم الثلاثاء يُضاف "مخلّصي الصالح"، ومن ليلة الجمعة يُضاف أيضاً "قوتي وتسبحتي هو الرب وصار لي خلاصاً مُقدّساً" – (مز ١١٨ : ١٤)؛ "لك القوة... إلى الأبد آمين".

+ يسبق قراءة إنجيل الساعة مزمور مختار يتعلَّق به. واللحن التقليدي للمزمور في أسبوع الآلام هو "اللحن الأولى والثانية والرابعة ويختلف عنهم أربع فقرات، ويتفق لحن الفقرات الأولى والثانية والرابعة ويختلف عنهم لحن الفقرة الثالثة الذي يُطلق عليه "المحيَّر" بسبب هذا الاختلاف. ولكن هناك لحن آخر للمزمور هو "اللحن الملوكي" أو "اللحن الشامي الكبير" ونغماته ممتدَّة ومتنوعة ويختلط فيها الشجن بالابتهاج، وهو أمرٌ طبيعي، فرغم أنَّ الصليب قد اقترن بالفعل بالآلام والأحزان؛ ولكن، لأنه صار علامة الخلاص والنجاة من الموت ونوال الحياة الأبدية، فهو أيضاً صانع الفرح والبهجة. وباللحن الشامي يُقال مزمور الساعة الحادية عشرة من يوم الجمعة)؛ ومزمور الساعة الثلاثاء (ويتكرَّر في الساعة الثانية عشرة من يوم الجمعة)؛ ومزمور الساعة الثلاثاء (ويتكرَّر في الساعة الثانية عشرة من يوم الجمعة)؛ ومزمور الساعة

<sup>(</sup>٥) اللحن الأدريبي (أو الأتريب) - الذي تُلحَّن به أيضاً مقدمة فصل الإنجيل "Κε ٣περτον" السيّ تسدعو للإنصات للإنجيل المقدس - يُنسب على الأرجع إلى بلدة أتريب الأثرية التي كانت بالقرب من الديرين الأحمر والأبيض في أخميم (محافظة سوهاج)؛ أو إلى أدريبه التي اشتهرت بمعبدها الوثني الذي حوَّله القديس الأنبا شنودة رئيس المتوحدين إلى كنيسة، وهي غير أتريب في الوجه البحري (ومكافها الآن مدينة بنها).

الثالثة من ليلة خميس العهد (الذي يتكرَّر أيضاً سَحَر هذا اليوم) (٦).
+ بعد قراءة الطرح – أي تفسير الإنجيل – يقول الشعب مُقرَّا بعمل الرب الخلاصي: "المسيح مُخلِّصنا، جاء وتألَّم لكي بآلامه يُخلِّصنا، فلنُمجِّده ونوفع اسمه لأنه صنع معنا رحمةً كعظيم رحمته".

+ وفي ختام كل ساعة يهتف الشعب سائلاً الملك المسيح (بالقبطية Потройте †енирии ويُقابلها بالعربية: "يا ملك السلام، أَعْطنا سلامك، قرِّر لنا سلامك، واغفر لنا خطايانا؛ فرِّق أعداء الكنيسة وحصِّنها، فلا تتزعزع إلى الأبد؛ عمانوئيل إلهنا في وسطنا الآن، بمجد أبيه والروح القدس؛ ليُباركنا كلنا، ويُطهِّر قلوبنا، ويسشفي أمراض نفوسنا وأجسادنا؛ نسجد لك أيها المسيح مع أبيك الصالح والروح القدس لأنك صُلبت وخلَّصتنا".

+ ولكن لجمعة الصلبوت - باعتبار أنها اليوم الذي احتضن ذروة العمل الخلاصي - ألحانه التي لا تتكرَّر في غيره إلاَّ استثناء:

+ ففي بدء صلوات الساعة السادسة يُقال لحن عين المدرون أي "هذه المجمرة الذهب النقى الحاملة العنبر، التي في يدي هارون الكاهن، يرفع بخوراً على المذبح"، وهو يتفق في معظمه مع نفس اللحن الذي يُقال في القدَّاس، إلاَّ أن له مُقدِّمة هادئة شجية حداً. ويقابله في الساعة التاسعة لحن على الموموس الله المعارفة الذهب هي العذراء، وعنبرها هو مخلّصنا، ولدته وخلّصنا وغفر لنا خطايانا". وفي المرتين أثناء اللحن، يُبخِّر الكهنة أمام أيقونة الصلبوت، تجسيداً للّحن الذي يُختم

<sup>(</sup>٦) نص المزمور، وبدايته بالقبطية Το πόπου هو "ألين من الزيت كلماته وهي سيوف مسلولة" (مـز ٥٥: ٢١) حسب الترجمة البيروتية، ويُقابله في القطمارس القبطي: "كلامه ألين من الدُّهن وهو نصال" (مز ١٥: ١٨) الذي يُشير إلى خيانة يهوذا ذي المشاعر الخادعة، بلسان زلق يُظهر المودة ونفس حاقدة وقلب مُتقسَّ يُدبَّر في الخفاء كيف يُسللم سيده، وقد سلَّمه بالفعل وهو يُقبَّله!

بتمجيد المخلّص: "نسجد لك أيها المسيح...".

+ ويليه لحن "Фагèта qenq è myon" أي "هذا الذي أصعد ذاته ذبيحة مقبولة على الصليب عن خلاص جنسنا، فاشتمَّه أبوه الصالح وقت المساء على الجلجثة" (٢). ويُختم أيضاً بالسجود للمخلِّص.

+ وقبل قراءة نص البولس (غل ٢: ١٤ -١٨) تُلحَّن مقدمته بلحـن يغلب عليه الحزن الموسر على الموسرة أي "رسالة مُعلِّمنا بولس". ثم تُقال قطَع أحبية الساعـة السادسة [وفي الساعة التاسعة - ساعة مـوت الـرب - يسبق قراءة البولس (في ٢: ٥-١١) لحـن مقدِّمتـه الموات الذين كصلاة من أجل كل الراقدين في المسيح: "من أجل قيامة الأموات الذين رقدوا في إيمان المسيح، يا رب نيّح نفوسهم أجمعين. بولس عبـد ربنا يسوع المسيح" ويليه قطع أحبية الساعة التاسعة.

+ وتتميَّز الساعـة السادسـة - ساعـة الصليب - يبعض أعظـم الألحان، وأولها، بعدما سبق من صلوات وألحان، وهو اللحـن (اليونـاني) عدمه عن البعدما مع الشحن في بداية كل فقرة والسرعة مع البهجة في تتمتها. وهو يُخاطب الابـن المـصلوب بكـل الإحلال، فيقول:

" أيها الابنُ الوحيد وكلمة الله الذي لا يموت؛ وأنت الأزليُّ قَبلت من أجل خلاصنا أن تتجسَّد من القديسة والدة الإله "الدائمة البتولية مريم" (تُقال مرتين)؛ فبغير استحالة تأنَّستَ وصُلبتَ أيها المسيح الإله؛ وبالموت دُستَ الموت، أنت أحد الثالوث القدوس، المُمجَّد مع الآب والروح القدس، خلِّصنا".

"قدوس الله الذي من أجلنا صرت إنساناً بغير استحالة وأنت الإلـــه؛

<sup>(</sup>٧) يُقال هذا اللحن أيضاً في عيدَي الصليب، وهو موقع لاثق أيضاً لهذا اللحن.

<sup>(</sup>٨) ويُقال أيضاً في تكريس الميرون والبطاركة والأساقفة باعتبار أنَّ المسيح هو رئيس الكهنة العظيم والحقيقي.

قدوس القوي الذي أظهرت بالضعف ما هو أعظم من القوة؛ قدوس الذي لا يموت يا مَن صُلبت من أجلنا، وصبرت على موت الصليب، وقَبلْتَه في جسدك. وأنت أزليٌ غيرُ مائت، أيها الثالوث القدوس، ارحمنا".

+ وبعد قراءة المزمور والأناجيل، تُقال "أمانة اللص"، حيث تستعيد الكنيسة مشهد توبة اللص في ساعته الأخيرة وقبول المخلّص المصلوب لتوبته والدخول به إلى الفردوس. وفيها يُردِّد المُصلُون خاشعين تائبين كلمات اللص بثلاث لغات: القبطية، واليونانية، والعربية "اذكرني يا رب" (يا ربي) - يا سيّد (يا سيّدي أو يا ملكي) والعربية "اذكرني يا رب" (يا ربي) - يا سيّد (يا سيّدي أو يا ملكي) يا قدوس - متى جئت في ملكوتك".

+ وتبدأ صلاة الساعة الثانية عشرة (ساعة السدفن) بقراءة فصل من مراثي إرميا (٣: ١-٢٢)، والذي يبدأ بر "أنا هو الرجل الذي رأى المذلّة"...، والذي يعرض بروح النبوّة ما جاز فيه الرب من آلام ومعاناة يوم صليبه حتى فاضت روحه. والفصل يُقرأ بالعربية بلحن الحزن (٩) بصورة مؤثّرة واحتفال جمعة الصلبوت يقترب من نمايته.

+ ومزمور هذه الساعة (مـز ٥٤: ٨،٦؛ عـب ١: ٨ القدي كرسيك يا الله إلى دهر الدهور. قضيب الاستقامة هو قضيب مُلكك...
كل ثيابك مُر وعُود وسليخة" (١٠) (المُر والميعة والسليخة مـن ثيابـك) يُرتَّل باللحن الشامي (١١). وهو من جانب يُخاطب الرب- وهو في القبر أنَّ موته هو بالجسد، ولكنه يبقى الله الحي الذي يجلس علـى عرشـه إلى

<sup>(</sup>٩) تميَّز المتنيِّح **القمص أنطونيوس أمين** (كاهن كنيسة مار مرقس بمصر الجديدة) بطريقته الفريدة في قراءة فصل مراثي إرميا في ختام يوم جمعة الصلبوت.

<sup>(</sup>١٠) الذي يتكرَّر – كما ذكرنا – في الساعة الحادية عشرة من يوم الثلاثاء، حيث بدأت وقتها مـــشاورات المــؤامرة للتخلُّص من شخص الرب.

<sup>(</sup>١١) يُنسب هذا اللحن إلى قرية "شامة"، وهي قرية بالقرب من حبل شامة وبالقبطية ����� في المنطقة الواقعة بــين حبل بنهدب ومدينة قفط (قوص الحالية).

الأبد؛ ومن حانب يُشير إلى الحُنوط التي تملأ أكفانه. فالمزمور مناسب تماماً للساعة الأخيرة من جمعة الصلبوت.

+ وبعد أن يُختَم احتفال اليوم بالميطانيات في اتجاهات الكنيسة الأربعة، حيث يسأل العابدون الرحمة من إلهم المُحب الذي بــذل ذاتــه عنهم؛ يأتي اللحن الختامي معوهه محمه الذي يبدو كالسلام الملكي وتغلب عليه نغمات الفرح بتمام الخلاص، كما أنه يستعيد أحداث الصليب وموت الرب ودفنه في قبر حديد منحوت في الصخر، قدَّمه يوسف الرامي لسيِّده الحبوب، وشاركه نيقوديموس في دَفْــن الــرب (مـــت ۲۷: ۵۷-۲۰) المُسبِّحين ومُمجِّدين، ويُخاطب به المؤمنون شخص الرب:

"الجلجلة بالعبرانية، الاقرانيون craniun باليونانية، الموضع الذي صلبوك فيه يا رب. بسطوا يديك وصلبوا معك لصَّيْن عن يمينك وعن يسارك وأنت كائن (مُعلَّق) في وسطهما أيها المخلِّص الصالح. المجد للآب والابن والروح القدس.

فصرخ اللص اليمين قائلاً: اذكرني يا ربي، اذكرني يا مخلّصى، اذكرني يا ملكي، متى جئتَ في ملكوتك. الآن وكل أوان وإلى دهر الداهرين آمين.

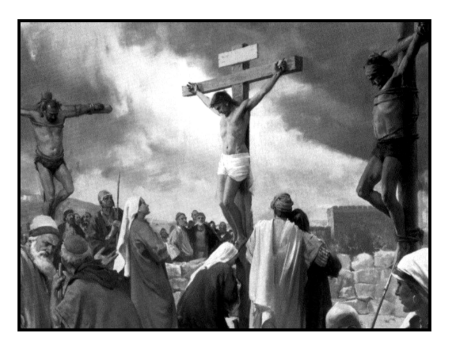
جاء الصِّدِّيقان يوسف ونيقوديموس وأخذا جسد المسيح وجعلا عليه طيباً، وكفَّناه ووضعاه في قبر؛ إذ يُسبِّحانه قائلين: قدوس الله، قــدوس القوي، قدوس الذي لا يموت الذي صُلبَ عنا، ارحمنا.

ونحن أيضاً فلنسجد له، صارخين قائلين: ارحمنا يا الله مخلَّصنا. الذي صُلبَ على الصليب، اسْحق الشيطان تحت أقدامنا".

ويُستكمل بتسبحة ختام الاجتماعات.



ونحن نتضرً ع إلى إلهنا الذي صُلبَ وخلصنا، أن يهب كل النفوس التقية التي تنتظر بالشوق أسبوع الآلام، وخاصة يوم جمعة الصلبوت، أن تحرص خلاله على الصلاة والترتيل "بالروح وبالذهن أيضاً" (١٠كو ١٤: ٥١)، متابعة كلمات القراءات بكل تركيز وتأمُّل وفهم، وألاَّ تكتفى بنشوة الأُذُن بالألحان، ولكن لتُتابع كلمات النصوص الحافلة بكل ما يُعلِّم ويبني ويُعزِّي، وهذا نستثمر ساعات حياتنا القليلة ونفت ديها، لأنَّ "الأيام شريرة" (أف ٥: ١٦).



اذكرني يا رب متى جئت في ملكوتك. فقال له يسوع الحق أقول لك أنك تكون اليوم معى في الفردوس" (لو ٢٣: ٢٤، ٤٢)

# سبت الفرح أو النور(\*)

في يوم السبت التالي لجمعة الصلبوت الدامية، كان المسيح راقداً في القبر لليوم الثاني حثة هامدة مثخنة بالجراح، ولكن لم يفارقها اللاهوت الذي حفظها من الفساد (مز١٦: ١٠، أع٢: ٢٧). ورغم الموت الجاثم على الرب، فما يستثير الفرح هو الإيمان بقول الرب أنه يقوم في اليوم الثالث وهو الذي ذكره كثيراً مقترناً بصلبه وموته. فمن يأتي إلى القبر في هذا اليوم لا يرى الموت وإنما القيامة التي توشك أن تنبلج، فليس هنا حسد يسود عليه الموت، وإنما هو حسد ينظر القيامة الآتية حتماً، ومن هنا اقترانه بالفرح.

<sup>(\*)</sup> القراءات: **القداس**: ١كو١٥: ١-٢٦، ١بط١: ١-٩، أع٣: ١٢-٢١، مز٣: ٥، ٣، ٨٢: ٨، مترك: ١٠-٢٠. من ٢١-١٠.

### ■ عن قسمة سبت الفرح:

وتعبّر قسمة سبت الفرح عن هذه المعاني، فتذكر آلامه وصلبه وما حاء في نبوات الأنبياء "أنت الذي إشعياء النبي تنبأ من أجلك قائلاً مشل خروف سيق إلى الذبح، ومثل هل بلا صوت أمام الذي يجزه، هكذا لا يفتح فاه. رُفع حكمه في تواضعه وجيله من يقدر أن يقُصَّه . جُرحت لأجل خطايانا وتوجعت لأجل آثامنا تأديب سلامنا عليك وبجراحاتك شفينا. كلنا كغنم ضللنا (إش٥٠: ٦). أتيت يا سيدنا وأنقذتنا بمعرفة صليبك الحقيقية، وأنعمت لنا بشجرة الحياة التي هي جسدك الإلهي ودمك الحقيقي". ثم تشير إلى نزوله (نفسه المتحدة بلاهوته) إلى الجحيم (أف٤: ٩)، ثم تخاطبه كمنتصر على الموت "أنت هو ملك الدهور الغير رأف٤: ٩)، ثم تخاطبه كمنتصر على الموت "أنت هو ملك الدهور الغير رتبة ملكي صادق (١) دخل بذبيحة حسده إلى الأقداس فوجد فداءً أبدياً رتبة ملكي صادق (١) بل تراه بعد صعوده وعودته إلى مجده "ودخل داخل الحجاب موضع قدس الأقداس، الموضع الذي لا يدخله ذو طبيعة المحبورة. وصار سابقاً عنا صائراً رئيس كهنة إلى الأبد على رتبة ملكي بشرية. وصار سابقاً عنا صائراً رئيس كهنة إلى الأبد على رتبة ملكي مادق".

والكنيسة تصلي قداس سبت الفرح فجراً في ختام أسبوع الآلام (البصخة – الفصح) حيث تبعت الكنيسة في قراءاتها خطوات المسيح الأخيرة نحو الصليب، وترتل له في كل ساعة "لك القوة والمجد والبركة والعزة (والتسبيح) إلى الأبد. يا عمانوئيل إلهنا وملكنا.. يا ربي يسسوع المسيح مخلصي الصالح... قوتي وتسبحتي هو الرب وصار لي خلاصاً مقدساً". وهو الجالس منذ صعوده على عرشه إلى يمين أبيه الصالح. وفي

<sup>(</sup>١) انظر مقال "يسوع المسيح رئيس الكهنة العظيم والذبيحة الكاملة" (ص ٧٠) في هذا الكتاب.

أعقاب احتفال الكنيسة بالجمعة العظيمة وهي تناجي المصلوب، ويطلب المؤمنون غفران خطاياهم وهم ساجدون بميطانياهم الكثيرة في الجهات الأربع، يمجدون المصلوب المنتصر ومصلين من أجل خلاصهم ومن أجل العالم وخلاصه، يقضون الليل ساهرين متطلعين إلى مجيء الرب الثاني، حيث تتقاسم نغمات الحزن ونغمات الفرح عند قراءة المزمور والإنجيل لصلوات باكر والثالثة والسادسة والقداس، فضلاً عن التمهيد بعدد من الألحان الشهيرة التي تمتلأ بالبهجة مثل أنوك بي بيكوجي: أنا الصغير في إخوتي (على لسان داود الراعي المنتصر على جليات رمزاً لانتصار المسيح على الذي تبدأ به صلوات سبت الفرح، ولحن خين أو شوت (عن عبور موسى وشعبه البحر الأهمر رمزاً لعبور المسيح الموت إلى القيامة)، عبور موسى وشعبه البحر الأهمر رمزاً لعبور المسيح الموت إلى القيامة)، وهوس إيروف: سبحوه وزيدوه علواً إلى الآباد، وتي نين أوثين (لحن الثلاثة فته).

بعدها يقرأون سفر الرؤيا Apocalypsis (أو أبوغلمسيس) للمرة الأولى والأخيرة في السنة القبطية. وبعد الانتهاء من القراءات والتسابيح والألحان المصاحبة لليلة "الرؤيا"، يأتي قداس سبت الفرح ختاماً بهيجاً لهذا الأسبوع الجليل الذي يجتذب إليه الجميع، وتمهيداً مناسباً للاحتفال بعيد القيامة فحريوم الأحد.

#### \* \* \*

يُعرف سبت الفرح أيضاً بأنه سبت النور، وهو النور الذي ينبثق منذ القرون الأولى ظهر يوم سبت النور من قبر السيد المسيح في كنيسة القيامة بالقدس. وفي هذا اليوم، قبل ساعة من بدء الاحتفال، يُغلق باب القبر ويُوضع عليه الشمع والعسل ويُختم رسمياً. ثم يدخل بطريرك أورشليم للروم الأرثوذكس متخففاً من ملابسه الكهنوتية الخارجية ومرتدياً ملابس الخدمة البيضاء، وبعد التأكد من أنه لا يحمل أي مصدر للضوء أو الحرارة،

يدخل إلى القبر المقدس وحده، ويصلي متضرعاً أن يُظهر الرب مجده. بعدها يبرق النور بلون أزرق وأبيض مع صوت صفير بحيث يضيء باقتي الشموع في يديه (والتي تتكون كل منها من ٣٣ شمعة بعدد سنوات عمر المسيح)، وينطلق إلى الخارج ليشعل باقات الشموع في أيدي المصلين، ويسبح في المكان كضوء دون أن يحرق لعدة دقائق، مصحوباً بالهتاف ودموع الفرح.

ويذكر التاريخ عدداً من الأحداث تتعلق بخروج النور من القبر المقدس، نذكر منها اثنين: أولهما أن بطريرك الأرمن (١١٨٧م) سعى عند صلاح الدين الأيوبي أن يدخل هو إلى القبر المقدس ليخرج النور على يديه. وأُبعد بطريرك الروم الذي وقف حانباً حزيناً. وخرج النور من القبر ولكنه اتجه بقوة ناحية بطريرك الروم حتى أنه شق العمود الذي كان مستنداً إليه ليمر إليه النور. وبالتالي عاد تقليد دخول بطريرك الروم وليس غيره إلى القسبر المقدس في سبت النور.



والحدث الثاني كان بطله إبراهيم باشا ابن محمد علي مؤسس مصر الحديثة، بعد فتح بيت المقدس والشام سنة ١٨٣٢، الذي شكك في أمر النور وطلب من البطريرك القبطي البابا بطرس السابع أن يرافقه. فذهبا معاً إلى القدس، ويومها حرج النور بصورة ساطعة مما أذهل إبراهيم باشا، حتى أنه أحدث شقاً طويلاً في العمود عند مدخل باب الكنيسة ولا يـزال

قائماً حتى اليوم (انظر الصورة). بعدها صدق الوالي على الحدث (٢).

<sup>(</sup>٢) أرّخ كل من الجاحظ (٨٣٤م) والمسعودي (٩٢٦م) والبيروني (١٠٠٠م) إلى هذا الحدث المتكرر كل عام.

# **عيــدالقيامــة**(\*)

# الثيارة والفلاص

يأتي حدث القيامة بعد الأيام العصيبة السابقة التي جاز فيها الرب الأهوال من محاكمات ظالمة، وإهانات وشتائم وتعييرات وحيانات وآلام حسدية ونفسية بلغت قمتها عند الجلجثة، حيث رُفع السيد على صليب اللعنة والعار. ووسط اضطراب الطبيعة واحتجاب الشمس، ودموع وآهات الجماعة المُحبَّة القليلة التي بقيت معه حتى النهاية، كان الموت الذي معه ذوت آمال جماعته وهي ترى حسده يسجَّى في قبر وُضِع على بابه حجر عظيم.

(\*) القراءات: **باكر**: مز٧٨: ٦٥، ٦٩، مر٦١: ٢-١١؛ **القداس**: ١كوه١: ٢٣-٥٠، ١<u>بــط</u>٣: ١٥–٤: ٢، أع٢: ٢٢-٣٦، مز١١٨: ٢٤، ٢٥، ٢٧، يو ٢٠: ١-١٨.

يُستفاد أيضًا من مقال: "القيامة والحياة الأبدية" في الكتاب الثاني من "نور الحياة" (ص٩٧)، و"القيامة وحياتنا العملية" في الكتاب السادس (ص ٤٠).

اقرأ عن بداية الاحتفال بعيد القيامة تاريخياً وسبب الاختلاف في موعده بين الكنائس شرقاً وغرباً، وذلك في الجزء الأول من "الأعياد الكنسية" في الكتاب الوابع عشو من "نور الحياة" (ص ٤٣).

انتهت سريعاً سنوات ثلاث حافلة بالعمل والكرازة. بمشاهد المحد في الأردن وعلى حبل تابور. بكلمات الحياة وآيات القوة. بالجموع المتحلِّقة حول المعلِّم وتلاميذه. أيام عظيمة انفتحت فيها العيون والقلوب على ملكوت السموات والحياة الأبدية. كل ذلك مضى وطواه موت المخلِّص، وانتهى مطاف الجماعة إلى عليَّة صغيرة أغلقوها عليهم مع الخوف والحزن وفقدان الرجاء.

بعد هذا كله يأتي حدث القيامة بعد ثلاثة أيام من موت السيد. إنه شمس تنبلج في الظلام، وقوة حبارة تزيح ركام اليأس والخوف، وبركان فرح يكتسح أمامه كل حبال الحزن.

وكل شيء يتغيّر.. الحياة والوجود.. المستقبل وكل الغايات. كلها لم تَعُدْ كما كانت. فقيامة الرب حدثُ هائل مقابل حدث الصليب الهائل. إلهما يلتقيان ليصنعا معاً حجر الزاوية في الإيمان المسيحي. والقيامة هي التي حوَّلت هوان الصليب وضعفه إلى إعلان قوة الله ومجده (١كو ١٨:١)، ومن أداة للإعدام وعلامة للعنة والعار (غل ١٣:٣) إلى وسيلة الخلاص من الموت (١كو ١٠٨١، غلل ٢٠:٢، كو ١٠٠٢؛ ٢:٤١)، وشرط التلمذة (مت ١٨:١، غلر من ١٠١٠، لو ٢٣:١؛ ٢٠:١)، وموضع فخر المؤمنين (غل ٢٠:١،)، وعلامة خاصة لابن الله يوم مجيئه للدينونة (مت ٢٠:١٤).

ولقد أدرك آباؤنا بإلهام الروح القدس رفعة القيامة وحدواها ودورها في تحقيق الخلاص وموقعها في الإيمان المسيحي، حتى إن معلِّمنا بولس الرسول، لكي يكشف هذا الدور الذي للقيامة، استخدم المدخل العكسي، وهو: ماذا يكون الحال لو لم يكن المسيح قد قام؟ وكانت النتائج المُفزعة هي:

- (١) بطلان الإيمان (١ كو ١٤:١٥ و١٧)؛
- (٢) بطلان الخلاص وهلاك الذين رقدوا في المسيح ("أنتم بعد في خطاياكم" اكو ١٧:١٥و١٨)؛

- (٣) بطلان الكـــرازة وكـــذب الكـــارزين وتحـــوُّهُم إلى شـــهود زور (١كو ١٤:١٥و١٠)؛
  - (٤) بطلان القيامة الأخيرة وسيادة الموت إلى الأبد (١كو ١٣:١٥ و١٨)؛
- (٥) شقاء الذين ينحصر رجاؤهم في المسيح في هذه الحياة فقط (١٠)؛
- (٦) عدم جدوى الجهاد والمخاطرة والاستشهاد من أحل مسيح افترسه الموت. إنه يكون عطاءً بلا طائل ولا هدف ويجافي العقل والمنطق. وإذا كان الموت هو، إذاً، نهاية المطاف فلنأكل ونشرب ونتمتع، فالنهاية المجتومة واحدة (١١كو ٣٠:١٥).

فالصليب قرين القيامة، والقيامة قرينة الصليب ووجهه الآخر، والمسيح كان دائماً يقرِن حديثه عن الصليب والموت بالقيامة والمسيح كان دائماً يقرِن حديثه عن الصليب والموت بالقيامة (مت ١٩:٢٠؛٢١:١٦؛ ٢٨:١٤، والصليب لا يقف وحده، ولكن القيامة تحقِّق كمال هدفه الخلاصي وتجعله وسيلة الحياة وأداة المصالحة بين السسماء والأرض (عاملاً الصلح بدم صليبه – كو ٢:٠١، أف ٢:٢١)، والعلامة التي شقَّت التاريخ إلى ما قبل الخلاص وما بعده، والسلاح الذي حرَّد به المسيح الرياسات والسلاطين وأشهرهم جهاراً وظفر بحم فيه (كو ١٥:٢).

### ■ القيامة والخلاص:

دور القيامة في الخلاص، إذاً، دور محوري، لا ينفصل عن عمل الصليب بل يلتحم به ويُظهِر محده، وبدون القيامة لا يتجاوز الصليب في أحسس الأحوال أن يكون علامة تضحية عظيمة وموت نبيل (بل إنه في نظر آخرين عقوبة عادلة يستحقها محدِّف وصانع شر ومثير للفتنة)، وينتهي دوره عند هذا الحد. على أحسن الفروض يمكن بغير القيامة أن ينضم المسيح إلى ألوف البشر والشهداء الذين ماتوا دفاعاً عن أوطاهم أو مسن

أجل غايات نبيلة أو الذين حاصرتهم قوى البغي والشر وسلبتهم حياتهم، كأحد وجوه ظلم البشر للبشر وقهرهم لاستغلال مواردهم أو لاستبقاء حياة الطغاة أو تنفيذاً لأحكام جائرة على مدى القرون.

إن القيامة هي التي تصنع الفرق وتكشف تفرُّد عمل الصليب. وها نحن نلقى بعض الضوء على عمل القيامة في الخلاص:

(١) إذا كان الصليب قد أظهر ناسوت الابن المتجسد، فإن القيامة أعلنت لاهوته. وفي اللاهوت المتّحد بالناسوت (حسداً ونفساً)، نزل الابن إلى الجحيم كارزاً للأرواح التي في السجن (١ بط ٣٠٩٠). وفي اللاهوت المتّحد بالناسوت فإن المخلّص ليس إنساناً يموت، وإنما هو الإله المتجسد الذي بموته نقض أوجاع الموت وأبطل عزّه، ومن ثمّ يتحقّق الخلاص. إنه رئيس الكهنة العظيم القدوس البار، الذي دخل إلى الأقداس مرة واحدة بدم نفسه، وليس بدم ثيران وتيوس كما كان يفعل رؤساء الكهنة اللاويون الذين كانوا يقدّمون الذبيحة عن خطاياهم وجهالات الشعب، فوجد فداء أبديا (عب ٤١٤)؛ ٧:١٤؛ ١٤؛ ١٤؛ ١٤؛ ١٤؛ ١٠؛ ١؛ ١؛ ١؛ ١٠؛ ١٠؛ ١٠؛ ١٠).

وقيامة الابن هي إعلان قبول الآب لذبيحة ابنه الفريدة، وبأن الدم المسفوك قد حقَّق غرضه "وإذ كُمِّلَ صار لجميع الذين يطيعونه، سبب خلاص أبدي" (عب ٩:٥)، وأن قيامة الإله المصلوب قد كفلت الفداء الأبدي (عب ١٢:٩)، والغلبة على الخطية والعالم ورئيسه إبليس.

(٢) وإذا كانت القيامة إعلاناً عن لاهوت الابن وقوته، فإن قيامة المسيح تختلف عن قيامات أحرى تمّت في العهدين القديم والجديد. فكل الذين قاموا قبل المسيح أو الذين أقامهم المسيح أو تلاميذه من بعده، لم يقيموا أنفسهم بل أقامهم آخرون، وعاشوا لبعض الوقت بعد قيامتهم ثم ماتوا ثانية ككل البشر "عالمين أن المسيح بعدما أقيم من الأموات لا يموت أيضاً. لا يسود عليه الموت بعد. لأن الموت الذي ماته قد ماته للخطية مرة واحدة" (رو ٢٠٩و،١).

ولكن المسيح هو وحده الذي قام بقوة لاهوته وبدون معونة أحد، وحسب الموعد الذي حدده قبل أن يموت (مت ١٩:١٠؛ ٢١:١٠، ١٩:٠٠) مر ٨: ٣١؛ ١٠:٣٠، لو ٣٢:١٠؛ ٣٣:١٨). وقام نشطاً بهياً كأنما لم يكن ميتاً في قبر ولثلاثة أيام "لأنك لن تترك نفسي في الهاوية ولا تَدَع قدوسك ميتاً في قبر ولثلاثة أيام "لأنك لن تترك نفسي في الهاوية ولا تَدَع قدوسك يرى فساداً" (أع ٢:٧٢)، بينما احتاجت ابنة يايرس عند قيامها أن يعطوها طعاماً لتتقوى (مر ٥:٣٤). وقام المسيح تاركاً الأكفان علامة الموت في موضعها لظلمة القبر (يو ٢:١٠و٧)، وخرج منها دون أن يعلَّه أحد مثل ما حدث للعازر (يو ٤٤:١١). وقام المسيح والمجد والبهاء يحيطان به، والملائكة من حوله: فواحد يدحرج الحجر بعد قيامته، وملاكان في القبر الفارغ يبشرّان الآتين بقيامة السيد.

والحقيقة أنه لم يكن ممكناً أن يُمسك المسيح من الموت، لأنه الإله البار القدوس الذي لم يوحد في فمه غش (إش ١٥٣). وهو وإن كان قد مات موتاً كفّارياً بسبب خطايا الإنسان التي وُضعت عليه "وُضع عليه المجيعنا" (إش ١٥٠٣)، "لأنه جعل الذي لم يعرف خطية خطية لأجلنا لنصير نحن بر الله فيه" (٢ كو ١٢٥)، "الذي أُسلم من أجل خطايانا، وأقيم لأجل تبريرنا" (رو ٤:٥٠)، فمحا الصك الدي علينا وسمّره بالصليب (كو ٢:٤١)؛ إلا أنه كان لا بد أن يقوم بسبب بره الشخصي بالصليب (كو ٢:٤١)؛ إلا أنه كان لا بد أن يقوم بسبب بره الشخصي الكامل المتمثل في إخلائه لنفسه (في ٢:٧)، وإخراع مستبئته للآب (لو ٢:٢٢٤)، وحريته من كل خطية "مَنْ منكم يبكّنني على خطية" (يو ٨:٢٤)، ومن أجل أن المسيح كان ينظر قيامته وهو بعد لم يمت، لذا استطاع أن يقبل آلام الصليب وأهوال الموت، رغم كل تحديات الصالبين. (٣) ثم إن القيامة هي إعلان الغلبة على العالم الموضوع في الشرير وما رؤساء الكهنة ألهم قد حاصروا الرب يسوع واستطاعوا في النهاية الإيقاع

به واستصدار الحكم بموته. وربما داخلهم الزهو وهم يرونه يُسلَّم للصالبين ويخضع للقهر والألم دون أن يفتح فاه (إش ٥٠٤٧)، إلى أن رُفع على الصليب وأسلم الروح ووُضِع في قبر أُحكمت حراسته. وبينما أحس بعض تلاميذه أن كل شيء قد انتهي (لو ٢١:٢٢)، تأتي قيامة الرب الجبارة بعد هذه التداعيات لطمة ساحقة للظالمين المتجنين (كو ٢:٥١)، وتسديداً للنفوس الكسيرة المنحنية تحت وطأة الألم، ونصرة للحق الذي يبدو أن ضاع، وتشديداً للإيمان المهتز "في العالم سيكون لكم ضيق. ولكن ثقوا أنا قد غلبت العالم" (يو ٢١:٣٦)، "وهذه هي الغلبة التي تغلب العالم: يماننا" (١يو ٥:٤)، وهزيمة للنفوس المتكبرة الباغية وملاحقتها بما حنت يداها "وأما الظالم فسينال ما ظلم به، وليس محاباة" (كو ٣:٥٢)، وإدانة للعالم الشرير ورئيسه "الآن دينونة هذا العالم. الآن يُطرح رئيس هذا العالم خارجاً" (يو ٢١:١٢).

(٤) قيامة المسيح كانت عربوناً للانتصار الكامل على الموت في القيامة الأخيرة (آخر عدو يُبطَل هو الموت - ١ كو ٢٦:١٥). وكان المسيح هو باكورة الراقدين (١ كو ٢٠:١٥) الذين لم يَعُد للموت سلطان عليهم. وهكذا نزع الرب بقيامته خوف الموت من قلوب المؤمنين "فإذ قد تشارك الأولاد في اللحم والدم اشترك هو أيضاً كذلك فيهما، لكي يُبيد بالموت ذاك الذي له سلطان الموت، أي إبليس، ويُعتق أولئك الذين \_ خوفاً من الموت \_ كانوا جميعاً كل حياهم تحت العبودية" (عب ٢:٤١و١٥).

فالذين يحيون القيامة مستعدون لقبول الموت في أي ساعة، فشوكته قد انتُزِعَت (١كو ٥١:٥٥)، ويعبر بهم موت الأهل والأصدقاء فيودِّعـولهم على رجاء اللقاء في الملكوت دون أن يرعبهم اقتراب الموت منهم "فاين متيقن أنه لا موت ولا حياة... تقدر أن تفصلنا عن محبـة الله الـتي في المسيح يسوع ربنا" (رو ٨:٨٣و ٣٩). لقد سبقنا الرب إلى طريق المـوت

المجهول ليُجرِّده من سلطانه السابق، وليجعله الباب المفتوح على أمجاد الحياة الأبدية، وبه نعود إلى مكاننا القديم العتيد الذي فقدناه بالخطية (١).

(٥) ثم يبقى أن مسيحنا المنتصر على الموت والجالس عن يمين الآب (أع ٧:٦٥) إلى أبد الآبدين (رؤ ١٨:١) يواصل عمله كمخلّص من موت الخطية لكل مَنْ يقبل، وشفيعاً دائماً ينجِّي الملتجئين إليه من مؤامرات العدو، ويقيل المؤمنين من عثراتهم ويساندهم في ضيقاتهم "وإنْ أخطأ أحدٌ فلنا شفيعٌ عند الآب، يسوع المسيح البار، وهو كفّارة لخطايانا. ليس لخطايانا فقط، بل لخطايا كل العالم أيضاً (١يو ٢:١و٢)، "فمن ثمَّ يقدر أن يُخلِّص أيضاً إلى التمام الذين يتقدَّمون به إلى الله، إذ هو حيُّ في كل حين ليشفع فيهم" (عب ٧:٥٠).

وفي الزمان المعيَّن للخلاص الأخير (١ بط ١:٥) سيأتي الرب على السحاب في مشهد ستراه كل عين "لأن الرب نفسه بهتاف، بصوت رئيس ملائكة وبوق الله، سوف يترل من السماء والأموات في المسيح سيقومون أولاً" (١ تس ١٦٤٤)، "هكذا المسيح أيضاً بعدما قُدِّم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب ٢٨:٩). وكما ارتبطت قيامة الرب بإعلان الخلاص فمجيئه الشائي في القيامة الأحيرة مرتبط بإعلان الخلاص الأحير لتمجيد قديسيه "فان سيرتنا نحن هي في السموات، التي منها أيضاً ننتظر مُخلِّصاً هو الرب يسوع المسيح، الذي سيُغيِّر شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (في ٣: ٢٠ و ٢١).

ﷺ ﷺ يا رب.. ما أمجد قيامتك!

<sup>(</sup>١) يختم الكاهن أوشية الإنجيل في القداس الباسيلي مخاطبًا الرب قائلاً "لأنك أنت هو حياتنا كلنا، وخلاصنا كلنا، ورجاؤنا كلنا، وشفاؤنا كلنا، وقيامتنا كلنا".

## هِسِد فيامِنه ٥ وهِسِد فيامِنيا

## أولاً: عن جسد قيامة الرب

رداً على تساؤل العذراء مريم للملاك جبرائيل، وهو يبشرها بالحبل والميلاد الإلهي، عن كيف يكون لها هذا وهي لا تعرف رجلاً، يقول لها: "الروح القدس يحل عليك وقوة العلي تظللك، فلذلك أيضاً القدوس المولود منك يدعى ابن الله" (لو ١: ٣٤، ٣٥). فميلاد الرب من عذراء هو أمر معجزي غير مسبوق ولن يتكرر، وتنبأ عنه إشعياء (إش٧: ١٤). وهكذا ينص قانون الإيمان المسيحي: أن الرب يسوع المسيح ابن الله الوحيد، المولود من الآب قبل كل الدهور: "نزل من السماء وتجسد من الروح القدس ومن مريم العذراء".

فالرب اتخذ حسد الإنسان، الذي سبق فأعطاه له عندما حلقه، ولكن ابن الله المتجسد كنان "نسسل المرأة" (تنك": ١٥) وليس من

"زرع رجل" (١) فهو وإن شاهمنا في كلِّ شيء، لكنه كان "بلا خطية" (٢ كو ٥: ٢١؛ عب ٤: ١٥؛ ١بط ٢: ٢٢؛ ١يو ٣: ٥)، "قدوس بلا شر ولا دنس قد انفصل عن الخطاة وصار أعلى من السموات" (عب ٧: ٢٦).

### = عن طبيعة جسد الرب:

الرب يسوع كما كان إلهاً كاملاً، كان إنساناً كاملاً؛ أي ليس مجرّد إنسان فقط، وإنما كان حسداً ونفساً وروحاً، وهسو مسا يُطلَق عليه "الناسوت" الذي كان متّحداً اتحاداً كاملاً (بغير احتلاط ولا امتزاج ولا تغيير) بس "اللاهوت" الذي لم يُفارقه لحظةً واحدة حتى في القبر. فبينما انفصلت النفس عن الجسد بالموت، إذ أسلَم الروح الإنسانية (مت ٢٧: ٥٠؛ مر ١٥: ٣٧؛ لو ٣٣: ٤٦؛ يو ١٩: ٣٠)؛ فإنَّ اللاهوت ظل متّحداً بالجسد الهامد في القبر (وحَفظَه سليماً لم يَعتَره فساد (٢) من ظل متّحداً بالخسد الهامد في القبر (وحَفظَه سليماً لم يَعتَره فساد (٢) من ذهبت إلى الجحيم ("أقسام الأرض السُّفْلَى" - أف ٤: ٩)، حيث دخل ملك المجد (مز ٢٤: ٧-١١) و"كَرزَ للأرواح التي في السجن" ملك المجد (مز ٢٤: ٧-١١) و"كَرزَ للأرواح التي في السجن"

\_\_\_\_\_\_ رفير نرع رش فه ذاك موجزة أجرى هر أن رك

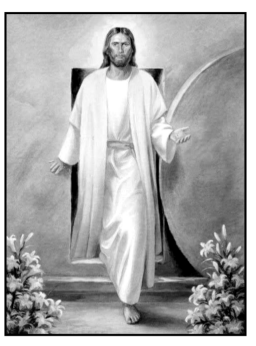
<sup>(</sup>۱) إضافة إلى معجزة ميلاد الرب من عذراء بغير زرع بشر، فهناك معجزة أخرى هي أن يكون ثمرة هذا الميلاد ذكراً. ذلك أنه حتى إن قيل أن هناك حالات حمل نادرة لعذارى بدون رجل، وكلُها مشكوك فيها بالنسبة للبشر (وإن وحدت في بعض اللافقاريات بما يعرف بالتناسل البكري أو العذري Parthenogenesis) فكلها حالات حمل في إناث وليس ذكوراً. فميلاد الذكر البشري يتطلب تلقيح بويضة الأنثى بحيوان منوي لرجل يحمل كروموسوم الذكورة ٧، الذي لا يوحد في بويضات الأنثى. فلا يمكن الإدعاء بميلاد ذكر بغير رجل.

<sup>(</sup>٢) لأنه لم يخطئ أبداً (يو ١، ٤٦) ولكنه حمل خطايانا نحن في حسده (١ بط ٢: ٢٤)، وموته كان نيابياً لخلاص الإنسان. ومكتوب أنه "أسلم لأجل خطايانا وأقيم لأجل تبريونا" (رو ٤: ٥٠)، "عالمين هذا أن إنساننا العتيق قد صلب معه ليبطل جسد الخطية، كي لا نعود أيضاً نُستعبد للخطية" (رو ٦: ٦). فحسدنا الذي أخطأ هو الذي يتحلل ويعود إلى التراب كما بدأ.

<sup>(</sup>٣) "إذ لاهوته لم ينفصل قط لا من نفسه ولا من جسده" (القسمة السريانية).

(١ بط ٣: ١٩)، وأصعد أرواح الأبرار إلى الفردوس (لو ٣٣: ٣٣؛ ٢ كو ١٦: ٤) مكان انتظار نفوس المؤمنين بعد موت المسيح. وفي القيامة أتت نفسه واتَّحدت بجسده، فقام حيًّا.

### ■عن طبيعة جسد قيامة الرب:



لا شك أن السرب قام بنفس الجسد الذي أخذه من العذراء مريم، والذي عاش به على الأرض، والذي عاش احتمل الآلام بأنواعها ورفع على الصليب، وبعد موت أنزل إلى قبر جديد ليوسف الرامي، ولسف بالأكفان ووضع عليه أطياب وحنوط، وبقي في القبر من بعد عصر الجمعة حتى فجر الأحد.

ووجود الأكفان فارغة شاهدٌ أنَّ الجسد الذي قام

هو الذي كان في القبر، حتى أن يوحنا، الذي حاء إلى القبر أولاً وانحنى فنظر الأكفان موضوعة كالقالب المتماسك بغير حسد، لم يَحْتَج إلى أكثر من ذلك "فرأى و آمن" أنَّ الرب قام (لو ٢٤: ١٢؛ يو ٢٠: ٣-٨). وإن لم يكن حسد الرب الذي قام هو هو حسده الذي مات، فلا تكون هذه قيامة. فالقيامة تقتضى أنَّ الجسد الذي مات هو الذي قام. أما إن كان حسد القيامة حسداً حديداً، فهذه لا تكون قيامة، ولا يكون قلد

غُلبَ الموت ولا تمَّ خلاص.

والأحداث التي صاحبَت قيامة الرب وظهوراته تُلقي ضوءاً كثر على طبيعة حسد الرب القائم من الموت، وفيما اختلف عمَّا يعرف المُحيطون به قبل الصليب والموت، وأيضاً عمَّا طرأ على علاقة الرب بتلاميذه بعد القيامة.

فالمُلاحَظ أنَّ الرب لم يَقُم متداعياً خائر القُوى بعد محنة يـوم الجمعة بما فيها خيانة مَن أحبهم، واللطمات والبَصْق والتعييرات والمُحاكمات الظالمة، والجلدات وإكليل الشوك وحَمْل الصليب في الطريق الصاعد إلى الجلحثة، ثم تثبيت الجسد المكدود إلى الصليب بالمسامير، ونَزْف الـدم خلل معاناة الساعات الثلاث على الصليب، إضافة إلى الأثقال النفسية الهائلة بتحمُّل خطايا البشر وهو البار من أجل الأَثَمَة، حيى أَسْلَم الروح. فالرب وصل إلى القير حشة مُشوَّهة مُتخنة بالجراح "لا صورة له ولا جهال".

بعد القيامة، كان الفارق ساطعاً. كان الرب بهيّاً نَضراً يشعُ بالنور والمهابة والجلال والقوة (٤). وبينما بَقيَت له سماته الإنسانية، لكن بحده أضفى عليه بهاءً فائقاً عمّا كان له بصورة عامة. كما أن تغييراً نفسيّاً حرى لتلاميذه وتابعيه الذين حطَّمهم الحزن "ينوحون ويبكون" (مر ١٠:١٠) وسادهم إحساس أقرب إلى اليقين أنَّ موته هو النهاية مع استبعاد رؤيته حيّاً مرة أخرى. فالمربحات لما رأيْنَ القبر الفارغ "خرجُنَ سريعاً وهربْنَ، لأن الرّعْدة والحَيْرَة أخذتاهُنَّ... لأَهُلُن كُن خائفات" (مر ١٦:٧)، والتلاميذ لا يُصدّقون الذين نظروه قد قام حتى أنَّ الرب لمّا التقاهُم "وبّخ عدم إيماهم وقساوة قلوبهم" (مر ١٦:١٤). فهُم يرَوْنه

<sup>(</sup>٤) فلم يقم ضعيفاً يحتاج طعاماً كإبنة يايرس، أو لمن يحلّ أكفانه كلعازر، اللذيْن أقامهما الرب ثم ماتا بعد حين.

بعيونهم أمامهم، ولكن الذهن لا يُصدِّق:

+ فمريم المجدلية رأته بشراً، ورغم أنه تكلَّم معها يسألها عن سبب بكائها، فهى ظنَّت أنه البستاني وتكلَّمت معه، ولم تعلم أنه يسسوع إلاً عندما قال لها: "يا مريم"، فتنبَّهت إلى صوته وندائه الذي تعرف (يو ٢٠: ١٤ - ١٦). فهى جاءت تبحث عن "جثة" وتسأل: "إنْ كنت قد هلته فقُلْ لي أين وضعته، وأنا آخُذُه". فلما ناداها، أخرجها من محال الموت الذي انحصرت فيه، وأقامها لترى واهب الحياة الذي غلب الموت.

+ مع هذا فإنَّ لقاء الرب بالمريمتَيْنِ أكَّد أيضاً أن حسده لم يتغيَّر ظاهرياً، إذ لمَّا قال: "سلامٌ لكما"، "تقدَّمتا وأَمسكتا بقدميه وسجدتا له" (مت ٢٨: ٩).

+ وتلميذا عمواس بدورهما رأياه شخصاً عادياً يقترب منهما ويمسكت معهما رفيق طريق. ولكن الكتاب يُشير أيضاً إلى أنه "أمسكت أعينهما عن معوفته" (لو ٢٤: ١٦). ومن البداية تعامَل الرب معهما كمُعلِّم أمام تلاميذه، بل إنه بدأ كلامه بتوبيخهما: "أيها الغبيان والبطيئا القلوب في الإيمان بجميع ما تكلَّم به الأنبياء"، وأَخَذَ يسسر ويُفسِّر لهما ما جاء عنه في الكُتُب من النبوَّات (لو ٢٤: ٢٥-٢٧). ولا شكَّ أهما هنا انتبها إليه. فمن هو هذا الذي يتكلَّم بسلطان، والذي يعرف كل هذه المعرفة، لا شكَّ أنه المُعلِّم وأنه حقّاً قام. وانفتحت عيون قلبيهما حتى أهما قالا فيما بعد: "ألم يكُن قلبنا مُلتهباً فينا، إذ كان يُكلِّمنا في الطريق ويُوضِّح لنا الكُتُب" (لو ٢٤: ٢٣). ولكنهما لم يتجاسرا أن يسالاه. كل ما استطاعا أن يفعالاه أن يدعواه إلى البيت خاصة والنهار كان يميل. والرب كشف لهما عن نفسه أكثر عندما كَسَرَ الخبز وناولهما، وهنا عرفاه: هل لأنه وهو الضيف يصير هو المُضيف صاحب

البيت، أو لأنهما شاهدا آثار المسامير في يديه، أو لأنه سمح أن تنفتح أعينهما تُمسَكَان عن معرفته. وكما ظهر أعينهما تُمسَكَان عن معرفته. وكما ظهر لهما فجأةً، اختفى عنهما (لو ٢٤: ٣١).

+ أما في لقاء الرب بتلاميذه في العلّية، وهم قد عرفوا بقيامته من المريمات (مر ١٦: ١٠؛ لو ٢٤: ٨؛ يو ٢٠: ١٨) ومن تلميذي عمرواس (مر ١٦: ١٣؛ لو ٢٤: ٣٥)، فمكتوبٌ عنهم ألهم: "جزعوا وخافوا وظنُّوا أَهُم نظروا روحاً" (لو ٢٤: ٣٧)، ذلك أنَّ الرب فاجأهم بالوجود وسطهم في العليَّة بينما الأبواب كانت مُغلَّقه بالأرتاج أي بالأقفال: "بسبب الخوف من اليهود" (يو ٢٠: ١٩). في هذا اللقاء بدا أنَّ لجــسد الربِّ الْمُقام قدرات أحرى. فهـو حسلٌ روحـاني أو مُمجَّـد يتجـاوز إمكانات الجسد الطبيعي، فهو يكشف عن بهاء اللاهـوت الذي لم يظهر في ملئه على الأرض، وأبان عن جانب منه في مرَّات قليلة فقط من قبل: كاختفائه من وسط الجمع لمّا أرادوا أن يرجموه (يـو ٨: ٥٩)، وبعــد حديثه إلى اليونانيين بعد دحوله الأخير إلى أورشليم (يو ١٢: ٣٦)، وفي سيره على الماء (مت ١٤: ٢٥؛ مر ٦: ٤٨؛ يو ٦: ١٩)، وفي تجلّيه عليه جبل تابور أمام ثلاثة من تلاميذه في حضور النبيّين موسى وإيليا، حيث أضاء وجهه كالشمس وصارت ثيابه بيضاء جدّاً كالثلج والنور، وهي الصورة الكاملة للجسد المُحجَّد (مست ١١٧: ١-٩؛ مسر ٩: ١-٨؛ لو ٩: ٢٨-٣١). وهذه القدرات هي في صميم طبيعة المسيح الإله المتجسِّد، وهو كان يحجبها بإرادته أيام حياته على الأرض، كي يُيسِّر للناس معرفته، و يُتمِّم حدمته بغير عائق أو تخوُّف من الاقتراب منه والتعامُل معه.

+ على أنَّ الرب أكَّد لتلاميذه على حقيقة حسده، وأنه ليس روحاً مُجرَّداً أو طيفاً أو حيالاً. ففي لقائه الأول بتلاميذه أراهم يديه وحنبه

ورجليه وفيها آثار وجراح الصليب<sup>(٥)</sup>، وقال لهم: "جُسُّوني وانظُروا، فإنَّ الروح ليس له لحم وعظام كما تَرَوْنَ لِي" (لو ٢٤: ٣٩). كما أنه طلب من توما عند لقائه التالي بالتلاميذ أن يضع إصبعه في يديه ويضع يده في جنبه، ليتيقَّن أنه هو هو الذي صُلبَ ومات وقام. بل إنه سأل تلاميذه إنْ كان عندهم طعام، "فأَخَذَ وأكل قدَّامهم" (لو ٢٤: ٣٤).

+ نُلاحظ أيضاً أنه عند لقاء الرب بتلاميذه السبعة وقد توقّفوا عن الصيد في بحر طبرية، أنه نادَى من بعيد وهو على النشاطئ قائلاً: "يا غلمان ألعل عندكم إذاماً؟" (يو ٢١: ٥) (بما يُشير إلى أنه كان ينوي الأكل معهم)، فردُّوا بالنفى دون أن يعرفوه. فلما اصطادوا السمك الكثير، بعد أن وجَههم للصيد من الجانب الأيمن، وعرفوا أنه الرب، وجاءوا إلى البرِّ، "نظروا جَمْراً موضوعاً وسمكاً موضوعاً عليه وخُبزاً" (يو ٢١: ٩) أعدَّه الرب بصورة معجزية. وهو طلب أن يضعوا على الجمر من السمك الذي أمسكوه، وقال لهم: "هَلُمُّوا تَغَدَّوْا"، "ثم جاء يسوع وأَخَذَ الخُبنز وأعطاهم وكذلك السمك" (يو ٢١: ٢١) (كما حرى من قبل عند وأعطاهم وكذلك السمك" (يو ٢١: ٢١) (كما حرى من قبل عند إلى المناع الجموع – مت ١٤: ١٩؛ ١٥: ٣٣، مر ٢: ٤١؛ ٨: ٢؛ لو ٩: ٢١؛ يو ٢: ١١). وحتى وإنْ لم يُفصح الكتاب عن أنَّ الرب أكلَ معهم، فإنَّ مُلابسات الحدث تشي أنه شاركهم الطعام.

هذا لا يعني بالطبع حاجة حسد قيامته إلى الطعام<sup>(٦)</sup>، ولكنه كي يؤكِّد أنه هو هو مُعلِّمهم بجسده الذي مات به وقام به، وأنه بالفعل غلب الموت

<sup>(</sup>٥) وهو استبقى آثار الجراح في يديه وقدميه وجنبه، والتي اندملت سريعاً لكي تبقى ندوباً ظاهرة تميّز حسد المصلوب الذي قام. والقديس يوحنا، في رؤياه، شاهد المسيح في وسط العرش "خروفاً قائماً (حياً) كأنه منبوح (أي عليه آثار دماء كأنه ذبح وقام)" (رؤه: ٦).

<sup>(</sup>٦) لا ننسى أن الرب في بداية حدمته ظل أربعين يوماً لا يأكل ولا يشرب، فليس غريباً، وهو في ثياب القوة، أن يبقى أربعين يوماً أخرى حتى الصعود دون طعام أو شراب (أو نوم).

ولم يُغلَب منه. وهو حسدٌ يمكن أن يظهر أو يختفى فجأة، أو يجعل الآخر لا يراه أو لا يعرفه، ويمكن أن يُكثِف حسده فيصير مادياً (١) بصورة كاملة به لحم وعظام ويأكل ويشرب، أو يجعله روحيّاً شفّافاً لا يَبين للعين للعين البشرية، ولا يقف أمامه حائلٌ فيخترق الأبواب ويخرج كما دخل. وهو ما سبق أن مارسه الرب عندما انسحب من الأكفان دون أن يحلّها، ونفذ حسده مخترقاً الحجر المختوم الذي على فم القبر، ولم يَحْتَج لَن يُزحزحه له، وهو ما تمّ بواسطة الملاك بعد حروجه من القبر.

#### \* \* \*

واقع الأمر، أنَّ الرب يتهيَّأ للخروج من الأرض إلى السماء، عائداً إلى المجد الذي له "قبل كوْن العالم" (يو ١٧: ٥). وها هو يتخفَّف من كثافة الجسد الأرضى الخاضع لظروف الحياة والبيئة الأرضية، لكى يتحــولُ شيئاً فشيئاً إلى حسد المجد السماوي، ومن صورة العبد إلى موقعه الأزلِي كملك الملوك، ولكنه لا يأخذ حسداً حديداً غير الأول الذي أخـــذه مــن العذراء بالروح القدس.

وهو يُهيِّئ تلاميذه لغيابه عنهم بالجسد بأنْ يُرسل لهم الروح القدس الذي يُعزِّيهم ويُرافقهم في خدمتهم شاهداً له، لكى يستعدوا للقيام بالمهمة الذي يُعزِّيهم لها خلال سنوات خدمته الثلاث. فهو لا يُقيم معهم، وليس معروفاً أين كان يُقيم! وهو لا يراهم كل يوم، ويلقاهم بغير موعد. وهو الذي يُظهر نفسه لهم (لو ٢١: ١؛ أع ١: ٣). وهو لا يظهر إلا لخاصته، فلم يُشاهد في طُرقات أورشليم أو الجليل، وهو ما أشار إليه القديس بطرس في بيت كرنيليوس: "(يسوع) هذا أقامه الله في اليوم الثالث، وأعطى أن يصير ظاهراً، ليس لجميع الشعب، بل لشهود سبق الله فانتخبهم، لنا نحن الذين أكلنا وشربنا معه بعد قيامته من الأموات" (أع ٠١: ٤٠).

 <sup>(</sup>٧) وهذا، بصورة ما، ما كان عليه قبل التجسد في ظهوراته في العهد القديم حيث كان يتخذ هيئة مؤقتة كرجل أو ملاك ثم يعود إلى طبيعته الروحية. وهو ما يجري للملائكة عند ظهورهم للبشر.

وكلمات المسيح عن مهامهم القادمة مُركَّزة وقاطعة. والعبارات السيق قالها لبطرس، ليُعيد إليه رُتبته كاملة، قصيرة ولكن موحية؛ ويسهُل على بطرس، الذي أنكره قبل ثلاثة أيام، أن يَسْبُر غورها. وهو يتكلَّم بصورة مواربة عن كيف ستنتهي حياة بطرس يما يُمجِّد الله، وبطرس يستوعب؛ وللّا يتساءل عن مصير يوحنا، كانت الإجابة: "فماذا لك؟" (يو ٢١ - ٢١).

### ثانياً: عن جسد الرب بعد الصعود

بعد لقاءات الرب بتلاميذه في أورشليم، وعلى بحر طبرية، التقيى بهـم في الجليل (مت٢٠: ٢١-٢٠). ثم كان لقاؤه الأخير بهم في أورشليم الذي ختمه بالقول: "وها أنا أرسل إليكم موعد أبي. فأقيموا في مدينة أورشليم إلى أن تُلبسوا قوة من الأعالى" (لو٢٤: ٤٩).

ثم يحقق الرب ما قاله للمجدلية يوم قيامته "اذهبي إلى إخوق وقولي لهم إني أصعد إلى أبي وأبيكم وإلهي وإلهكم" (يو ٢٠: ١٧)، فيأخذ تلاميذه خارجاً إلى بيت عنيا، ويرفع يديه ويباركهم "وفيما هو يباركهم انفرد عنهم (أي ابتعد عنهم قليلاً مرتفعاً على الجبل فيراه الجميع) وأصعد إلى السماء" (لو ٢٤: ٥٠، عنهم قليلاً مرتفعاً على الجبل فيراه الجميع) وأصعد إلى السماء" (لو ٢٤: ٥٠)، "وجلس عدن يمين الله" (مر ٢١: ٩١).

وإذا كان حسد الرب خلال الأربعين يوماً السابقة -كما رأينا - كان يتحول من الهيئة الكثيفة الظاهرة العادية إلى الهيئة الروحية شبه النور حيث يدخل بعيداً إلى فوق ضد جاذبية الأرض، حتى أخذته السحابة واختفى عن أعينهم (^). من هذه اللحظة أخذ الجسد يتخفف تماماً من كثافته، ليتجلى في كامـــل مجده حسداً روحياً بمياً، متحولاً لهائياً من جسد اللحم والدم الذي كان يحيا على الأرض بحسب قوانين الأرض ويخضع لجاذبيتها: يأكل ويشرب ويجـوع ويعطش ويتعب ويفرح ويحزن ويبكي ويتألم، ينجرح ويترف ويموت، ليأخـــذ الجسد السماوي الذي كشف عن بعض جوانبه يوم التجلي، وعند قيامته، وحتى صعوده، والذي لم يعد مادياً: لا يجوع ولا يعطش ولا يتعب و "لا يسود عليه الموت بعد" (رو٦: ٩)، متخلياً عن أجهزة الجسد الذي كان على الأرض لأن قوانين السماء تختلف "إن لحماً ودماً لا يقدران أن يرثا ملكوت الله" (١كو١٥: ٥٠). وها هو يخرج من الأرض ويرتفع نحو السماء ليــــدخل إلى الأقداس ليجلس "في يمين العظمة في الأعالي (السموات)" (٩) (عـب١: ٣، ٨: ١)، "فوق كل رياسة وسلطان وقوة وسيادة وكل اسم يُسمى ليس في هذا الدهر فقط بل في المستقبل أيضاً" (أف ١: ٢٠، ٢١).

كان محتماً أن يعود الرب إلى مجده لأنه ليس من هذه الأرض، وإنما هو نزل اليها من أجل خلاص البشر، وصار واحداً منهم وحمل خطاياهم ومات من

<sup>(</sup>٨) وهو ما حرى، قياساً مع الفارق، مع إيليا النبي الذي أختُطف في مركبة نارية إلى السماء (٢مل٢: ١١). فهو لم يحترق ولكن لابد أن طبيعة حسده قد تغيرت (كما حدث أيضاً مع أختوخ قبله) إلى هيئة روحية تتواءم مع طبيعة المكان السمائي الذي انتقل إليه. حتى كان يوم تجلي الرب، حين عاد إيليا بعد سبعة قرون مع النبي موسى، الذي مات قبل ٢٠٥١ عام، حيث "ظهرا بمجد" (لو ٩: ٣١) بصورة مؤقته وعرفهما التلاميذ الثلاثة. فرغم هيئتهما الظاهرة لم يكونا في حسد مطابق لما كانا عليه وهما على الأرض (انظر ص٢٣٤).

<sup>(</sup>٩) اليمين هو رمز العزة والقوة والمجد والسلطان والرئاسة. فالابن هو بماء بحُـــد الآب "ورســم جوهره وحاملٌ كل الأشياء بكلمة قدرته" (عب١: ٣).

أجلهم وقام. والصعود يتعلق بالجسد الذي أخذه الرب عند تجسده، ودخل به إلى مجده عن يمين الآب. ولكنه بالطبع كالله الابن لم يترك الأرض فهو القائل "وليس أحد صعد إلى السماء إلا الذي من السماء ابن الإنسان الذي هو في السماء" (يو٣: ١٣). فهو عندما كان بالجسد على الأرض كان يملأ الكون كله بلاهوته.

وإذا كان الرب قد ظهر في العهد القديم لإبراهيم ويسشوع وجدعون وغيرهم في تجسدات مؤقتة، لكنه يبقى في حسده الممجد إلى الأبد. هكذا رآه شاول (بولس) في طريق دمشق في نصف النهار "نوراً من السماء أفضل من لعان الشمس" (أع٢٦: ١٣) مما جعله يسقط على الأرض هو ورفاقه، ويفقد البصر لثلاثة أيام (أع٩:٩). ورآه القديس يوحنا وهو أسير في جزيرة بطمس "شبه ابن إنسان.. رأسه وشعره فأبيضان.. كالثلج وعيناه كلهيب ندار.. ووجهه كالشمس وهي تضيء في قوها" حتى أنه سقط عند رحليه كميت (رؤا: ١٣-١٧)

هذا المحد هو في صميم طبيعة الرب. ومع هذا فالله يمكن أن يسمح لمختاريه بإمكانات غير عادية كإنعام إلهي. فإيليا أختُطف في مركبة نارية إلى الـسماء (٢مل٢: ١١، ١٢)؛ وفيلبس الشماس اختطفه روح الرب بعد تعميده وزير كنداكة ملكة الحبشة وظهر في أشدود (أع٨: ٣٨-٤٠)؛ والقديس بـولس اختُطف إلى الفردوس (٢كو١٢: ٢). وكان ظل بطرس يـشفي الأمراض وتُخرج الأرواح (أع٥: ١٥)، وكانت مناديل ومآزر بولس تشفي الأمراض وتُخرج الأرواح الشريرة (أع٩: ١٢). والرب قال لتلاميذه في حديثه قبل الـصليب "الحـق الحق أقول لكم من يؤمن بي فالأعمال التي أنا أعملها يعملها هـو أيـضاً ويعمل أعظم منها" (يو ١٤: ١٢).

<sup>(</sup>١٠) ولكن بالطبع يمكن للرب أن يظهر فجأة في أي وقت وفي أية هيئة أخرى كقادر على كــــل شيء.

## ثالثاً: عن جسد قيامتنا

# **■ عن قیامتنا**(۱۱):

الحديث عن "جسد قيامتنا" يستدعي مباشرة "قيامة الرب" و "جسد قيامته" فالعلاقة بينهما عضوية. فالمسيح بقيامته من الموت صار "باكورة الراقدين" (١كو١٥: ٢٠) أو "أول قيامة الأموات" (أع٢٦: ٢٣). وقبل قيامة المسيح قام كثيرون، بعضهم أقامهم الرب (مثل لعازر بعد موته بأربعة أيام - يــو١١: ١٧، ٤٤؛ والقديسين الذين قاموا وظهروا في أورشليم مع قيامة الرب - مت٢٧: ٢٥، ورسله (بطرس - أع٩: ٤٠، وبولس - أع٠٠: ١٠)، وبعضهم أقامهم أنبياء في العهد القديم (مثل إيليا - ١مل١٥: ٩١ - ٢٤، وأليشع حياً وميتاً ممل ٤: ٣٣ - ٣٦، ١١: ١١). ولكن هؤلاء ليسوا باكورة الراقدين، لأهم بعد أن قاموا وعاشوا بعض الوقت خضعوا لحكم الموت، وعادوا إلى التراب. ولكنه الرب يسوع وحده الذي بعد أن قام بعد موت بثلاثة أيام لن يموت ثانية إذ هو "حي إلى أبد الأبدين" (رؤ١: ١٨).

فقيامة الرب هي مقدمة وضمان قيامة مؤمنيه في اليوم الأخــــبر "المـــسيح باكورة ثم الذين للمسيح في مجيئه" (١كو٥١: ٣٣)، وفي قيامته رجاؤهم في الحياة الأبدية بعد الموت (ني١: ١، ٢، ٢: ١٣، ٣: ٧، ٢ بط١: ٣، ٤).

وقيامة المسيح هي حجر الأساس في الإيمان ومحور الكرازة (أع1: ٢٢، ٢: ٣٣) ٢: ٢، ٣٣، ١٠: ٣٠). وهي لم تكن مجرد حدث في حياة الرب ولكنها أكملت عمل الصليب، ومجدّت موت الرب، وحققت هدف مجيئه في خلاص الإنسان وإنقاذه من الخطية والموت الأبدي. وستقترن قيامتنا بمجيء الرب الثاني في اليوم الأخير لتمجيد قديسيه الذي هو حتام الخلاص، بعد أن أتم تبريرهم وتقديسهم عند قبولهم الإيمان والمعمودية وعاشوا الحياة الجديدة بحسب

<sup>(</sup>١١) الحديث هنا قاصر على "قيامة الحياة" الخاصة بالمؤمنين، ولكن بالطبع هناك "قيامة الدينونة" لغير المؤمنين (يوه: ٢٨-٢٩) الذين يسود عليهم الموت الثاني الأبدي (رؤ٠٢: ١٢-١٥).

الوصية: "هكذا المسيح أيضاً بعد ما قُدم مرة لكي يحمل خطايا كشيرين سيظهر ثانية بلا خطية (التي حسم قضيتها في مجيئه الأول بصليبه وموته وقيامته) للخلاص (الأحير) للذين ينتظرونه" (عب٩: ٢٨)؛ "أنتم اللذين بقوة الله محروسون بإيمان لخلاص مستعد أن يُعلن في الزمان الأخير" (١بط ٢: ٥).

والحقيقة أننا بالإيمان نُصلب مع المسيح ونموت معه ونقوم معه ونحيا فيه بادئين حباتنا الأبدية منذ الآن:

"ها ملكوت الله داخلكم" (لو١٧: ٢١)؛

"مع المسيح صُلبت فأحياً لا أنا بل المسيح يحيا في" (غل ٢٠ : ٢٠)؛

"فدُفنا معه بالمعمودية للموت، حتى كما أقيم المسيح من الأموات بمجد الآب هكذا نسلك نحن أيضاً في جدة الحياة" (رو٦: ٤)؛

"مدفونين معه في المعمودية التي فيها أُقمتم أيضاً معه بإيمان عمل الله الذي أقامه من الأموات" (كو ٢: ١٢)؛

"الله الذي هو غني في الرحمة.. ونحن أموات بالخطايا أحيانا مع المسيح.. وأقامنا معه وأجلسنا معه في السماويات في المسيح يسوع" (أف٢: ٤-٢)؟
"فإن كنتم قد قمتم مع المسيح اطلبوا ما فوق حيث المسيح جالس عن يمين الله" (كو٣: ١).

#### ■ عن جسد قيامتنا:

كما أخذ الرب حسدنا ومات به وقام به، هكذا ستقوم أحسادنا نحن أيضاً في مجيء الرب. ولكن إن كان حسد الرب لم ير فساداً لأنه هو لم يخطئ، وإنما حمل خطايانا ومات لأحلنا، وإن كان المسيح بموته رفع عنا حكم الموت الأبدي، إلا أن عقوبة موت حسد الإنسان (تك٣: ١٩) (١٢) تظل باقية كعنصر

<sup>(</sup>١٢) حتى وإن صار الموت للمؤمنين هو الوسيلة للخروج من حسد الأرض الذي ينحل ليلبــسوا فوقه حسد المحد السماوي. فنحن نموت (نرقد) لكي نحيا إلى الأبد، والجسد الذي شارك النفس في العبادة والجهاد والتألم يشاركهما أيضاً محد القيامة.

في طبيعة الجسد الأرضي ليصير الموت "أخر عدو يُبطلل" (١كو٥١: ٢٦). فالعودة إلى التراب تسري على الجميع، وحتى الذين أُحذوا أحياء، مثل أخنوخ (تك٥: ٢٢، ٢٤، عب١١: ٥) وإيليا (٢ملل: ١١)، سيعودان يوماً ويستعيدان هيئتهما البشرية الأرضية ليموتا مثل سائر البشر (ملا٤: ٥).

والذين يبقون أحياء إلى يوم ظهور المسيح، فهؤلاء، بعد أن يقوم الأموات في المسيح أولاً، يتغيرون "في لحظة في طرفة عين عند البوق الأخير" (١كو١٥: ١٥، ٥٢) ثم يقومون بأحساد ممجدة، ويُخطفون جميعاً لملاقاة الرب في السحب (١٦س٤: ١٥-١٧).

وعلى مثال حسد قيامة الرب الممجد سيكون حسد قيامتنا "ونحن جميعاً ناظرين مجد الرب بوجه مكشوف كما في مرآة نتغير إلى تلك الصورة عينها من مجد إلى مجد كما من الرب الروح" (٢كو٣: ١٨)؛ "متى أُظهر المسيح حياتنا فحينئذ تُظهرون أنتم أيضاً معه في المجد" (كو٣: ٤)؛ "فإن سيرتنا نحن هي في السموات التي منها أيضاً ننتظر مخلصاً هو الرب يسوع المسيح الذي سيغيّر شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده" (في٣: ٢٠، ٢١)، "يُزرع في هوان ويقام في مجد" (١كو٥١: ٣٤).

لا مكان إذاً في الملكوت لجسد الموت الذي عشنا به على الأرض بكل أجهزته "يزرع جسماً حيوانياً ويقام جسماً روحانياً" (١كوه١: ٤٤)، ذلك "إن لحماً ودماً لا يقدران أن يرثا ملكوت الله، ولا يسرث الفساد عدم الفساد". ولابد للمائت أن يلبس "عدم موت" (١كوه١: ٥٠، ٥٠). ذلك أن حسد الأرض كان مؤهلاً للحياة على الأرض، ولابد أن يستغير شكلاً ومضموناً للحياة في السماء، وملكوت الله ليس أكلاً وشرباً "بل هو بر وسلام وفرح في الروح القدس" (رو٤١: ١٧).

والمؤمنون أبناء القيامة سيحيون كملائكة الله في السماء "لا يزوجون ولا يتزوجون" (مت١٢: ٣٠، مر١٢: ٥٦، لو ٢٠: ٣٥، ٣٦)، ولا مكان هناك لجنة أو ألهار مما على الأرض، فأرضنا وما عليها، بل وبلايين الجرّات، كلها مرشّحة للفناء يوماً (مت٢: ٢٩)، ويكون ملكوت السموات هـو سماؤنا الجديدة وأرضنا الجديدة (رؤ ٢١: ١) "ولا يكون ليل هناك ولا يحتاجون إلى سراج أو نور شمس لأن الرب الإله ينير عليهم" (رؤ ٢١: ٥). وكما تجلى الرب وكما ظهر للقديسين بولس ويوحنا بعد صعوده، هكذا قال الرب عـن مؤمنيه "حينئذ يضيء الأبرار كالشمس في ملكوت أبيهم" (مت ١٣: ٣٤). وضياء المؤمنين في الأبدية هو انعكاس النور الإلهي عليهم، كما هو نور القمر بالنسبة للشمس، وكما كان يلمع وحه موسى النبي عند نزوله من على الجبل بعد أن أخذ الوصايا من الله حتى أنه كـان يـضع برقعـاً ليخفـي نـوره بعد أن أخذ الوصايا من الله حتى أنه كـان يـضع برقعـاً ليخفـي نـوره

ورغم الاختلاف بين حسد الموت الترابي وحسد القيامة الروحاني، فهذا لا يعني أن الجسد الممجد هو حسد آخر لا علاقة له بالأول، فهذه لا تكون قيامة. فالعلاقة بينهما كالعلاقة بين البذرة وما ينبت عنها. فالجسد الذي مات وتحلل لم يفْن، ولكن منه (أو من أجزائه التي تمزقت أو تفرقت بالنسبة للبعض كما في الحروب أو الحوادث) يشرق حسد القيامة الذي يستبقى سماته وهيئته الأولى في أو جها بغير نقائص أو عيوب، ولكن في صورة روحية ممجدة "لأن الذين سبق فعرفهم سبق فعينهم ليكونوا مشابهين صورة ابنه ليكون هو بكراً بين إخوة كثيرين. والذين سبق فعينهم فهؤلاء دعاهم أيضاً. والذين دعاهم فهؤلاء بررهم أيضاً. والذين بررهم فهؤلاء مجدهم أيضاً" (رو٨: ٢٩، ٣٠).

وفي الحقيقة فنحن نستكمل المجد الذي تمتعنا ببعضه أثناء حياتنا في اتحادنا بالمسيح في الأسرار، وشركتنا معه في الصلاة وكلمة الله، وجهادنا وحدمة الآخرين في المسيح.

وإن كان المجد الذي ينعم به الرب على الأبرار هو واحد للكـل، ولكـن التفاوت يكون في الدرجة كما يمتاز نجم عن نجم (١كوه١: ٤١) بحسب مـا استثمر كل واحد وزناته (مت٢٥: ٢١، ٣٢، ٤٠، رؤ٦: ١١). ولكن آنيـة الكل، كبرت أم صغرت، هي ممتلئة كاملة، والمحبة والفرح يسودان الجميع ولا مكان هناك لضعفات الجسد القديم.



بالطبع فإن الأحاسيس ووسائل التواصل بين المؤمنين والتعرّف على الآباء والأنبياء والرسل والشهداء ولغة السمائيين الواحدة (١٣) (وهو ما يبدأ مند انتقال نفوس الأبرار إلى مكان الانتظار في الفردوس، وتمتعهم بمعرفة أكثر اتساعاً مما كان لهم، خاصة بالنسبة للقديسين الذين يرفعون صلوات المتشفعين بساعاً مما كان لهم، خاصة بالنسبة للقديسين الذين يرفعون صلوات المتشفعين المي العرش السماوي) هي مما يتجاوز أفهامنا وتصورنا. ورغم أن السرؤى التي حاءت في الكتاب عن السماء والفردوس والعرش الإلهي، بقدر ما وسعته لغات البشر للإفصاح عن بعض أسرار السماء، فإنه يستحيل أن نبلغ الحقيقة ونحن في الجسد. هكذا كتب القديس بولس "فإننا ننظر الآن في مرآة في لغز لكن حينئذ وجهاً لوجه. الآن أعرف بعض المعرفة لكن حينئذ سأعرف كما عُرفت" (١كو١٣: ٢)، وهكذا كتب القديس يوحنا "الآن نحن أولاد الله، ولم يُظهر بعد ماذا سنكون. ولكن نعلم أنه إذا أظهر نكون مثله لأننا سنراه كما هو" (١يو٣: ٢).

<sup>(</sup>١٣) هي عودة إلى البداية عندما "كانت الأرض كلها لساناً واحداً ولغة واحدة" قبل أن تتعدد الألسنة (تك ١١). وفي كتابات بعض الآباء أن التواصل في السماء لن يكون بالكلام وإنما بالروح، والمحبة تجمع الكل، بغير انحصار في القرابات الجسدية أو الانتماءات الأرضية القديمة، ضمن الكنيسة السماه بة الواحدة.

# 

## وعياً ولا نشعر به(\*)

كان نهار الأحد قد بدأ يميل. وفي الطريق من أورشليم إلى قرية عمواس، كان لوقا وكليوباس يسيران مطرقي الرؤوس، مثقلي القلب بالهم. فقبل يومين كانت أحداث الصليب، وفي ختامها أسلم السيد الروح.

بدت الأيام السابقة ككابوس مرعب في أعقاب سنوات ثلاث سعيدة، برفقة المعلم المحبوب، مضت وكأنما الحلم. وهاهما اليوم وسائر التلاميذ يجابمون واقعا أليما. وإن بدا في الأفق ما ملأهم بالحيرة وجعل حزنهم يختلط بالأمل، إذ قيل إن بعض النساء ذهبن إلى قبره، ولكن لم يجدن حسده، وإن كنّ رأين ملائكة قالوا إنه قام. ومضى بعض التلاميذ إلى القبر فوجدوه بالفعل فارغاً.

<sup>(\*)</sup> من وحي لقاء الرب مع تلميذي عمواس ليلة اثنين القيامة (إنجيل القداس لو ٢٤: ١٣-٣١). انظر ملحق رقم (١) عن شم النسيم (ص ٢٥٠) في أخر الكتاب.

"وفيما هما يتكلمان ويتحاوران اقترب إليهما يسوع نفسه وكان يمشى معهما"، وسألهما عن سبب هذا العبوس والهم، فدهشا لتساؤله قائلين "هل أنت متغرب وحدك في أورشليم ولم تعلم الأمور التي حدثت فيها في هذه الأيام".

ولكنه في الحقيقة كان وحده الذي يعرف كل الحقيقة. وابتدأ هو يفسر لهما الأمور المختصة به في جميع الكتب ولامهما على بطء قلبيهما في الإيمان بما تكلم به الأنبياء (وبما سمعاه منه قبلا).

ولما اقتربوا من عمواس، ألحًا عليه قائلين "امكث معنا لأنه نحو المساء وقد مال النهار. فدخل ليمكث معهما... وأخذ خبزا وبارك وكسَّر وناولهما، فانفتحت أعينهما وعرفاه ثم اختفى عنهما" (لو ٢٤: ١٣ -٣١).

ما حرى مع تلميذى عمواس يجرى معنا أحيانا. الرب يقترب ويتدخل ويعبر ولكننا لا نفطن إلى حضوره. وربما انتبهنا بعد أن يمضى. فحسضور الرب فى حياتنا هو الحقيقة التى لا يصح أن تغرب عنا، مهما كانت الظروف، ومهما بدا أن الرب غائب.



"فانفتحت أعينهما وعرفاه... عند كسر الخبز" (لو ٢٤: ٣١، ٣٥)

فقد كان الرب مع تلاميذه في السفينة نائما والليل قد أرخى سدوله، وسمح الرب للريح أن تشتد وأن تضرب الأمواج السفينة. ولكن محرد حضور الرب لم يكن كافيا للتلاميذ لكى يطمئنوا "فأيقظوه وقالوا له يا معلم أما يهمك أننا نهلك" فقام وانتهر الريح فصار هدوء عظيم ولكنه التفت إليهم وقال لهم "ما بالكم خائفين هكذا. كيف لا إيمان لكم" (مر٤: ٣٥-٥٠)، لو٨: ٢٢-٣٥).

فثقتنا فى حضور الله فى حياتنا، وبتدخله فى الوقت المعين، هو الدى ينتزع الخوف من التجربة أو الظالم المضطهد، ويحبط كل خطط العدو لتهديد سلامنا، وهو الذى يمنحنا الثقة بالغلبة المحتومة ساعة الشدة مهما طالت "إن كان الله معنا فمن علينا" (رو٨: ٣١).

### - نعم.. الرب قريب.. بل معنا وفينا:

- + فآخر كلماته قبل صعوده كانت "وها أنا معكم كل الأيام إلى انقضاء الدهر" (مت٢٨: ٢٠). وفيها يؤكد أنه إذا كان قد ارتفع عنا بالجسد فهو دائم الوجود في كل مكان وكل الأيام، وحتى نلتقى معه في ملكوته.
- + بل إن اسمه يحمل طبيعته ومحبته ورعايته الدائمة لنا "عمانوئيل الذى تفسيره الله معنا" (إش٧: ١٤، مت١: ٢٣).
- + ومن يفتشون الأسفار المقدسة يلتقون بوعود الله الصادقة برفقته الدائمة لنا خاصة في أوقات الشدة والضيق "يدعوني فأستجيب له.. معه أنا في الضيق أنقذه وأمجده" (مز ۹۱: ۱۰)، "في كل ضيقهم تصايق وملك حضرته خلصهم" (إش ۳۳: ۹)، "لا تخف لأني معك" (تك ۲۶: ۲۶، إش ۲۵: ۱۰، ۳۵: ۵).

+ وكما حدث مع تلميذى عمواس، فالله الذى يعرف حرافه بأسمائها ويدرك ما تحوزه من متاعب هو الذى يقترب إليها (لو ٢٤: ١٥) ويرافقها فى الطريق ليؤنس وحدها.

+ وعندما نقول إن الرب قريب فهذا يعنى أنه أمامنا بالفعل، وأنه هو الذى ينتظر دعوة للعشاء "هاأنذا واقف على الباب وأقرع، إن سمع أحد صوتى وفتح الباب أدخل إليه وأتعشى معه وهو معى" (رؤ٣: ٢٠).

### ■ كيف يتعامل الرب معنا ؟

من مراحم الرب أنه تجسد وحل بيننا، وأحبنا حتى الموت، ثم قام من الأموات واهباً الحياة الأبدية لكل من يؤمن.

وحتى مجيئه الثانى المخوف يبقى لنا وجه المسيح اللطيف وظهوراته المساندة للضعف، وزياراته لمحبيه، ورفقته لنا فى الطريق كلما داهمتنا الحيرة، بل وحضوره عند استدعائه كى يقيم مريضا، أو لإعلان ذاته للباحثين عن الحق.

ربما لفت انتباهنا بعض مشاهد العهد القديم لحضور الله كما أشار إليها كاتب سفر العبرانيين، مقارنا بينها وبين تجليات العهد الجديد المملوءة حنانا، فيكتب: "لأنكم لم تأتوا إلى جبل ملموس مضطرم بالنار، وإلى ضباب وظلام وزوبعة وهتاف بوق، وصوت كلمات استعفى الذين سمعوه من أن تُزاد لهم كلمة لأهم لم يحتملوا ما أمر به... بل قد أتيتم إلى جبل صهيون، وإلى مدينة الله الحي أورشليم السماوية، وإلى ربوات هم مفل ملائكة، وكنيسة أبكار مكتوبين في السموات، وإلى الله ديان الجميع،

وإلى أرواح أبرار مكمَّلين، **وإلى وسيط العهد الجديد يسوع**، وإلى دم رشّ يتكلم أفضل من هابيل" (عب ١٢: ١٨ – ٢٤).

ولكن كان للرب بالطبع معاملاته مع محبيه في العهد القديم، سواء من حالل الله" الأنبياء، أو في حلم أو رؤيا، أو في لقاء مباشر. فإبراهيم "دعيى خليل الله" (يع ٢ : ٢٣)، وتحاسر أن يتشفع من أجل سدوم وعمورة (التي عظمت خطيتهم حداً - تك ١٨: ٢٠). وكلم الله يعقوب في الحلم (تك ٢٨: ٢١ - ١٥)، بل وصارعه يعقوب "حتى طلوع الفجر" (تك ٣٦: ٢٤) وبعدها ظهر له الله وغير له اسمه إلى إسرائيل (تك ٥٣: ١٠). كما كان الرب يتكلم مباشرة مع موسى الذي لقبه البعض "كليم الله". ويضيق المقام عن ذكر كل لقاءات الرب الحميمة مع كثيرين من شعبه صغاراً وكباراً، بينهم صموئيل صبياً (١صم ٣: ١، ١٠) ونبياً عظيماً، ثم داود النبي والملك والمرتبل، وسليمان الحكيم والملك، وإشعياء وإرميا وحزقيال ودانيال الأنبياء وغيرهم.

ولعلنا نشير هنا إلى أن كثيراً من لقاءات الرب في العهد القديم كانت حانية حافلة بالرقة كما رأيناها في شخص مخلص العالم. وها هـو إيليا يذكر لنا كيف دعاه الرب للقائه وطلب منه أن يقف على حبل حوريب "وإذا بالرب عابر، وريح عظيمة وشديدة قد شقّت الجبال وكسسّرت الصخور أمام الرب، ولم يكن الرب في الريح. وبعد الربح زلزلة ولم يكن الرب في الزلزلة. وبعد الزلزلة نار ولم يكن الرب في النار. وبعـد النار صوت منخفض خفيف" (١مل ١٩٥).

فلا نتوقع إذاً - بصورة عامة - أن يكون اقتراب الرب منا مصحوباً بأى أمر غير عادى. فالمريمات والتلاميذ قابلوا الرب بعد قيامته دون أن يرتاعوا. فرأوه بستانياً أو عابر سبيل كسائر البشر، أو كما رآه القديس الأنبا بيشوى مُقعداً يطلب المساعدة فحمله وغسل قدميه وارتبط اسمه به (حبيب مخلصنا

الصالح). غير ذلك هو الاستثناء في المواقف التي تقتضيه (كما في لقاء الرب مع شاول وجعل منه بولس رسول الأمم) (أع ٩: ٣ – ٢٢).

قد نلتقى الرب إذاً فى أى غريب، أو عابر سبيل، أو رفيق طريق أو سفر (لو ٢٤: ١٥)، أو محتاج للمعونة (مت٢١: ٣، ٢٤: ٣٥، ٣٦، مر ١١: ٣، لو ١٩: ٣١، ٣٤) أو من يمد لنا يد المساعدة. وهنا فإن أمثال السامرى الصالح صانعى الرحمة هم أقرب الناس للقاء المخلص فيمن يقدمون لهم الرحمة.

وقد تصلنا رسالة الرب من خلال كلمات الكتاب أو الروح (أع ١٣: ٢) أو ملاك، أو في حديث إنسان نعرفه أو لا نعرفه، أو في عظة أو قصة نسمعها، أو حادثة أو تجربة نمر هما أو يمر هما غيرنا، في عطية أو نعمة أو زوالهما، في فرح نختبره أو حزن، في كسب أو حسارة، أو في أي عمل من أعمالنا اليومية.. وربما يأتينا الرب في رسالة خاصة أو زيارة أو رؤيا أو حلم، فضلاً عن لقائنا الحميم به واتحادنا فيه عندما نشترك في مائدة الرب الذي يتقدم ويناولنا.

القصد أن لقاء الرب بنا أمر متوقع تماماً، ويبقى أن ننتبه إلى اقترابه منا ونعد أنفسنا لتبيّن صوته وتلقّى توجيهاته، أو مساعدة من نلتقى به فيهم.

### ■ لماذا لا نشعر بحضوره ؟

بعد هذا كله، لماذا لا يشعر البعض منا بحضور الرب أو يلتقى به أو يلتقى به أو يلتقى به أو يلتقى به أو يلتقط رسالته أو يميّز صوته رغم أنه عنا ليس بعيداً ؟ هذه محاولة للإجابة :

(1) لأن الرب عند البعض مستبعد من الحياة. فهو الحاضر الغائب. وبالتالى فقد استبعد هؤلاء احتمال لقائه بسبب فقر الإيمان، وقلة الرجاء، المنابعة المنا

والانشغال الشديد بالعالم والعالميات. ولنقارن مثلاً موقف المجدلية التي عرفت الرب لما ناداها باسمها (يو ٢٠: ١٦)، وموقف توما الذي لم يصدق شهادة التلاميذ، ولم يؤمن إلا بعد أن وضع أصبعه ويده في أثر المسامير

وطعنة الحربة، وامتدح الرب النفوس المؤمنة "طوبى للذين آمنـــوا ولم يـــروا" (يو ۲۰: ۲۹). كيف نستبعد الرب وهو فينا ؟!

(٢) لأننا لا نعرف ملامحه جيداً بسبب ندرة لقاءاتنا معه أو ضحالتها. ولذا فخبراتنا عنه محدودة جداً، وإلمامنا بلغته قليل. ومن هنا فهو يأتينا وينفلت منا – كأنه غريب عنا – دون أن ندرك إلا بعد فوات الأوان، وهنا أيضاً فلنذكر موقف يوحنا، عندما التقى الرب بالتلاميذ السبعة على شاطئ طبرية، وكان أول من أدرك أنه الرب (يو ٢١: ٧).

فلنجلس إليه طويلاً ونتعلم لغته. فقراءة كلمته مع الصلاة هما الطريق العملى للتعرف على سماته، وفهم لغته، حتى إذا لقيناه عرفناه سريعاً فربما لا يطول اللقاء.

(٣) لأن قلبنا جهاز استقبال لكل الموجات، فيأتينا صوت الرب مختلطاً مع غيره ولا نتبيّنه. القلب المكرس هو قلب ذو طول موجة واحدة هي الصوت الإلهي. ولابد من إصلاح الجهاز الداخلي بالتوبة الشاملة والمستمرة لاستبعاد كل أجهزة التشويش وتداخل ميول العالم، فيصير لنا رهافة الشعور ونقاوة القلب التي نستطيع بها أن نلتقط صوت الرب مهما تنوعت وسائله والإحساس بحضوره حالما يتم ذلك. فقلب مريم المجدلية التقط الصوت فقالت "ربوني" (يو ٢٠ : ١٦)، ويشهد الرب عن داود إذ قال "وجدت داود بن يسيّ رجلاً حسب قلبي" (أع ١٣: ٢٢).

(٤) لأن بعضنا عقليون جامدون ذاتيون قد فقد قلبهم حيويته، ودب فيه الجفاف والبرودة. ومن هنا لا تتحرك مشاعرهم بالفرح أو التوبة، ولا يعرفون الخشوع أو مخافة الرب، ولا يدركون محدوديتهم و قصور علمهم وقدراتهم الذاتية. وهم يُرجعون كل ما يمر بهم – حتى الحقائق الساطعة التي

تشير إلى عمل الله وتدخّله – إلى مجرد المصادفة وليس إلى ترتيبات الله المتقنة المقصودة، وإذا غلبتهم مشاعرهم الإنسانية التي أودعها الله فيهم قمعوا هذا الشعور إرادياً، ولم يصرحوا مع توما "ربى وإلهى" (يو ٢٠: ٢٨).

وعلى هؤلاء - إن أرادوا التمتع بصحبة الرب- أن يتوبوا عن غرورهم وجهلهم ويتعلموا أن "رأس الحكمة مخافة الرب" (مـز ١١١: ١١)، وأن يتيقنوا أن الرب قريبٌ للبسطاء والأطفال "أحمدك أيها الآب رب السماء والأرض، لأنك أخفيت هذه عـن الحكماء والفهماء، وأعلنتها للأطفال" (مت ١١: ٢٥)، بعيدٌ عن المعتدّين بحكمتهم "اختار الله جهال العالم ليخزى الحكماء، واختار الله ضعفاء العالم ليخزى الحكماء، واختار الله ضعفاء العالم ليخزى وصاياه. (١كو ١: ٢٧)، وهو قريب لمنكسرى القلوب ولخائفيه وطائعي وصاياه.

#### \* \* \*

فى الختام نقول إن النفوس الروحية تدرك حضور الرب الدائم "يسوع المسيح هو هو أمساً واليوم وإلى الأبد" (عب ١٣: ٨). فهو ليس أسير التاريخ وإنما هو الحى دوماً الحاضر فى حياتنا كل يوم: فهو ضيفنا على المائدة، ورفيقنا فى العمل والخدمة، وكل الأعمال اليومية الصغيرة. بل إننا يُمكن أن نراه فى كل البشر من حولنا، فى كل رجل وامرأة وطفل، وفى كل محتاج ومتاً لم ومضطَهد "بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتى هولاء الأصاغر فبى فعلتم" (مت ٢٥: ٠٤). وعلينا ألا نسمح لآلية الحياة (أو حتى آلية العبادة) أن تطويه أو تواريه، بل نسعى لكى نراه متجدداً مع كل صلاة، ومع كل قراءة للإنجيل (حتى ولو لنفس الأصحاح)، وكل اشتراك فى مائدة الرب، وكل احتفال بأعياد الرب، وكل خدمة، وكل عمل، بل مع كل يوم من أيام الحياة.

آمين .. تعال أيها الرب يسوع.

## ■ أحـــد تومــا\*

# السيح يلتثني تلاميذه بعد الثنيات

كم اختلفت الأيام من الجمعة إلى الأحد. بعد معاناة الرب في بــستان حشيماني، والمشاهد الدامية والأليمة في الطريق إلى الجلحثة: القبض عليــه ومحاكمته كمذنب، والضرب والإهانة والاستهزاء، وتجريده مــن ثيابــه ووضع إكليل الشوك على رأسه، ثم حمل الصليب الثقيل والتحامه به فوق الجلحثة، واختراق المسامير يديه وقدميه، وطعنه في حنبه بالحربة، ونــزف دمه حتى الموت، وفي النهاية يوضع الجسد الهامد في قبر حديد بين الدموع الفائضة والقلوب الكسيرة والحزن الساحق.

ويمضي الجمعة وبعده السبت، وفجر الأحد يقوم الرب بحسب وعده وعلمه السابق وخطة الخلاص المرسومة منذ الأزل. فيترك أكفان الموت للقبر ويقوم ببهاء عظيم، وزلزلة عظيمة تمز الكون، ويخترق الحجر الكبير

<sup>(\*)</sup> القراءات: أف ٤: ٢٠-٣٦، ١يو٢: ٧-١١، أع١٧: ١٦-٣٤، يو٢٠: ١٩-٣١.

المختوم، ويأتي ميخائيل رئيس الملائكة ليدحرج الحجر عن باب القبر لكي يستطيع محبوه وأعداؤه أن يدخلوه ويكتشفوا أنه فارغ وأن الميست قدداس الموت.

هكذا تغيرت الأحوال بعد الأيام الثلاثة، فصار كل شئ بعدها مختلفًا عما كان. فالحياة غلبت الموت "أين شوكتك يا موت؟ أين غلبتك يا هاوية!" (١ كو ١٥: ٥٥)، والخلاص قهر الخطية وإبليس والعالم، والفرح المحيد اكتسح الحزن وبدده، والصليب، علامة العقوبة والضعف والموت، صار علامة الخلاص والنصرة وقوة الله وحكمته (١ كو ١: ١٨، ٢٤).

والرب المنتصر يأتي للقاء تلاميذه ومحبيه يبشرهم بقيامته، ويزيح الحزن الذي حيّم على قلوهم ليملأهم الفرح الساطع، وليتشدد إيماهم به وهو الإله الحق من الإله الحق، وليرسلهم من ثم ليبشروا بقيامته كشهود لها، ويخبروا بخلاصه لليهود والأمم، ويعود هو بعد أن أتم مهمته إلى المحد الذي كان له قبل كون العالم (يو١٧).

#### ■اللقاء الأول:

وقد بدأت لقاءات الرب بالمخلصة الأمينة، مريم المجدلية، التي أنقدها من موت الخطية، فصارت ضمن خاصته. وهي بكّرت أول الأسبوع والظلام باق - تبحث عنه ومعها الحنوط. فوجدت الحجر قد دُحرج والقبر فارغاً. فركضت وأخبرت بطرس ويوحنا، وجاءت معهما إلى القبر، ووقفت خارجاً حيْرى تبكي. ثم مالت نحو القبر فوجدت ملاكين فسألتهما عن السيد (يو ۲۰: ۱۱-۱۰)، وبعدها التفتت وراءها فنظرت يسوع واقفاً. وظنت في البداية أنه البستاني. ولما ناداها "يا مريم" انفتحت عيناها وصدقت أنه السرب القسائم، فجاءت وأخريرت التلاميد (مرر ۱۱: ۹-۱۱).

### ثلاثة لقاءات :

في نفس اليوم كان ظهور الرب للمجدلية ومريم الأخرى (أم يعقوب)، بعد حروجهما من القبر بخوف وفرح عظيم (مت٢٠ ١٠-١٠). ثم كان ظهوره لبطرس في أورشليم، الذي يشير إليه الكتاب باقتضاب (لو٢٤ ت ٤٣٠) كوه ١٠ ٥). ثم كان لقاؤه بتلميذي عمواس (لوقا وكليوباس)، والمساء يزحف على أحد القيامة (مر٢١: ١٢، ١٣)، لو٢٤: ١٣٥-٣٥).

### ■اللقاء الخامس: اللقاء الأول بالتلاميذ:

رأينا أن بطرس ويوحنا بعد أن أخبر هما المجدلية جاءا إلى القبر، وسبق يوحنا ووصل إلى القبر أولاً، ونظر الأكفان ثم دخل بعد بطرس القبر الفارغ "ورأى فآمن" (يو ٢٠: ٣-١٠)، وصدّق بقيامة الرب مسترجعاً كلمات الرب التي استبقت الأحداث. كما عرف التلاميذ معاً بالقيامة عن طريق المجدلية (مرر ٢١: ١٠، يو ٢٠: ١٨) (١)، ثم من المريحات (لو ٢٤: ٩) ثم من تلميذي عمواس (لو ٢٤: ٩) ثم من تلميذي عمواس قرب المساء (لو ٢٤: ٣٥-٣٥).

+ أما عن حالة التلاميذ قبل أن يلتقي بهم الرب في نهاية يوم القيامــة، فمشاعرهم تأرجحت بين الحزن على ما جاز فيه الرب، فكانوا "ينوحون ويبكون" (مر٢١: ١٠)، وبين الخوف من أن تمتد إليهم يد الــبطش مــن اليهود، حتى ألهم اختبأوا في أورشليم وراء الأبواب المغلّقة، أي التي بالغوا في إقفالها كي لا يقتحمها العدو (يو٢٠: ١٩).

<sup>(</sup>١) حيث نقلت لهم رسالة الرب "ولكن اذهبي إلى اخوتي وقولي لهم إني أصعد إلى أبي وأبيكم وإلهي والهكم" فجاءت مريم وأخبرت التلاميذ (يو ٢٠: ١٧).

<sup>(</sup>٢) اللَّاثَى نَقَلَنَ الِيهِم قُولُ الرَّبِ "ا**ذَهبا قُولًا لُإِخُوتِي أَن يَذَهبُواْ إِلَ الجَليَّلِ وَهنَّاكُ يَسرُونَنِي**" (مت ٢٨: ١٠).

وهذا عكس أن إيماهم لم يرْقَ لمستوى الحدث، وأن كلمات الرب التي سبق وأشار فيها إلى ما سوف يجري عليه وعليهم لم تحفظها ذاكرتهم، ربما إرادياً إذ لم يبلغ إيماهم بها حد التصديق واليقين.

+ وهكذا لما جاءهم أنباء القيامة تراوح رد فعلهم بين التعجب (لو ٢٤: ٢١)، والشك (مت ٢٦: ٣١، مر ١٤: ٢٧)، وعدم التصديق (مر ٢١: ٣١، ١٤)، لو ٢٤: ١٤)، ورأوا في كلام المريمات المبشّرات ضرباً من الهذيان (لو ٢٤: ١١). بل حتى لما دخل إليهم الرب، فرغم أهم سجدوا له خاشعين (مت ٢٨: ١٧)، إلا أنه مكتوب أن "بعضهم شكوا" (مت ٢٨: ١٧)، وأن بعضهم جزعوا وخافوا وظنوا ألهم ينظرون روحاً (لو ٢٤: ٣٧).

+ كان لقاء الرب بتلاميذه عشية أول الأسبوع – أي أحد القيامة – وهم مجتمعون معاً في علية صهيون، وقد غلّقوا كل أبوابها بإحكام، ولم يجسروا على الذهاب إلى الجليل بحسب رسالة الرب إليهم.

كانوا عشرة، إذ لم يكن معهم توما<sup>(٣)</sup>، كما كان معهم تلميذا عمواس والمريمات وعدد من المحبين "هم والذين معهم" (لو٢: ٣٣). وجاءهم يسوع مخترقاً، بجسده المقام الممجَّد، الأبواب المغلّقة، وبدخول إليهم انقشع الخوف، ولما قال لهم "سلام لكم" (يو ٢٠: ٢١) ملأهم سلامه "الذي يفوق كل عقل" (في٤: ٧)، واحتاحهم الفرح بعد الحزن الثقيل وانكسار القلب.

+ بعد ذلك "وبّخ الرب عدم إيماهم وقساوة قلوهم لأهم لم يصدقوا الذين نظروه قد قام" (مر٢١: ١٤). كما وصف من قبل تلميذي عمواس، اللذين حيّرهم أنباء قيامته، بالغباء وبطء القلوب في الإيمان بالنبوات (لو٢٤: ٢٥).

ولكنه فيما بعد أشفق عليهم وأراد أن يساعدهم أن يؤمنوا، فعاتبهم قائلاً: "ما بالكم مضطربين، ولماذا تخطر أفكار في قلوبكم" (لو٢٤: ٣٨). وهكذا "أراهم يديه وجنبه" (لو٢٤: ٤٠، يو ٢٠: ٢٠)، وطلب منهم ملاطفاً أن "انظروا يدي ورجلي (تحمل آثار الجراح): إني أنا هو. جسّوني وانظروا. فإن الروح ليس له لحم وعظام كما ترون لي" (لو٢٤: ٣٨، ٣٩).

+ ساعتها بدأ الفرح يتسلل إلى قلوهم "ففرح التلاميذ إذ رأو الرب" (يو ٢٠: ٢٠) أو لكن فرحهم مع هذا كان مختلطاً بعدم التصديق، حتى أن الرب عمد مرة ثانية للتأكيد على حقيقة قيامته، وأنه قام بنفس الجسد الذي كان له، والذي عاني الألم والجراح واجتاز الموت لثلاثة أيام، ثم تمجد بالقيامة (٥)؛ هكذا طلب من تلاميذه إن كان عندهم طعام "فناولوه جزءاً من سمك مشوي وشيئاً من شهد عسل. فأحذ وأكل قدامهم" (لو٢٤: ٢١ - ٢٤).

+ وكانت خطوته التالية أن "فتح ذهنهم ليفهموا الكتب"، وأن كل ما جرى أشارت إليه النبوات والأقوال المقدسة في ناموس موسى والأنبياء والمزامير (لو ٢٤: ٤٤، ٤٥).

+ وبعد هبة السلام وعطية الفرح، كان تجديد الإرسالية التي بدأت قبل ثلاث سنوات "ها أنا أرسلكم مثل حملان وسط ذئاب" (لو ١٠: ٣)، كأنها فترة التدريب تحت قيادة "المعلم" ومتابعته، وهكذا قال لهم في هذا اللقاء "كما أرسلني الآب أرسلكم أنا" (يو ٢٠: ٢١)، "اذهبوا إلى العالم أجمع واكرزوا بالإنجيل للخليقة كلها" (مر ٢١: ١٥)، وهي الإرسالية الرسمية هذه المرة المسنودة بالروح القدس "اقبلوا السروح القدس" (يو ٢٠: ٢٢)، "وها أنا أرسل لكم موعد أبي فأقيموا في مدينة أورشليم

<sup>(</sup>٤) لم يكن ممكناً أن يرى أحد الله في كامل لاهوته ويعيش (خر٣٣: ٢٠)، ولكن ها هو الـــرب يتيح لنا بتجسده أن نراه ولا نملك بل نخلص ونمتلئ سلاماً وفرحاً.

يَّ يَكُ وَكُمَا تَنَازِلُ وَأَخَذُ جُسَدُنَا القَابُلُ لَلْمُوتُ، فَقَدْ وَهَبَنَا فِي جَيِئَهُ الثَّانِي أَن "يغير شَكُلُ جَـسَدُ تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده (الحي إلى أبد الآبدين)" (في ٣: ٢١، رؤ١: ١٨).

إلى أن تُلبَسوا قوة من الأعالي" (لو ٢٤ ع ٤٩).

+ كما أعطى الرب تلاميذه - بنفخة فمه - الروح القدس، بصورة خاصة هذه المرة، قبل أن يحل على الكنيسة يوم الخمسين، لكي يحملوا غفران المسيح للتائبين "من غفرتم خطاياه تغفر له" وأن يتصدّوا للمقاومين، وأن يعزلوا الخبيث، ولو مؤقتاً، للتأديب حتى يتوب ويرجع "وإن أمسكتم خطاياه أمسكت" (يو ٢٠: ٢٠، ٣٣) "فيكون عند الباقين خوف" (١ت.٥: ٢٠).

+ خرج الرب كما جاء، وبعدها جاء توما<sup>(٦)</sup> الذي خسر اللقاء الأول. كان التلاميذ العشرة قد استثارهم قيامة الرب ومجيئه إليهم، فما أن كان توما في وسطهم حتى بشروه بالحقيقة التي كانت قد سقطت من وعيهم ورجائهم "قد رأينا الرب"! (يو ٢٠: ٢٥).

ولكن يبدو أن توما كان قد استبد به اليأس أكثر من جميعهم، فقدم لنا نموذج العقلاني الذي لا يصدق بغير البرهان الحسي، والذي يريد أن يخضع الروحيات لمقاييس الجسديات. كانت أمامه شهادة عشرة من رفاق الخدمة تلاميذ السيد معه، ولكنه طرح شهادهم جانباً واضعاً شروطه للإيمان "إن لم أبصر في يديه أثر المسامير، وأضع اصبعي في أثر المسامير، وأضع يدي في جنبه (الغائر) لا أؤمن"، أي ليس فقط يبصر أثر المسامير وإنما يلمسها ومعها مكان طعنه بالحربة.

### ■ اللقاء السادس: اللقاء الثاني مع التلاميذ:

على أن الرب لم يتوقف كثيراً أمّام شكوك توما، ولكنه في تحننه احتوى ضعفه وقصوره، واختار أن يأتي من جديد للقاء تلاميذه في نفسس المكان ومعهم توما "بعد ثمانية أيام"، أي يوم الأحد التالي للقاء الأول (٢). وكما حرى في المرة السابقة، والأبواب مازالت مغلّقة، بما يعني أن خوف

<sup>(</sup>٦) توما باليونانية: ديديموس أي التوأم.

<sup>(</sup>٧) الذي أسمته الكنيسة "أحد توما".

التلاميذ لا يزال سائداً، وإيمانهم لا يزال عليلاً، هكذا جاء الرب وسطهم، وبدأ لقاءه بأعظم عطية "سلام لكم" ليزيح من قلوبهم الخوف.

ومباشرة وبغير مقدمات يواحه توها، الذي من الواضح أن الرب قد حاء هذه المرة من أحله، ومستحيباً لطلب توما السابق بكل شروطه، قال له: هات اصبعك إلى هنا وابصر يدي. وهات يدك وضعها في جنبي، (^) ولا تكن غير مؤمن بل مؤمناً" (يو ٢٠: ٢٧).

عند هذه النقطة، لم يستطع توما أن يتماسك ويضبط مشاعره، وأحس بمدى تجاوزه؛ كما أخجله في المقابل اتساع قلب الله ومحبته ورقته. هكذا رأيناه ينحني ساجداً وهاتفاً "ربي وإلهي"، إعلاناً عن عودته من جديد إلى طريق الإيمان الصحيح الذي لا يتطلب براهين مادية أو عقلية، وإنما الذي يستند فقط إلى صدق كلمة الله وأمانته.

بعدها قال له الرب لائماً، ومصوّباً رؤيته: "لأنك رأيستني يسا تومسا آمنت؟ (فالإيمان هو الإيقان بأمور لا تُرى). طوبي للذين آمنوا ولم يروا" (يو ۲: ۲۹)



<sup>(</sup>٨) استبقى الرب في حسده الحي آثار الجراح علامة محبة أبدية، وشهادة أنه الجسد الذي صُـــلب وقام، مجرِّداً قيامته - التي هي محور الكرازة - من أية شكوك.

<sup>(</sup>٩) أكد القديس بولس على هذا الاتجاه فيما كتبه لمؤمني كورنثوس "فإذ نحن واثقون كل حين، وعالمون أننا ونحن مستوطنون في الجسد فنحن متغربون عن الرب، لأنسا بالإيمسان نـــسلك لا بالعيان" (٢ كوه: ٦، ٧).

<sup>(</sup>١٠) بعد هذين اللقائين مع التلاميذ، كان لقاء الرب الثالث (السابع في عدد مرّات الظهور) بسبعة منهم كانوا يصطادون والفشل يحاصرهم في بحيرة طبرية بعد أن نزحوا إلى الجليل، وصنع لهم معجزة صيد كبير (١٥٣ سمكة كبيرة)، وأخذ الرب يوزع عليهم الخبز والسمك (يو ١٦: ١٠-١٤)؛ (٨) ثم احتمع بالأحد عشر على الجبل في الجليل وهو لقاء مؤجل منذ البداية بسبب الخوف (مت ١٦: ١٠- ٢٠)؛ (٨) والتقى يعقوب بن (مت ١٦- ١١)؛ (١٠) والتقى يعقوب بن حمله أخا الرب ورئيس مجمع أورشليم وكاتب الرسالة (أع ١٩: ١٣، ١كو ١٥: ٧)؛ (١١) والذين شهدوا صعوده إلى السماء في أورشليم (لو ٢٤: ٤٤- ٩٥) أع ١: ٣-٨)، (١١) وأخيراً ظهوره بعد صعوده – لشاول الطرسوسي وهو في طريقه إلى دمشق ليضطهد المسيحيين ودعوته للخدمة فصار بولس رسول الأمم (أع ٩: ٣- ٢، ٢١: ٢١ – ١٨) ١كو ١٠: ٨).

+ كان الرب يدرك المحنة التي أصابت تلاميذه بما عاناه من آلام وصلب وموت. وبعد أن قام منتصراً، أراد أن يضمّد حراح خاصته الذين "أحبهم إلى المنتهى" (يو ١٦٠: ١)، فأرسل إليهم من يبشرهم، ويَعِدُهم أن يسأتي اليهم. فالرب هو الذي يتخذ الخطوة الأولى، وهو الذي دبّر خلاصنا وأنقذنا من الموت، وهو الذي اقترب من مريض بركة بيت حسدا، الذي لم يكن له أحد، وشفاه على الفور (يوه: ٦)، وهو الذي اقترب من تلميذي عمواس وبادرهما بالسؤال عما يتكالمان به وهما عابسين وكشف لمما عن شخصه المبارك (لو ٢٤: ٥١-١٧)، وهو الذي دخل على تلاميذه فحول حزهم فرحاً، وملأ قلبهم بالسلام بعد الخوف. وهو الذي يبحث فحول حزهم فرحاً أبواب قلوبنا يطلب الدخول إلينا "هأنذا واقف على الباب وأقرع. إن سمع أحد صوتي وفتح الباب أدخل إليه وأتعشى معه وهو معى" (رؤ ٣: ٢٠).

فلننتبه إلى حضور الرب، فقد نلتقيه في صورة أحد إخوته الأصاغر المحرومين أو المتألمين والمجروحين الذي يحتاجون إلينا، أو عندما نصلي أو عندما نقرأ كلمته، أو نكون في بيته، أو عندما تحاصرنا التحارب فهو يسمح بما لكي نختبر حضوره عندما نستدعيه تحت وطأة الضيقة.

+ في حضور الله يحل السسلام، فيزول الهم والقلق والخوف (يو ٢٠: ٢٠)، وينقشع حزن (يو ٢٠: ٢٠)، وينقشع حزن العالم (١١). وهكذا قال الرب لتلاميذه ليلة آلامه "ولكنني سأراكم أيضاً فتفرح قلوبكم ولا ينزع أحد فرحكم منكم" (يو ٢١: ٢٢). والقديس بولس يحثنا ألا نستسلم للحزن والاكتئاب بل أن نفرح "افرحوا في الرب

كل حين" (في ٤: ٤). وهكذا كتب القديس يعقوب في صدر رسالته "احسبوه كل فرح يا إخوتي حينما تقعون في تجارب متنوعة" (يع ١: ٢). فحضور الله في الضيقة يجردها من أشواكها السامة، فلا تقدر على انتزاع الفرح، ويجعلها مصدراً لتشديد الإيمان ودعمه ليكون مؤهلاً لجابحة غيرها مما سيأتي في قادم الأيام. كما أن انفراج الضيقة ودحرها يجدد الثقة في مواعيد الله، ويسد كل أبواب الشك في صدقها وتحقيقها. ولكن ينبغي أن ننحاز دوماً إلى الله ووصاياه لنكون أهلاً للتمتع بمساندته، ونناى عن العالم مهما ابتسم لنا "والعالم يمضي وشهوته، وأما الذي يصنع مشيئة الله فيثبت إلى الأبد" (١يو ٢: ١٧ - من الكاثوليكون).

والأمثلة في حياة الكنيسة كثيرة:

+ فلما أخرج ملاك الرب الرسل من السجن في الليل، ذهبوا من حديد في الصباح إلى الهيكل يبشّرون. فقدموهم إلى المحاكمة وحلدوهم. ولما أطلقوهم "ذهبوا فرحين من أمام المجمع لألهم حُـسبوا مـستأهلين أن يهانوا من أجل اسمه (المسيح)" (أع٥: ٤١)؛

+ والرسولان بولس وسيلا كانا في سحن فيليي مستمتعين بالسلام، حتى ألهما كانا نحو نصف الليل "يصليان ويسسبحان الله (جهراً) والمسجونون يسمعونهما" (أع١٦: ٢٥)؛

+ وعندما كان الرسول بولس في سجن روما، ظل يمارس كرازت كرسول ومبشّر وليس كسجين مربوط بسلسلة إلى حارس يتناوب عليه كل ست ساعات، حتى أن كثيرين ممن حوله قبلوا الإيمان. بل إنه كان يتابع حدمته في الكنائس التي بشرها عن طريق الرسائل ويكتب فيها: "يسلّم عليكم جميع القديسين والاسيسما الذين من بيت قيصر (الذين آمنوا)!" (في ٤: ٢٢)، فقد كان شعاره "لست أحتسب لشئ والا نفسسي عينة عندي، حتى أتم بفرح سعيي والخدمة التي أخذها من الرب يسوع الأشهد ببشارة نعمة الله" (أع ٢٠: ٢٤).

+ على أن وعد المسيح بالسلام والفرح لم يكن فقط لتلاميذه وإنما هو لكل مؤمنيه أيضاً. ومكتوب أنه في الكنيسة الأولى، كان الجميع "كل يوم يواظبون في الهيكل بنفس واحدة... وكانوا يتناولون الطعام بابتهاج وبساطة قلب" (أع٢: ٤٦).

+ السلام والفرح هما هبات الروح القدس (غــل ٥: ٢٢) الــذي أرسله الرب إلينا بعد صعوده، لكي يمكث فينا ويعزينا ويبكتنا ويــذكرنا بكل ما قاله لنا. فسكناه فينا ضرورة حياتية لا يُستغنى عنها لكــي نحيـا مسيحيين. والكتاب يحذّرنا "ولا تُحزنوا روح الله القدوس الــذي بــه خُتمتم ليوم الفداء" (أف٤: ٣٠- من البولس).

+ الرب لم يجد غضاضة أن يُرى التلاميذ يديه ورجليه وحنبه، وطلب أن يجسّوه ويفحصوه ليروا أنه ليس روحاً أو حيالاً (١٢). وعلينا نحن أيضاً أن نكف عن معرفة الرب "من بعيد"، بل أن تكون علاقتنا به وثيقة نلمس فيها حراحات محبته، نلتحم به، نثبت فيه وهو فينا، ونصير واحداً معه وفيه "مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في" (غل ٢٠: ٢٠).

آمين. تعال أيها الرب يسوع.



"... وهات يدك وضعها في جنبي ولا تكن غير مؤمن بــل مؤمنا" (يو ۲۰: ۲۷)

<sup>(</sup>١٢) حتى وإن كان حسد قيامته الممجد يمكن أن يكون كثيفاً أو شفّافاً، مرئياً أو غير مرئــي، لا يحتاج إلى طعام أو يمكن أن يأكل لكي يؤكد لتلاميذه على حقيقة ناسوته، وأنه هو الـــذي عـــاش معهم، وأنه هو الذي صلب ومات ودفن في القبر.

# عيد مارجرجس الروماني<sup>(\*)</sup> أمير الشهداء (٢٣ برمودة –أول مايو)

وُلد القديس جرجس في مقاطعة كبادوكية في آسيا الصغرى (وإليها يعود لقبه الكبادوكي) (١) (٢٨٠) من عائلة مسيحية ثرية. وكان أبوه أنسطاسيوس ذا مركز هام في الإمبراطورية الرومانية أيام دقلديانوس حتى أنه عُين أميراً لفلسطين، واسم أمه ثاؤبستا (ثيئوبيستا). وكانت له أختان: كاسيا ومدرونة.

وقد رباه والداه منذ طفولته وصباه على الإيمان المسيحي ومحبة الله. ولما بلغ ١٤ سنة عرف الإمبراطور بإيمان والده أنسطاسيوس، فهدده بكل وسيلة وضغط عليه لكي يتراجع عن إيمانه ولكنه تمسك بإلهه فأمر الإمبراطور بقطع رأسه.

<sup>(\*)</sup> القراءات: رو۸: ۲۸-۳۹، ۱بط ٤: ۱-۱۱، أع١٦: ١٦-٣٤، لو٢١: ١٦-١٩.

<sup>(</sup>١) لتمييزه عن القديسين المصريين الشهيدين مارجرجس الإسكندري، ومارجرجس المـزاحم (أي يزاحم أخويه) من دميره (محافظة الدقهلية).

مع تصاعد نوبة الإضطهاد نزحت الأم بأولادها إلى مدينة اللـــد Lud (لُدّه) (واسمها القديم ديو سبولس) وهي موطنها الأصلي بفلسطين حيث كانت تمتلك أراض هناك.

التحق جرجس بالجيش لما كانت سنّه ١٧ سنة، وصار قائد مائة، ولبسالته منحه الإمبراطور لقب أمير وعينّه قائداً لخمسمائة حندي. وفيما بعد صار والياً على عدة بلاد.

بعد ثلاث سنوات صار الإيمان المسيحي محرَّماً رسمياً وبصورة عامة عندما أصدر دقلديانوس المنشور رقم (١) بإجبار المسيحيين على عبادة الأوثان وإلا يُحكم عليهم بالموت، مما جعل جرجس يبادر فينطلق إلى نيقوميديا (أسيا الصغرى) حيث مقر الإمبراطور، ودخل عليه وهو محتمع بحاشيته، وأمسك بمنشور الملك ومزّقه صائحاً فيه: "إلى مهى تصبون غضبكم على المسيحيين. أن المسيح هو إلهنا الحقيقي القادر على كل شيء".

بدا جرجس في شجاعته هذه متهوراً لا يخاف، والإمبراطور أحس بالإهانة والتحدي، فغضب عليه جداً وهدده بالموت إن لم يتراجع عن مسلكه. ولكنه من جانبه كان قد أعد نفسه للموت، فوزع أمواله وأخلى سبيل عبيده.

مع هذا فقد حاول الإمبراطور ملاطفته وتقديم الوعود والمكافأة إن عاد إلى صوابه (!)، بل وعده بأن يزوجه ابنته. فأوهمه جرجس بالموافقة فأعداده الإمبراطور إلى قصره، ولكنه اكتشف أنه لا يزال على إيمانه وأنه يصلي ويسبح إلهه. فبدأ معه سلسلة من العذابات أستخدمت فيها أفظع الوسائل الوحشية، ولكن الرب كان يقيمه سليماً معافى، حتى أنه أثر في الجنود الذين كانوا يعذبونه وآمن بعضهم بالمسيح، كما أن ابنة الإمبراطور نفسها هالها صموده وإيمانه و ثباته، فأعلنت هي أيضاً إيمانها مما جعل أباها في غضبه يقتلها حنقاً.

وجربوا معه القتل بتناول السم، فكان يرشم علامة الصليب على كأس السم، ويتجرعه فلا يضره شيء، على حسب وعد الرب (يو١٤: ١٢).

فاستعان الإمبراطور بساحر اسمه أثناسيوس، الذي اقترح عليه أن يُطلب منه إقامة ميت لإثبات زيف إيمانه، ولكن القديس المحاهد رفع قلبه إلى السماء وصلى فقام الميت. وكانت النتيجة أن الساحر نفسه حثا على ركبتيه أمام جرجس يطلب العفو ويعلن إيمانه، فكان نصيبه الموت.

واستمر التعذيب سبع سنوات<sup>(۱)</sup>، وهو صامد صابر متمسك بإلهه وإيمانه به، والرب ينجيه ويشفي حراحاته. وقد تأثرت الإمبراطورة ألكسندرا باحتماله وما حازه من آلام، فحاولت الدفاع عنه والتأثير على الإمبراطور بالعفو عنه، ولكنه ظل متشدداً/ وهي لم تستطع المقاومة وأعلنت إيمانها، فأمر الملك بقتلها ونالت إكليل الشهادة.

في نهاية المطاف ربطوا القديس في ذيل حصان راكض، وطافوا به شوارع لُدة، وفي النهاية قطعوا رأسه (٣٠٣ أو ٣٠٧)، ونال إكليل الشهادة الذي تمناه، وحمل حسده مؤمن محب اسمه سقراط ودفنه. ولما جاء الملك قسطنطين، الذي ختم عصر الاستشهاد، شيد له كنيسة كبيرة نقلوا إليها حسده، وحددها الإمبراطور يوستنيانوس.

ولما دخل العرب المنطقة هدموا الكنيسة، فأعاد بناءها الصليبيون، ولكن من حديد هدمها القائد صلاح الدين، وأُعيد بناؤها، ولا تزال قائمة حتى اليوم على شاطئ البحر المتوسط<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۲) في ذو كصولوجية الشهيد مارجرجس في التسبحة: سبع سنين أكملها القديس جيورجيـوس والـ ۷۰ ملكاً المنافقين يحكمون عليه كل يوم و لم يقدروا أن يميلوا أفكاره ولا إيمانه المــستقيم ولا عظم محبته في الملك المسيح.

<sup>(</sup>٣) أرزنا (قي ٢٠١٥) كنيسته الأولى للروم الأرثوذكس في مدينة الله، التي تقع على شاطئ المتوسط شمال يافا في فلسطين المحتلة، والتي تحوي القسم الأكبر من رفاته الموضوع في صندوق في مغارة نهبط إليها عبر سلم ضيق من عدد كبير من الدرجات، وفي الداخل أيضا عدد من السلاسل الحديدية التي قيد بما الرومان الشهيد.

فيما بعد (١٩ أبيب) نُقل جزء من الجسد، إلى ديسر القديم مارجرجس بمصر القديمة، ومعه عدد من السلاسل الغليظة التي كان مقيداً بحا. كما تحوي كنيسته في ميت دمسيس (دقهلية) جزءاً من الجسد وتحتفل بعيده احتفالاً كبيراً يأمّه الآلاف. ويسمون مارجرجس "سريع الندهة" أي سريع الاستجابة للتدخل وانقاذ المتضايقين. وكثيراً ما ظهر كضابط يرتدي زيه الرسمي الأبيض على حصانه السريع. وتتم معجزات كثيرة في عيده سواء الشفاء أو إخراج الشياطين.

وتعيد الكنيسة القبطية بعيد استشهاد القديس مارجرجس في ٢٣ برمودة (أول مايو)، وتعيد الكنائس الغربية له في ٢٣ أبريل.

والقديس جرجس يحتل مركزاً فريداً بين الشهداء لاحتماله ألوان العذاب، وللمعجزات الكثيرة التي تتم باسمه على مدى السنين.

كما أن دولاً كثيرة في العالم تتخذه شفيعاً أبرزها بريطانيا التي أعلنته رسمياً حامياً للإمبراطورية منذ القرن السابع عشر، وتضع صورته على عملتها المالية، وصار اسم جورج رمزاً للإنجليز. كما أنه له موقعه الرفيع في



روسيا واليونان والنمسا وأسبانيا والبرتغال شفيعاً ورمزاً للبطولة، وتحتل صورته النياشين.

وأيقونة القديس مارجرجس التقليدية تمثّله وهو في ردائه العسكري منتصراً يمتطي حصاناً، ويطعن بحربته تنيناً مخيفاً وعلى البعد تقف فتاة. والتنين يمثل إبليس وكل عناصر الشر وأعداء الكنيسة، والفتاة تمثل الكنيسة أو كل من في ضيقة.

# عيد مارمرقس (\*) (۳۰ برمودة – ۸ مايو)

#### - البداية:

يعود أصل القديس مرقس، أحد السبعين (لو ١٠: ١-١٢) وكاتب أقدم الأناجيل القانونية، ومؤسس كنيسة الإسكندرية، إلى مدينة قورينة (سيرين) وهي ضمن الخمس مدن الغربية (١) Pentapolis

<sup>(\*)</sup> إنجيل القداس: يو ٢: ١٢ - ٢٥.

<sup>(</sup>۱) المدن الخمس الغوبية كانت حاضعة لحكم البطالة طوال حكمهم لمصر (القرن الثالث قبل الميلاد) إلى أن احتلها الرومان (۷۶ ق م)، وكانت تسكنها حالية يهودية غنية كبيرة. وأسماء هذه المدن: (۱) كيرين (أو كيريني أو قورينة أو سيرين (كوريني أو إيريانولوس أو أدرنابوليس درنا) المدن: (۱) كيرين (أو كيريني أو قورينة أو سيرين وتسمى الجبل الأخضر وقليماً القيروان القيروان (غير التي في تونس) والتي ينتسب إليها سمعان القيرواني الذي حمل صليب يسوع (مره ١٠) (غير التي في تونس) والتي ينتسب إليها سمعان القيرواني الذي حمل صليب يسوع (مره ١٠) ووكيوس القيرواني (أع١٠) الذي حدم في أنطاكية، (٢) باركة Barca (برقة) أو بتولمايس، وحالياً المرج، (٣) أرسينوي (على اسم أم بطليموس) أو توشيرا Taucheira حالياً طوكرا، (٤) بونيس Apollonia (برنيق، أو المحالية بعد يوم الخمسين (أع٢: ١٠)، وحالياً سوسه. وبلغ الإيمان الإسكندرية والخمس مدن الغربية بعد يوم الخمسين (أع٢: ١٠)، وعرفنا عن أبلوس الإسكندري الفصيح المقتدر في الكتب الذي أتى من الإسكندرية إلى أفسس ثم إلى كورنئوس يكرز بالمسيح ويفحم اليهود (أع٨: ٢٤ - ٢٨)، ١ كو٣: ٤، ٥).

ضمن حدود ليبيا.

وينتسب القديس مرقس إلى عائلة ثرية، وأبوه أريسطوبولُس وأمه مريم. وهو أصغر من المسيح بثلاث سنوات تقريباً، واسمه العبري يوحنه (ومعناه الله حنان أو يتحنن)، ولقبه الأممي مرقس (ومعناه مطرقة أو هرّاوة) (أع٢: ١٢، ٢٥، ١٥: ٣٧).

ولما كانت سن مرقس ١٨ سنة، هاجرت أسرته مع يهود كثيرين إلى فلسطين، بعد أن أغار البرابرة على منطقتهم واستولوا على أملاكهم (في عهد أغسطس قيصر)، وسكنوا أولاً في قانا الجليل، ثم حاءوا إلى أورشليم (٢).

#### ■ مرقس وبرنابا:

ارتبطت حياة مرقس بخاله برنابا المشهود له، ورفيق القديس بولس في خدمته (أع١١: ٢٢-٢٤، ٣٠، ١٣: ٢، كو٤: ١٠)، والذي عاش فترة في قبرص (أع٤: ٣٦). كما ارتبط مرقس أيضاً بالقديس بطرس الذي كان زوجاً لابنة عم أو خال أريسطوبولس أبيه، وكان مرقس له بمثابة الابن بسبب فارق السن (١بطه: ١٣). كما يذكر البعض أيضاً أنه يمت بقرابة إلى توما الرسول.

#### ■ بیت مرقس:

هكذا تضافرت هذه العلاقات لكي يصير مرقس أيضاً واحداً من جماعة المسيح المؤمنة به والكارزة باسمه. كما كانت أمه إحدى المريمات التي تبعن المسيح مع سائر النساء، كما كانت في العلية يوم الخمسين. بل أن بيت عائلته صار مكان اجتماع المعلم بتلاميذه، وفي أعلاه كانت عليّة صهيون، المكان المفضل للرب (مر١٤: ٥٠)، وفيه غسل الرب أرجل

<sup>(</sup>٢)يذكر سفر الأعمال أن يهود الإسكندرية والقيروان كوّنوا حالية مستقلة لها مجمعها (أع٦: ٩).

تلاميذه وأكل الفصح معهم (مر١٤: ١٣-١٦، لو٢٢: ١٠-١١) ورسم سر الإفخارستيا (مت٢٦: ٢٦-٢١، مر١٤: ٢٢-٢٥، لو٢٢: ١٩، ٢٠)، وفيه اختبأ التلاميذ بعد الصليب والموت (لو٢٤: ٣٣، يو٢٠: ١٩)، وظهر لهم فيه الرب بعد قيامته (لو٢٤: ٣٣-٤، يو٢٠: ١٩-٢٩)، وفيه حلل الروح القدس يوم الخمسين، ومنه انتشر الإيمان إلى العالم كله (أع١: ١٣، ١٤، ٢: ١-٤).

هكذا صار بيت القديس مرقس في أورشليم أول كنيسة في العالم (أع٢١: ١٢)، ومركزاً لأول جماعة مؤمنة للشركة والصلاة وكسر الخبز، وفيه صلّت الكنيسة من أجل بطرس وهو في السجن، وبعد خروجه جاءهم فيه (أع٢١: ٥، ١٢) (٣).

### ⇒ خدمته أيام الرب ومع القديس بولس:

بدأ القديس مرقس حدمته بعد أن عينه الرب ضمن السبعين عير الاثنى عشر (لو ١٠: ١-٢٤)، وهو تبع الرب خلال سنوات حدمته وسمع تعاليمه ورأى معجزاته، ويذكر التقليد أنه كان ضمن من حضروا عرس قانا من الرسل. وسجَّل حدمته ومعرفته هذه في إنجيله الذي يعتبر أقدم الأناجيل الأربعة، ولكنه لا يشير إلى نفسه ولو بالرمز (٥). كما لم يخْف أنه هرب كسائر

<sup>(</sup>٣) وهو صار أيضاً مقراً للقديس يعقوب (ابن حلفي) وأسقفية أورشليم، وعُقد فيه المجمع الأول (أع٥١: ٦)، ثم صار كنيسة باسم العذراء، هدمت سنة ٧٠ مع هدم الهيكل وأورشليم، وأعيد تجديدها، وصارت منذ القرون الأولى مقراً للأسقفية السريانية في القدس.

<sup>(</sup>٤) في عيد القديس مرقس (٣٠ برمودة) نلاحظ أن كل القراءات عن اختيار الرســـل وعملـــهم وسلطانهم، تأكيداً على أنه من السبعين.

<sup>(</sup>٥) يجمع الآباء والدارسون، لأن الرب صنع الفصح في بيت مرقس، أن القديس مرقس كان هو الرحل حامل جرة ماء. اتبعاه. حامل جرة ماء. اتبعاه. وحينما يدخل فقولا لرب البيت أن المعلم يقول أين المتزل حيث آكل الفصح مع تلاميذي. فهو يريكما علية كبيرة مفروشة معدة. هناك أعدًا لنا" (مر ١٤ : ٣٠ - ٥٠) لو ٢٢: ١٠ - ١٠).

التلاميذ، عندما أمسك بالرب أعداؤه وساقوه إلى الصليب (٦).

وبعد حلول الروح القدس يوم الخمسين، انطلق مرقس يكرز بالخلاص. وساعده أنه كان قد تعلم في صغره اليونانية واللاتينية والعبرية، ودرس العهد القديم. وكانت بدايته مع القديس بولس، الذي كان حالب برنابا أول من اقترب من شاول بعد إيمانه (سنة ٣٨)، وقدمه إلى سائر التلاميذ، الذين كانوا يخشونه في البداية (أع٩: ٢٧). كما ذهب برنابا إلى طرسوس وجاء بالقديس بولس إلى أنطاكية، وحمل العطايا إلى فقراء أورشليم (سنة ٤٤- ٤٥) بناء على تكليف الكنيسة (أع١١: ٢٥، ٣٠).

هكذا رتبت النعمة أن يرافق موقس اثنين من الكبار: حاله بونابه ورسول الأمم بولس، في حدمة أورشليم (أع٢١: ٢٥)، ثم في الرحلة الكرازية الأولى (حوالي ٥٥ أو ٤٧-٤٩)، حيث عبروا البحر من سلوكية (ميناء أنطاكية القديم) إلى قبرس (أع١٣: ٣)، ثم أقلعوا من بافوس إلى برجة بمفيلية (٥٥)، وهنا فارقهما مرقس وعاد إلى أورشليم (أع١٣: ١٣)، ثما أعتبره القديس بولس تحللاً من الالتزام والجدية الواجبة.

وبعد أن أكمل بولس وبرنابا عملهما عادا إلى أنطاكية، ثم كُلف مع آخرين بالذهاب إلى أورشليم لمناقشة مسألة الختان التي ينادي بها السبعض كشرط ملازم للإيمان. وانعقد المجمع الرسولي الأول (٤٩) الذي تكلم فيه بطرس ويعقوب، وانتهوا إلى أنه يجب فقط الامتناع عن ذبائح الأصام والدم والمخنوق والزنا، وحمل الرسالة بولس وبرنابا (ومعهما يهوذا برسابا وسيلا) إلى الكنيسة في أنطاكية.

<sup>(</sup>٦) "وتبعه شاب لابس إزاراً، فأمسكه الشبان فترك الإزار وهرب منهم عارياً" (مر١١:١٥).

ومع بدء الرحلة الثانية التي عبر فيها بولس إلى أوروب (٥٠-٥٠)، طلب برنابا أن يرافقهما مرقس، ولكن بولس، وقد ساءه تصرف مرقس السابق رفض أن يكون مرقس معهما، واضطر برنابا للانسسحاب مسن الرحلة، وعاد مع مرقس بحراً إلى قبرس التي استشهد فيها القديس برناب (أع٥١: ٣٦-٣٩). ويختفي اسم مرقس من سفر الأعمال لحوالي عسشر سنوات، بعدها نرى المياه تعود إلى مجاريها مع القديس بولس، الذي بحسب رسالته من سجنه الأول في روما (٢١- ٣٣) إلى أهل كولوسي بحسب رسالته من عنه الأول في موما (٢١- ٣٣) إلى أهل كولوسي وأنسيمُس وأرستر حُس ويقول عنهم "العاملون معي لملكوت الله السذين وأنسيمُس وأرستر حُس ويقول عنهم "العاملون معي لملكوت الله المذين حوله في سجنه، مع تيخيكُس صاروا في تسلية" (أي الذين حففوا عنه محنة السمين)، وهو يوصي الكولوسيين بمرقس عندما يأتي لخدمتهم (كو٤: ١٠، ١١)، كما يدكر اسمه أيضاً في رسالته لفليمون (فل٤٢).

و لما كان القديس بولس في سجنه الثاني (بين عامي ٦٤ و ٦٧) قبل استشهاده، وفي رسالته الثانية إلى تيموثاوس، نعرف أن مرقس يخدم معه في أفسس، والقديس بولس يطلب من تيموثاوس أن يأتي سريعاً وأن يُحضر مرقس معه "لأنه نافع لي للخدمة" (٢تي٤: ٩-١١).

## عن خدمته خلال سنوات الغياب في سفر الأعمال:

هناك عدة روايات: الأولى ترجح ذهاب القديس مرقس وحده إلى مسقط رأسه (٤٢)، في السنة الأولى لحكم كلوديوس قيصر، وربما قبل ذلك بسنتين أو ثلاث أيام حكم كاليجولا، حيث قضى سنتين في كيريني، وأسس فيها أول كنيسة، كما أسس كنائس ورسم أساقفة في باقي الخمس مدن الغربية، ثم ذهب إلى الإسكندرية وأمضى فيها حوالي سبع سنوات يبشر ويؤسس كنيستها.

بعدها عاد إلى أورشليم وحضر المجمع الأول (٥١)، وانطلق لملاقاة القديس بولس في روما، وذهب لخدمة كولوسيي وأفسس، ورافق تيموثاوس في زيارته للقديس بولس في سجنه الأخير، وبقى في روما حتى استشهاده (٦٨). بعدها سافر شمالاً في إيطاليا إلى البندقية يبشرها بالإنجيل. ومن حديد يعود إلى الخمس مدن، حيث رسم لوكيوس القيرواني كأول أسقف عليها (الذي استشهد وقت استشهاد القيديس مرقس)، ثم إلى الإسكندرية للمرة الثانية حيث استشهد (٦٨) في عيد القيامة.

والرواية الثانية تقول بأن القديس بطرس (٢) وزوجته والقديس مرقس نزلوا إلى مصر للكرازة وافتقاد الجالية اليهودية في بابليون والإسكندرية. وكان اليهود في بابليون منذ الزمن القديم لا يتكلمون اليونانية، فكان وجود مرقس، الذي يعرف اليونانية واللاتينية والعبرية (الآرامية)، مساعداً لخدمة القديس بطرس، الذي كتب هناك رسالته الأولى للأمم الذين تشتتوا من حراء الاضطهاد في أورشليم (١ بط ٥: ١٣)، بعدها عاد إلى أورشليم وفيها أيضاً كتب القديس مرقس إنجيله (٢١) (بحسب القديس يوحنا فم الذهب)، ثم ذهب إلى الإسكندرية.

<sup>(</sup>٧) يدعم هذا الاتجاه أن سفر الأعمال يذكر أن القديس بطرس بعد حروجه من السجن "رحل إلى مكان أخر" (أع١٢: ١٧) (حوالي ٤٣) ويقصد بهذا المكان مصر (بابلون أو بابليون) الذي يشير إليه في ختام رسالته الأولى "تسلم عليكم الجماعة المختارة في بابل ومرقس ابني (وهم اليهود المتنصرون المقيمون هناك الذين آمنوا يوم الخمسين)" (١ بطه: ١٣). على أن البعض يقول أن القديس بطرس قصد ببابل: روما بالجاز (كما يذكر سفر الرؤيا- ١٨: ٢، ١٦، ١٦، ١٩، ١١، الذي استخدم هذا الرمز بعد استشهاد القديس بطرس بثلاثين سنة)، وهدفهم أن يجعلوا علاقة القديس بطرس بثلاثين سنة)، وهدفهم أن يجعلوا علاقة ويستخدم اسم بابل)، أو ألها آشور، ولكنها لم تكن ضمن الولاية الرومانية، فنسبتها إلى بابليون مصر تبدو الأكثر احتمالاً، رغم أن بابليون تبدو مجهولة للكنائس الغربية، والتي فقدت بحدها السابق ولا تستحق أن يُكتب عنها.

أما بحسب الرواية الثالثة فإن برنابا أحد مرقس ابن أحته من قـــبرس إلى الإسكندرية، بعدما رفض بولس أحده في رحلته الثانية، حيث كرزا هناك معاً.

#### بین القدیس مرقس والقدیس بطرس:

هناك توجه واضح في الكنيسة الغربية للإعلاء من شأن القديس بطرس على حساب القديس مرقس، والإقلال من شأنه لدرجة ألهم يجردون القديس مرقس من إيمانه فترة تجسد الرب، وأنه قبل الإيمان على يله القديس بطرس بعد قيامة الرب (بالرغم من أن المعروف أن بيت أم مرقس شهد فصولاً كبيرة من خدمة الرب). بل ألهم ينسبون إنجيل القديس مرقس في حقيقته إلى القديس بطرس وأنه من إملائه (٨)، وهو الذي أرسله من روما لكرازة أهل البندقية. كما ينسبون الفضل في كرازة القديس مرقس، في مصر والخمس مدن الغربية، إلى القديس بطرس، ويعوّلون كثيراً على عبارة القديس بطرس "مرقس ابني" (١بطه: ١٣)، ويفسرونها على أنه ابنه في الإيمان وليس بسبب فارق السن المعروف.

وسفر الأعمال يسجل مرافقة القديس مرقس للقديس بولس في رحلته الكرازية الأولى، وأيضاً وهو في سجنه الأول في روما، وإرساله للخدمة إلى كولوسي، وطلبه أن يأتي إليه من أفسس مع القديس تيموثاوس وهو في سجنه الثاني في روما (٦٧) قبل استشهاده. وسفر الأعمال يسجل مشاركته الخدمة مع عدد من الرسل، ولكن ليس مع القديس بطرس. فمرقس لم يكن يوماً خادماً أو تلميذاً لبطرس وإنما خادماً للمسيح وأحد السبعين.

<sup>(</sup>٨) ذكر البابا بولس السادس ذلك يوم تسليم جزء من رفات القديس مرقس في روما إلى وفد الكنيسة القبطية في ١٩٦٨/٦/٢٢.

وقبل هذا كله فهم ينادون بأن القديس بطرس سبق القديس بولس في الكرازة بالمسيح في روما وهو أسقفها الأول. ولأنهم يعتقدون أن الرب أعطى بطرس وحده مفاتيح ملكوت السموات، أي جعله رئيس التلاميذ، فيصير بالتالي كرسي روما هو الكرسي الأول والأعلى بين الكراسي الرسولية.

ولكن الكتاب يسجل أنه بحسب ترتيب الرب وجماعة التلاميذ، صار القديس بولس رسولاً للأمهم (أع٩: ١٥، ٢٢: ٢١، غهل ٢٠ العديس وسائر الرسل، وبطرس تحديداً، للختان (اليهود) (٩). وبالتالي فإن القديس بولس هو المؤهل للكرازة في روما، وههو (٨٥) كاتب الرسالة إلى رومية (١٠) وحامل الجنسية الرومانية. وهو الذي سعى للذهاب إلى رومها كي يرفع دعواه إلى قيصر، وهو يعرف اللغتين اليونانية واللاتينية، إلى حانب الآرامية طبعاً.

و بالفعل فإن القديس بولس - بحسب سفر الأعمال - وصل إلى روما بعد رحلة قاسية كاد فيها أن يغرق في البحر، وأقام فيها سنتين (٦٦-٦٣)

<sup>(</sup>٩) على أن كرازة القديس بطرس لكرنيليوس قائد المئة من الكتيبة الإيطالية (أع ١٠١) في قيصرية، كانت بأمر الرب ولفتح الباب للكرازة للأمم بغير تحفظ، باعتبارهم بحسب السشريعة الموسوية نحسين. وكانت كرازة القديس بطرس له هي الاستثناء الذي يثبت القاعدة، وحاصة أن القديس بطرس كيهودي كان يتحفظ من التعامل مع الأمميين، فجاءته الرؤية أنه لا يوجد في البشر حليقة الله ما هو دنس أو نحس (أع ١٠: ١٥، ٢٨، ١١: ٩). وفي رسالة غلاطية المكتوبة بعد هذه الحادثة بستة عشر عاماً يذكر القديس بولس تعيينه رسولاً للأمم وبطرس للختان (غل ٢٠ ٧٠).

<sup>(</sup>١٠) كان للقديس بولس مبدأ يشير إليه في هذه الرسالة: "كنت محتوصاً أن أبشر هكذا. ليس حيث سُمي المسيح لئلا أبني على أساس لآخر" (روه ١: ٢٠). فلو كان القديس بطرس قد بشر قبله في روما لما بشر فيها القديس بولس. وبحسب القديس أوريجانوس (١٨٥-٥٤) فأن القديس بطرس، كما ذكر في رسالته الأولى، بشر في اليهودية ثم أنطاكية وبنطس وغلاطية وكبادوكية وأسيا وبثينية (١بط ١: ١)، وذهب إلى روما في أواخر حياته مقبوضاً عليه للمحاكمة (٥٦) واستشهد مصلوباً منكس الرأس.

يكرز بالإنجيل في سجنه (أع٢٨: ٣٠-٣١)، وأرسل من سجنه (٦٢) أربع رسائل إلى أفسس وفيليي وكولوسي وإلى فليمون. ومكتوب أنه التقى مع وجهاء اليهود (أع٢٨: ٢١، ١٧) الذين لم يكونوا يعرفون شيئاً عن المسيح. فأين هي إذاً كرازة القديس بطرس التي سبقته (والتي قيل أنحا كانت سنة ٤٢ أو ٤٩)؟ ونعرف أن القديس بطرس كان خادماً عظيماً ومبشراً ممتلئاً بالروح والقوة، وعظته يوم الخمسين غيرت ثلاثة آلاف، مما يدل على أن القديس بطرس لم يبشر في روما قبل القديس بولس.

وكيف لا يذكر القديس لوقا شيئاً عن كرازة القديس بطرس في روما التي قضى فيها كما يقولون ٢٥ سنة، مع أنه لم تفُتُه تفاصيل كثيرة صغيرة (منها أن القديس بولس حلق شعر رأسه في كنخريا- أع١١٨: ١٨)!!

## ■عن كرازة القديس مرقس في الخمس مدن ومصر (الإسكندرية):

وصل القديس مرقس إلى الإسكندرية قادماً من الخمس مدن الغربية، راجلاً فيما يبدو، حتى أن حذاءه قمراً في المسيرة الطويلة، وصادفه اسكافي فدخل إليه طالباً إصلاح حذائه. وفجأة صرخ الإسكافي وقد دخل المخراز في يده وأصابه بجرح، وصاح باليونانية: ايس ثيئوس، (يا الله الواحد). فكان هذا مدخل القديس مرقس لتبشير الإسكافي (وكان اسمه أنيانوس أو حنانيا) بالإله الحقيقي، بعد أن مد يده وشفى جرحه. واستضافه أنيانوس وأعلن إيمانه وعمده هو وأهل بيته (الا)، وصار بيته أول كنيسة وأعلن إيمانه وعمده هو وأهل بيته أول أسقف لكنيسة الإسكندرية من بعده، ورسم معه ثلاثة كهنة وسبعة شمامسة.

وخلال سنوات خدمته في الإسكندرية، أسس القديس مرقس مدرسة الإسكندرية اللاهوتية العريقة، التي تخرج فيها كبار اللاهوتين، وعين

<sup>(</sup>١١) قيل أنه كان في مريوط (غرب الإسكندرية) وقتها جماعة يهودية ممن كانوا قد آمنوا يوم الخمسين في أور شليم، وفي القرنين الثاني والثالث كان بما عشرات الأديرة.

يسطس لإدارتها (وهو صار فيما بعد أسقف الإسكندرية الـسادس)، وفي القرون التالية توالى على إدارة مدرسة الإسكندرية القديـسون بنتينوس (١٨٠) وكليمنـدس (١٩٠-٢٢) وأوريجـانوس (٢٢٥-٢٥٢) ثم ديونيسيوس (٢٣٣).

#### =استشهاده:

وفي السنة الرابعة عشرة لحكم نيرون، وكان المسيحيون يحتفلون بعيد القيامة (٢٩ برمودة) وصادف ذلك عيد الإله سيرابيس، فقبض الوثنيون على القديس مرقس، وربطوه بحبل غليظ (في ذيل حصان) وأخذوا يجرونه في شوارع الإسكندرية، وهم يصيحون "جروا التنين (الثور) إلى مرعبى البقر (بوكاليا)"، حتى قمرأ حلده وأُثخن حسده بالجراح، ثم ألقوه في السجن. فظهر له ملاك الرب ليعزيه ثم ظهر له المخلص. وفي اليوم التالي أخذوه وسحلوه من جديد وهو يصلي من أجلهم، حتى أسلم الروح شهيداً من أجل سيده (وسنّه ٦٥ - ٦٦ عام). وبعد موته أرادوا حرق حسده، ولكن هبت عاصفة ممطرة أطفأت النيران. وأخذ المؤمنون حسده ودفنون في الكنيسة التي دعيت على اسمه (١٢).

#### ■عن جسد القديس مرقس:

ظل حسد القديس مرقس مدفوناً في مكانه حتى سنة ٢٤٤م، (وكانت الكنيسة منذ ٢٥١ قد صارت في يد الروم الملكانيين) إلى أن جاء بعض البحارة الإيطاليين وسرقوا الرأس (سنكسار ٨ طوبة)، ولكن الواقعة أكتشفت وأُبلغ بها عمرو بن العاص، الذي كان قد فتح مصر، وأمر

<sup>(</sup>١٢) في بوكاليا (مرعى البقر) التي تطل على الميناء الشرقية. (٣٠ برمودة، الذي كان يقابل ٥٠ أبريل، الذي تحتفل فيه الكنائس الغربية بعيد استشهاده، وهو يقابل عندنا ٨ مايو بسبب التعديل الجريجوري).

بعقاب السارقين، وسلّم الـرأس للبطريـرك الـــ ٣٨ البابـا بنيـامين (٦٢٣- ٢٦٢) الذي كان متخفياً في الصعيد، وأعطاه عشرة آلاف دينار. فبنى لرأس القديس مرقس كنيسة سُميت المعلقة في شارع المسلة جنـوب الإسكندرية، بينما ظل الجسد في حوزة الملكانيين في بوكاليا. وقيل أنه لما حاول الروم الاستيلاء على الرأس، نُقلت إلى دير القديس أنبا مقار حيث كان يختفي البابا زخارياس (١٠٠٤-١٠٣٠). ثم انتقلت إلى بيوت عدد كبير من كبار الأقباط وبعدها أعيدت إلى الكنيسة وبُني لها ضريح حـاص كبير من كبار الأقباط وبعدها أعيدت إلى الكنيسة وبُني لها ضريح عظام قديسين لإخفائها.

وحتى بداية القرن الثامن عشر، كان كل من الآباء البطاركة في اليوم التالي لرسامتهم يأتون إلى الكنيسة بصحبة الإكليروس، ويحتضن الرأس المقدس، أو يتبارك منها مع الشعب، ويجدد الكسوة المحيطة بها. ثم توقف هذا التقليد في عهد البابا بطرس الـ ١٠٤ لحماية رأس القديس مرقس بعد أن تعرضت للسرقة أكثر من مرة.

أما عن الجسد، فقد حدث في القرن التاسع (بين ١٥٥ و ٢٨٩) أن جاء بحارة من البندقية واحتالوا على الكهنة لأخذ الجسد بقصد حمايته، ومن ثم إعادته بعد هدوء الأحوال، ووضعوه في كنيسة بالبندقية أحترقت في ٩٧٧. ثم بنوها مكالها كنيسة كبرى (١٠٥١)، استُكمل بناؤها في القرن الثامن عشر، وجرى تجديد وترميم القبة سنة ١٩١٢.

<sup>(</sup>١٣) تُبنى حالياً في البندقية كاتدرائية قبطية على اسم القديس مرقس تشرف عليها إيبار شيتنا في ميلانو (الأنبا كيرلس النائب البابوي لكنائس أوروبا).

#### ■عودة الجسد إلى مصر:

وفي اليوم التالي (١٩٦٨/٦/٢٥) كان الاحتفال بافتتاح كاتدرائية القديس مرقس، بحضور رئيس الجمهورية جمال عبد الناصر وإمبراطور أثيوبيا هيلاسلاسي والمطارنة والأساقفة وكبار رحال الدولة والسنعب القبطي، ووُضع الجسد في موقع أُعد له خصيصاً في مبنى الكاتدرائية.

واحتفلت البندقية أيضاً بهذه المناسبة في العام التالي (٢٥ أبريل ١٩٦٩)، وشارك في الاحتفال وفد كنسي قبطي من المطارنة والأساقفة يتقدمهم الأنبا ميخائيل مطران أسيوط الراحل.

### ■عن إنجيل القديس مرقس:

إنجيل مرقس هو أقدم الأناجيل الأربعة بــشهادة الدارســين وآبــاء الكنيسة، والذي اعتمد عليه القديسان متى ولوقا. ويعود تاريخ كتابته إلى ما قبل حراب أورشليم (مر١٣، ١٤) (بين عــامي ٤٠، ١٧). وكتبــه باليونانية للأمم (حاصة الرومان)، وهناك من يقول أنه كتبه باللاتينيــة ثم

تُرجم إلى اليونانية (١٤). ويلاحظ أنه كان يُترجم الكلمات الآرامية الغيير مفهومة للأمم (مرسر ١٤، ١٥، ١٤) ، ١٤، ١٤، ١٤، ١٥، ١٤، ١٥، ١٤، ١٥، ١٤، ١٤، ١٥، ١٤)، كما كان يشرح الغامض في السياق (مر٧: ٢-٤، ٢٦، ١٤، ١٢، ١٢). وبالمقابلة مع إنجيل القديس متى الذي كتب لليهود، يُلاحظ قلة اقتباس هذا الإنجيل من العهد القديم.

وإنجيل مرقس إنجيل مركز وأقصر الأناجيل (١٦ أصحاحاً)، وإن كتب أحداث المحاكمات بالتفصيل باعتبار أن الصليب والقيامة هما محور الإنجيل. ولاشك أنه استقى من الرسول بطرس ما لم يكن رآه أو يعرف من حوانب حياة الرب. كما أنه نقل إلى القديس بولس ما رآه من حياة المسيح. وعندما كتب القديس بولس "فإنني سلمت إليكم في الأول ما قبلته أنا أيضاً.... حسب الكتب (١كوه١: ٣، ٤) فهو يقصد بالكتب هنا (إضافة إلى العهد القديم) إنجيل القديس مرقس الذين كان متاحاً وحده في حياة القديس بولس.

والقديس مرقس هو أول من استخدم كلمة "إنجيك" ويقصد به الكرازة أو البشارة المفرحة (مر١: ١، ١٥، ١٥، ٨: ٣٥، ١٠، ٢٩: ١٠، ٢٠، ١٠، ١٠، ١٠، ١٠). ويبدأ إنجيله مباشرة "بدء إنجيل يسوع المسيح ابن الله" (مر١: ١)، فالإنجيل ينتسب إلى يسوع المسيح، وهو ابن الله.

وهو في السياق يخفي نفسه تماماً ولا يخاطب القارئ، فقط هناك إشارتان خفيتان عنه في شخص "حامل جرة ماء" الذي أعد الفصح، و"الشاب الذي تبع المسيح من بعيد وهرب عارياً لما أمسك به الشبان".

<sup>(</sup>١٤) في المراجع أن القديس مرقس ربما كتب إنجيله على مراحل: بالآرامية أثناء الخدمة مع القديس بطرس الذي استقى منه ما لم يره من الأحداث، واللاتينية واليونانية أثناء الخدمة مع القديس بولس، ثم في الإسكندرية باليونانية. وهناك من يقول بكتابته في روما بعد استشهاد القديسين بطرس وبولس.

وهو في ذكره سمعان القيرواني بالاسم، واسمي ابنيه، يكشف أنه يعرفه وأنه يعود إلى بلدة نشأته (القيروان إحدى الخمس مدن).

## ■القديس مرقس في الطقس الكنسي:

الكنيسة تلقب القديس مرقس ناظر الإله (ثيئوريموس)، كما تقرنه بالإنجيل فتسميه مارمرقس الإنجيلي (ايفانجيليستيس). وهي تستخدم القداس الإلهي الذي وضعه القديس مرقس، والذي أكمله وأضاف إليه القديس كيرلس والمعروف بالتالي بالقداس الكيرلسي.

وترسم الأيقونة القديس مرقس حالساً يكتب إنجيله وأسد وديع يربض عند قدميه. ويعود الأمر إلى أن إنجيل القديس مرقس يبدأ برئير الأسد "صوت صارخ في البرية.." (مر١: ٣). كما أن الأسد هو رمز إنجيل مرقس ضمن الأربعة أحياء المذكورة في سفر الرؤيا (رؤ٤: ٧). ولما اتخذ إيطاليو البندقية القديس مرقس شفيعاً لهم أقاموا تمثالاً في ساحة كنيسة القديس مرقس على شكل أسد مجنح هو رمز البندقية.

كما يسجل التاريخ أيضاً أن القديس مرقس ووالده أريسسطوبولس، وهما في طريقهما إلى الأرض المقدسة، لاقاهما أسد ولبؤة. فطلب أبوه إليه أن يهرب وأنه هو للذي سيتعرض للوحشين ويفدي ابنه، ولكن مرقس لم يخف وصلى فاستكان الأسد واللبؤة، ولم ينلهما أذى حتى أن أباه آمن بالرب.

#### \* \* \*

كل الأجيال المسيحية في بلادنا مَدينة بالإيمان للقديس مرقس الذي استشهد على أرضنا، وأعطانا إنجيل يسوع المسيح، بل ورسم للكنيسة كيف تصلي وتجتمع في سر الإفخارستيا، وهو هيّأ الطريق لآلاف الشهداء من بعده، ومئات الآباء يقتفون خطاه ويعلمون الإيمان.

ويا أبانا القديس مرقس ابن بلادنا، ومبشرنا بمخلص العالم، صلِّ عنا أمام العرش الإلهي ليغفر الرب لنا خطايانا.



# أعياد شهر بشنس

- عيد الصعود
- الصعود الإلهي يين عمل المسيح وحياة المؤمنين
- عيد رئيس الملائكة ميخائيل (١٢ بشنس ٢٠ مايو )
- عيد القديس باخوميوس أبي الشركة (١٤ بشنس ٢٢ مايو)
  - عيد دخول المسيح أرض مصر ( ٢٤ بشنس أول يونيه )
    - عيد العنصرة
    - قوة من الأعالى
    - الروح القدس بين العهدين

## \* ay 1 lane (\*)

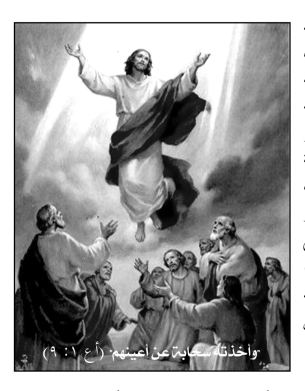
الحجود الإلمي بين عمل السيح وحياة الرومنين

بعد أحداث الصليب الدامية، يوم الجمعة، وما رافقها من تخلى معظم التلاميذ عن سيدهم، وإنكار أحدهم له، وتطوع واحد منهم لتسليمه لأعدائه مقابل ثلاثين من الفضة! ومن ثم انطواء التلاميذ على أحزاهم بعد موت المعلم ولجوئهم إلى عُليّة أحكموا غلق أبواها تحت وطأة الخوف، حاءت قيامة السيد فجر الأحد لتبدد ظلمات الخوف واليأس والحزن ولتغمر التلاميذ بفيض من الفرح والسلام والقوة.

وخلال أربعين يوماً تالية كان الرب يظهر لتلاميذه ويحدثهم عن الأمور المختصة بملكوت الله (أع ٣:١)، ويمنحهم السلام والمجاهرة محل الخوف والانطواء، ويعدّهم للكرازة بالخلاص الذي تم. واختار الرب أن يكون لقاؤه

<sup>(\*)</sup> **القراءات: عشية**: مز ٦٨: ٣٢–٣٤، لو9: ٥١–٦٦؛ **باكر**: مز٦٨: ١٨، ١٩، مرو١٦: ١٢–٢٠؛ **القداس**: ١تي٣: ١٣–١٦، ابط٣: ٥٥–٢٢، أع١: ١-١٤، مز٢٤: ٧، ٨، لو٢٤: ٣٦–٥٣.

الأخير مع تلاميذه على جبل الزيتون الذى طالما اجتمع مع تلاميذه عنده، وقال لهم كلماته الأخيرة بألا يبرحوا أورشليم انتظاراً لموعد الآب (يو ٤١:١٦، ٢٦، ٢٦:١٥)، عندما يتوشحوا بقوة الروح القدس ويخرجوا للشهادة للمسيح، بدءاً من أورشليم وإلى أقصى الأرض (أع ٤:١-٨). ثم أخرجهم خارجاً إلى بيت عنيا، ورفع يديه وباركهم. ثم انفرد عنهم، وفى هدوء ومجد ارتفع الرب وأحذته سحابة عن أعينهم (أع ٤:١).



كان تعلق عيونهم بالسماء (أع ١١:١) ورجوعهم إلى أورشـــليم بفـــرح عظيم (لو ٢:٢٤) كأن ما يتوقعونه قد تم بالفعل.

والكنيسة إذ تحتفل بالصعود كواحد من الأعياد السيدية الكبرى، لتدرك أهمية هذا الحدث الكبير في مسيرة الخلاص الذي بدأ عملياً بالتجسد الالهي والميلاد المتواضع ومن ثم تتابعت حلقاته، بالآلام والصليب والموت والقيامة، والصعود وحلول الروح القدس، والجيئ الثاني لإعلان الخلاص الأخير وتمجيد المؤمنين (في ٢٠٠٣-٢١)، عب ٢٠٢٩، ٢٨، ١بط ١٥٠).

وها نحن هنا نعرض لدور الصعود في مسيرة الخلاص. من ناحية بالنسبة لعمل المسيح، ومن ناحية في حياة المؤمنين.

#### ■ الصعود في حياة المسيح:

#### (١) قد أكمل العمل الذي أعطيتني لأعمل قد أكملته (يو ١١٤٤):

إن صعود المسيح إلى السماء يعلن عملياً تمام العمل الذي بدأه السرب على الأرض، مشيراً إلى ذلك وهو على الصليب قبل أن يسلم الروح (يو ٢٠:١٩). فهو من أجل خلاص الإنسان قد جاء وقبل عار الصليب وذاق ألم الموت لأجل كل واحد (عب ٢:٢)، ومحا الصك الذي علينا وسمّره بالصليب مصالحاً الإنسان مع الله (كو ٢:٢١) أف ٢:٣١–١٩)، وأباد الذي له سلطان الموت، أي إبليس. ولما أكمل كل شئ ارتفع إلى السماء.

## 

المسيح نزل إلى عالمنا من أجل خلاصنا. وإلى الأرض، التي طرد إليها آدم يوماً، حاء وعاش مثله بالعرق والدموع، وافتقر لكى نستغنى، وجاع وعطش لكى نشبع ونرتوى، وتعرى لكى نكتسى بالبر.. وبالتعب والآلام حصل لنا على الراحة.

ولكنه لم يكن من هذا العالم (يو ٢٣:٨)، ولا هو من أرض التعب هذه، والدموع ليست من نصيبه فهو لم يخطئ قط (عب ١٥:٤)، و لم يأت ليصنع مُلكاً على الأرض (يو ٢:٥١)؛ وفي حواره الشهير مع بيلاطس أعلن أن مملكته "ليست من هذا العالم" (يو ٣٦:١٨).

نعم.. هو ملك بل "ملك الملوك" (رؤ ١٦:١٩)، ولكنه لا يملك مسن هنا، ولكن من فوق. وكما نزل من فوق صعد إلى فوق (يو ١٣:٣، أف ٤:٩، ١٠) حيث العرش السمائي، يملك على القلوب التي آمنت به وتمتعت بخلاصه، والتي ليس لها مثله هنا مدينة باقية لكن تنتظر العتيدة (عب ١٤:١٣).

(٣) في المجد "مجدنى أنت أيها الآب عند ذاتك بالمجد الذى كان لى عندك قبل كون العالم" (يو ١٧٥٥):

المسيح عاد إلى مجده.

عندما تجسد الرب أحلى نفسه من المجد الذي كان له مع أبيه بلا بداية، وأخذ صورة عبد (في ٧:٢). وبعد الآلام والموت قام وصعد إلى السماء ودخل مجده بجسده – الحامل آثار الجراحات – والذي أخذه من مريم العذراء. فتمجد الناسوت بمجد اللاهوت، وصار في عرش الله فوق كل رياسة وسلطان وقوة وسيادة (أف ١:٥١-٢١).

وهكذا كان ينبغى أن الذى "احتمل الصليب مستهيناً بالخزى" (عب١١: ٢) يعود إلى مجده ليجلس "فى يمين العظمة فى الأعالى" (مر ١٩:١٦) لكى تكتمل الحقيقة، فيتواجه اتضاع التنازل مع رفعة الصعود، وعار الصليب بقوة القيامة، وظلمة الموت بنور الحياة الجديدة "مستحق هو الخروف المذبوح أن يأخذ القدرة والغنى والحكمة والقوة والكرامة والمجد والبركة.. وكل خليقة.. سمعتها قائلة للجالس

على العرش وللخروف البركة والكرامة والجدد والسلطان إلى أبد الآبدين (رؤ ٥:٥-٤).

#### (٤) رأس الكنيسة "وهو رأس الجسد الكنيسة" (كو ١٨:١):

شدة قوة الله تتبدى فيما عمله في المسيح "إذ أقامه من الأموات وأجلسه عن يمينه في السماويات .. وأخضع كل شيء تحت قدميه .. وإياه جعل رأساً فوق كل شيء للكنيسة التي هي جسده الذي يملأ الكل في الكل" (أف ٢٠:١-٢٣).

يسوع المسيح الذي صعد إلى السماء هو رأس الكنيسة التي تضم المؤمنين به في كل زمان ومكان المتحدين فيه بالروح القدس والمتآزرين معاً في الرأس الواحد والجسد الواحد .. ومن رأس الكنيسة تنحدر على المؤمنين – حسد المسيح – كل بركة روحية وكل قوة في السماء من الذي دُفع إليه كل سلطان "إذ صعد إلى العلاء سبى سبياً وأعطى الناس عطايا" (أف٤٠٨). وكانت أولى ثمار صعود المسيح إنسكاب الروح القدس على الكنيسة يوم الخمسين وحلوله الدائم فيها إلى إنقضاء الدهر. وبالروح ينضم كل يوم إلى الكنيسة الذي يخلصون، وفيه يثبتون، وبه يبكّتون ويتعزون، وفيه ينالون المواهب، وبه يشهدون للحق ويحتملون الضيقات ويمسكون بالحياة الأبدية.

(٥) وسيط وشفيع "وسيط العهد الجديد يسوع" (عب ٢٤:١٢)، الأنه يوجد إله واحد ووسيط واحد بين الله والناس الإنسان يسوع المسيح الذى بذل نفسه فديم لأجل الجميع" (١٦ي٢:٥، ٦):

المسيح يقف في السماء في يمين عرش الآب، وفي يديه وقدميه آثار المسامير وفي حنبه طعنة الحربة وفي جبهته حروح الشوك، وسيطاً بين الله والناس، وفي حسده يحمل أوراق اعتماده لهذه الوساطة التي احتاز من أجلها رعب الصليب وهول الموت "خروف قائم كأنه مذبوح "(رؤ ٥:٥).

نعم .. هو الوسيط الواحد الوحيد، لأن من مثله كان باراً وارتضى أن يبذل نفسه فدية عن كثيرين، مصالحاً إياهم مع الآب الذى أعلن "إنى أكون صفوحاً عن آثامهم ولا أذكر خطاياهم فيما بعد "(عب٨:١٢).

علاقتنا مع الآب هي بالإبن "ليس أحد يأتي إلى الآب إلا بي "(يو ٢:١٤)، والله لا يعاملنا إلا في شخص إبنه المتحد بنا، أو كما يقول أحد قديسي الغرب: "إن الله عندما ينظر إلى العالم لا يرى فيه، بنوع ما، غير ابنه والناس فيه كافة، وليس في قلبه تعالى سوى يسوع المسيح أو من يسوع المسيح".

يسوع المسيح وسيط لعهد جديد، أعظم وأفضل، ورئيس كهنة عظيم إلى الأبد على رتبة ملكى صادق، "دخل مرة واحدة إلى الأقداس (بذبيحة نفسه) فوجد فداءً أبدياً (عبه: ١٢)، "وصار لجميع الذين يطيعونه سبب خلاص أبدى" (عبه: ٩). "إذ هو حى فى كل حين ليشفع فيهم" (عبه: ٢٥).

هناك رجاء أبدى، لكل خاطىء يتوب، فى غفران خطاياه. لأن شفيعنا الأبدى هو "رئيس الكهنة العظيم" الذى قدم نفسه ذبيحة حب فصنع فداء أبدياً "يا أولادى أكتب إليكم هذا لكى تخطئوا. وإن أخطأ احد فلنا شفيع عن الآب، يسوع المسيح البار، وهو كفارة لخطايانا. ليس لخطايانا فقط بل لخطايا كل العالم أيضاً" (١يو٢:١، ٢).

### ■ الصعود في حياة المؤمنين:

(۱) لنا فوق مكان أنا امضى لأعد لكم مكانا. وإن مضيت وأعددت لكم مكانا آتى أيضا وآخذكم إلى حتى حيث أكون أنا تكونون أنتم أيضا (٢:١٤):

عندما يقول لنا المسيح أنه مضى ليُعد لنا مكاناً فإن نظرتنا إلى الحياة كلها تتغير عند هذه الحقيقة. فهنا ليس مكاننا الدائم ولكنه فوق، وحياتنا

هنا هى عربون حياتنا عنده، وبالإيمان نسلك لا بالعيان، وبه نتجاوز الزمان والمكان وآلام وأمال الزمان الحاضر، وبه ننظر إلى ما لا يُرى، وما لا يفنى ولا يتغير.

المسيح ينادى مؤمنيه "أنتم لستم من العالم" (يوه ١٨:١) ويدعوهم أحباء لا عبيداً (يو ١٥:١٥). والكتاب يقول عنهم إلهم "شركاء الطبيعة الالهية" (٢ بط ٤:٤)، شركاء في النعمة (ف ٤:١٧)، بني الملكوت، أولاد الله، قديسين، روحيين، هياكل الله، أعضاء في جسد المسيح، أعضاء المسيح للقداسة، ورثة الملكوت، أهل بيت الله، "فإن كنتم فمتم مع المسيح فاطلبوا ما فوق حيث جالس عن يمين الله. إهتموا بما فوق لا بما على الأرض لأنكم قدمتم مستترة مع المسيح في الله" (كو٣ : ١ -٣).

لنا فوق مكان، بذل المسيح دمه لكى ينقلنا إليه، وصعد إلى السماء لكى يعده لنا، وسيأتى لكى يأخذنا إليه. فلنسهر إذاً ونصح ولا نغفل لئلا يأتى العريس فيجدنا نياماً. ولنثبّت وجوهنا نحو مكاننا السماوى مهما كانت الاغراءات لتحويل عيوننا نحو العالم الذى "يمضى وشهوته". والكتاب يحذرنا "تمسّك بما عندك لئلا يأخذ أحد إكليلك" (رؤ ٢:٢١).

(Y) معنا كل الأيام وها أنا معكم كل الأيام إلى إنقضاء الدهر" (مت ٢٠:٢٨):

هذه هي كلماته الأخيرة قبل أن يرتفع.

إنه يصعد أمامنا ويغيب عن عيوننا ولكنه يقول أنه معنا، ويجب أن نمسك بمذا الوعد الصادق ولا نرحيه.

معنا في كل الظروف: في الشدة والفرح، في الصحة والمرض، في النجاح والفشل. معنا مع الأحباء وأمام الأعداء، معنا في الوطن والغربة. هو معنا. نقشنا على كفه (إش٢١٦٤) فكيف ينسانا.

هو أحبنا محبة أبدية لذا ادام لنا الرحمة ووعد أن يكون معنا كل الأيام. وعندما يكون معنا يقاسمنا الآلام فتخف حدتما. ويـــشاركنا الأفـــراح فيتضاعف شعورنا بما.

هو معنا، بروحه القدوس، الماكث فينا، الشاهد له، المرشد إلى جميـع الحق، المذكّر بكل ما قاله لنا.

هو معنا، في كلمة الإنجيل، نور الحياة " من يسمع كلامسى ويـــؤمن بالذي أرسلني فله حياة أبدية" (يو ٥: ٢٤).

هو معنا ، فى سر الافخارستيا .. "من يأكل جسدى ويشرب دمى فله حياة ابدية وأنا أقيمه فى اليوم الأخير" ( يو ٢:٤٥) هو معنا: الباب، والطريق، والحق، والحياة.

(٣) وسيأتى إن يسوع هذا الذي إرتفع إلى السماء سيأتى هكذا كما رأيتموه منطلقا إلى السماء" (١١١١):

لم تكن المرة الأولى التي جاء فيها ذكر هذا الأمر.

قبل التجلى صرح يسوع لتلاميذه عن آلامه وموته وقيامته وأن "ابن الإنسان سوف يأتى فى مجد ابيه مع ملائكته وحينئذ يجازى كل واحد حسب عمله " (مت ٢٠١٦). وفى يوم الثلاثاء من أسبوع آلامه تنبأ يسوع عن بحيثه الأخرير "وتبصرون إبن الإنسان آتياً على سحاب السسماء بقوة ومجد كشير" (مت ٢٠:٢٤). وفى حديثه الوداعى بعد الفصح أعلن لتلاميذه أنه بعد أن يمضى ليعد لهم مكاناً سيأتى أيضاً ليأخذهم إليه (يو ٢:١٤).. وها هى السماء تؤكد من جديد فور إرتفاعه بعد قيامته إنه "سيأتى هكذا" (أع ١:١١).

وفى الرسائل نجد إشارات عديدة لجيء الرب العظيم: ظهور بحد الله العظيم ومخلصنا يسوع المسيح (تي ١١:٢–١٣)؛ "وكما وضُع للناس أن يموتوا مرة ثم

بعد ذلك الدينونة هكذا المسيح أيضاً بعد ما قدم مرة لكسى يحمسل خطايسا كثيرين سيظهر ثانية بلا خطية للخلاص للذين ينتظرونه" (عب٢٧٠-٢٨)؛ "متى أُظهر المسيح حياتنا فيحنئذ تُظهَرون أنتم أيضاً معه فى المجد" (كو٣:٤)

ولزمان طويل كان هتاف الكنيسة الأولى "ماران آثا" أى الرب قريب. وعندما وضعت الكنيسة قانون الإيمان ضمنته هذه الحقيقة "وسيأتى فى مجده ليدين الأحياء والأموات".

نعم .. سیأتی الرب لیکمل خلاص قدیــسیه (۱بـط۱:٥)، ولیملــك (إش ۲۳:۲۶، رؤ ۱۱:۲۰)، ویدین (۲تی۱:۵؛ یه۱۰، رؤ ۱۱:۲۰–۱۳)، ویتمجد فی قدیسیه (۲تس۱:۱۰).

أما الساهرون فإلهم يحيون على هذا الرجاء المبارك (تى١٣:٢)، بل هم منتظرون وطالبون "سرعة مجىء يوم الرب" (٢بط١٢) الذى "سيمسح كل دمعة من عيوهم"، ويعطيهم أن يكونوا مثله (ف٣:٢١، ١يـو٣:٢) ويملكوا معه (٢تى٢:٢، ١رؤ٥:١٠، ١٠:٠) وينالوا "إكليل البر" (٢تى ١٤:٤، ١بط٥:٤).

وعلى هذا الرجاء يتحملون كل ضيقة وألم واضطهاد وضعف ولقاء الموت من أجل يوم يلتقون فيه مع العريس ويظهرون "معه في المجد" (كو٣:٤)، وفي حياتهم يخلعون أعمال الظلمة ويلبسون أسلحة النور، ولا يصنعون تدابيراً للجسد لأجل الشهوات (رو٣١:١١-١٤)، حتى لا يفاحئهم الموت بغتة كالمخاض للجلى، ولا يُضعف رجاءهم غفلة الكثيرين من حولهم وإلهماكهم في ملذات الحياة دون أن يلقوا بالاً لليوم الذي سوف يباغتون به.

فلنفتح أبواب قلوبنا لسكنى الرب، فإتيانه إلينا الآن هــو عربــون إجتماعنا به يوم مجيئه الثاني.

## عيد رئيس الملائكة ميخائيل

(۱۲ بشنس–۲۰ مایو)

لا يذكر الكتاب اسم الملاك الذي دحرج الحجر عن باب قبر المسيح (١)، وحلس عليه، ولكنه يقول "وإذا زلزلة عظيمة حدثت. لأن ملاك الرب (بغير تحديد) نزل من السماء وجاء ودحرج القبر عن الباب وجلس عليه. وكان منظره كالبرق ولباسه أبيض كالثلج. فمن خوفه ارتعد الحراس وصاروا كأموات. فأجاب الملاك وقال للمرأتين (مريم المحدلية، ومريم الأحرى أم يعقوب): لا تخافا أنتما فأي أعلم أنكما تطلبان يسوع المصلوب. ليس هو مهنا لأنه قام كما قال. هلما انظرا الموضع الذي كان مضطجعاً فيه. واذهبا سريعاً قولا لتلاميذه أنه قام من الأموات. ها هو يسبقكم إلى الجليل. هناك توفه. ها أنا قد قلت لكما. (مت ٢٨٠ ا -٧).

<sup>(</sup>١) قسمة عيد القيامة والخمسين بدورها تذكر أن "رئيس الملائكة نزل من السسماء ودحرج الحجر عن فم القبر وبشر النسوة حاملات الطيب" دون أن تشير إلى اسمه.

ويذكر إنجيل مرقس الحدث، بمجيء النسوة الثلاث إلى القبر و"الحجر قد دُحرج لأنه كان عظيماً جداً. ولما دخلن القبر رأين شاباً جالساً على اليمين لابساً حُلة بيضاء فاندهشن. فقال لهن لا تندهشن. أنتن تطلبن يسوع الناصري المصلوب. قد قام. ليس هو ههنا. هوذا الموضع اللذي وضعوه فيه. لكن اذهبن وقلن لتلاميذه ولبطرس إنه يسبقكم إلى الجليل هناك ترونه كما قال لكم" (مر ٢ ١ : ٢ - ٧).

وفي إنجيل لوقا نرى رجلين (ملاكين) بثياب براقة (لــو٢٤: ٤)؛ وفي إنجيل يوحنا كانت مريم المجدلية وحدها ونظرت "ملاكين بثيــاب بــيض جالسين واحداً عند الرأس والآخر عند الرجلين حيث كانا جسد يسوع موضوعاً" (يو ٢٠: ١٢).

وإذا كان أحد الملاكين هو الملاك ميخائيل، فمن يكون الملاك الثاني؟ ومن الممكن أن الملاك ميخائيل هو من دحرج الحجر عن باب القبر، ولكنه لم يكن وحده، وكان برفقته ملاك أخر أو أكثر من الجند السماوي<sup>(٢)</sup>.

+ ولكن ذكْر الملاك ميخائيل يأتي في سياق آخر: ففي رسالة يهوذا إشارة إلى حدث يتعلق بجسد موسى النبي الذي بدا أن إبليس يريد أن يأخذه فمنعه رئيس الملائكة ميخائيل "محاجاً عن حسد موسى قائلاً له لينتهرك الرب" (يه ٩).

<sup>(</sup>٢) ليس غريباً أن يكون هناك ملائكة حول المسيح، وهم كانوا مع الملاك المبشر للرعاة (لو٢: ١٣)، وكانوا يرافقونه في رحلة الذهاب إلى مصر والعودة منها، ومكتوب أنه جاءت ملائكة تخدمه بعد التجربة على الجبل (مت٤: ١١، مر١: ١٣)، وأن ملاكاً مع السماء ظهر ليقويه وقت معاناته في بستان جثسيماني (لو٢٢: ٣٤). وأن "ملائكة وسلاطين وقوات مُخضعة له" (١بط٣: ٢٢). ومن الطبيعي لرئيس ملائكة يقوم بمهمة كبرى، مثل دحرجة الحجر عن باب القبر بعد قيامة السرب، أن يكون برفقته ملائكة كثيرين تحت رئاسته.

+ كما يذكر النبي دانيال في سفره أن "ميخائيل واحد من الرؤساء الأولين جاء لإعاني" يقولها وهو واقف يشهد أمام رئيس مملكة فارس (دا ۱۰: ۱۳). ويذكره دانيال مسانداً للشعب زمان الضيق قبل القيامة الأحيرة "في ذلك الوقت يقوم ميخائيل الرئيس العظيم القائم لبني شعبك ويكون زمان ضيق لم يكن منذ كانت أمة" (دا ۱۲: ۱).

وفي النصين السابقين وحدهما يُذكر أن ميخائيل رئيس ملائكة. وحتى جبرائيل المبشر بالتجسد وولادة يوحنا يذكره الكتاب كملك السرب (لو ١: ١١) أو جبرائيل الملاك (الواقف قدام الله) (لو ١: ١٩، ٢٦) وليس كرئيس ملائكة.

+ وفي سفر الرؤيا إشارة إلى حرب في السماء بين ميخائيل وملائكته والتنين وملائكته "فطُرح التنين العظيم الحية القديمــة المــدعو إبلــيس والشيطان الذي يضل العالم كله، طُــرح إلى الأرض وطُرحــت معــه ملائكته. وسمعت صوتاً عظيماً قائلاً في السماء: الآن صار خلاص إلهنا الذي وقدرته وسلطان مسيحه، لأنه قد طُرح المشتكي على إخوتنا الذي كان يشتكي عليهم أمام إلهنا نهاراً وليلاً، وهم غلبــوه بــدم الخــروف وبكلمة شهادهم ولم يحبوا حياهم حتى الموت" (رؤ ١٢ : ٧-١١).

+ وللملائكة دورهم عند موت الأبرار، وفي مجيء الرب الثاني. والرب يقول عن مثل الحنطة والزوان: أن "الزرع الجيد هو بنو الملكوت. والخصاد هو انقضاء العالم. والحصادون هم الملائكة... يرسل ابن الإنسان ملائكته فيجمعون من ملكوته جميع المعاثر وفاعلي الإثم.. حينئذ يضيء الأبرار كالشمس في ملكوت أبيهم" (مت١٠ ١٠ ٨٠-٢٠).

وفي مثل الغني ولعازر يذكر الرب أن لعازر حملته الملائكة إلى حضن إبراهيم (لو ٢٦: ٢٦)، كما ألهم يصحبون الرب في مجيئه: "ومتى جاء ابن الإنسان في مجده وجميع الملائكة القديسين معهد..." (مت ٢٥: ٢١، اتس ٤: ١١، ٢٣س).

+ والملائكة هم "أرواح خادمة مرسلة للخدمة لأجل العتيدين أن يوثوا الخلاص" (عب١: ١٤). وهم جند الرب (١مل٢٢: ١٩)، وأدواته و مبعوثوه يحملون أو امره ورسائله للبشر، أو لخدمتهم أو لتعزيتهم ومعونتهم وإنقاذهم. وبحسب قول الرب أهم "كل حين ينظرون وجه أبي اللذي في السماوات" (مت١٨: ١٠) ومن موقعهم الأثير هذا يستمدون كرامتهم وسط المؤمنين. فالله أرسل ملاكين لانقاذ لوط وعائلته من سدوم التي أحرقت بالنار (تك ١٩: ١٦)، و**يعقوب** وهو يبارك ابني يوسف يقول "الله الذي رعاني منذ وجودي إلى هذا اليوم، الملاك، الذي خلصني من كل شر، يبارك الغلامين" (تك٤٨: ١٥، ١٦). والله أرسل ملاكه فسد أفواه الأسود فلم تمس دانيال (دا٦: ٢٢). والملاك جبرائيل بشر زكريا الكاهن بميلاد يوحنا والعذراء بميلاد ابن الله (لو ۱: ۳۰، ۳۰: ۳۳). وملاك الرب أخرج التلاميذ من السجن (أع٥: ١٩)، كما فتح باب السجن لبطرس (أع١١: ٦-١٠)، ثم لبولس وسيلا (أع١٦: ٢٣-٢٦)، وهـو ظهـر **لكرنيليوس** كي يلتقي بطرس ويعلن إيمانه (أع١٠: ٣-٦). وكـــثير مـــن ظهورات الرب في العهد القديم كانت على هيئة ملاك (يش٥: ١٤).

+ والكنيسة تذكر في تحليل الخدام رؤساء الملائكة (الأربعة المنيرين): ميخائيل وغبريال (جبرائيل) وروفائيل وسوريال.

+ والملائكة كشفعاء يحملون طلبات المؤمنين إلى العرش الإلهـي، والله يرسلهم لمساندة مؤمنيه. ولرؤساء الملائكة خاصةً قــدرة لتقــديم المعونــة لأولاد الله، وتجري باسمهم المعجزات في الأديرة والكنائس<sup>(٣)</sup> الـــي علـــى اسمهم وفي أعيادهم.

<sup>(</sup>٣) مثل كنيسة الملاك البحري (شمال شرق القاهرة) وكنيسة الملاك القبلي بمصر القديمة.

# عيد القديس باخوميوس أبي الشركة (١٤ بشنس-٢٢ مايو)

القديس باخوميوس (باحوم أو النسر) هو واضع نظام السشركة في الحياة الرهبانية، التي بدأت فردية (بالتوحد) على يد القديس أنطونيسوس. وهو رتب قواعد هذا النظام من ناحية العبادة والعمل المشترك والطعام على مائدة واحدة، مع مبادئ الرهبنة الأخرى: الطاعة وعدم الاقتناء والاتضاع والحدمة. وهو جمع أصحاب كل حرفة من الرهبان في بيت وحدهم (خبازين، نجارين، مزارعين). ولكل دير رئيس ووكيل وأمين (ربيتة). وكان مركزه (طابانا) قرب مدينة فاو الحالية (محافظة قنا) شرق النيل. وكان يجتمع برهبان كل الأديرة في رأس السنة القبطية، وزاره في ديره القديس وكان يجتمع برهبان الكرازة.

(۱) و لم يكن بين رهبان ديره أحد في درجة الكهنوت، ولا حتى باخوميوس نفسه الذي رفض أن يرسمه البابا أثناسيوس قساً، فكان يأتيهم كاهن من كنائس القرى المحاورة، لإتمام حدمة القداس يومي السبت والأحد. وظل هذا الأمر لمدة عام بعد انتقاله.

وُلد باخوم من أبوين وثنيين ثريين حوالي سنة ٢٨٩ في إسنا (إقليم طيبة). ولم يكن سعيداً بعبادة والديه، وكان يظهر احتقاره للأوثان وصار جندياً في سن العشرين، وذهب في حملة بقيادة السضابط (والد الملك قسطنطين فيما بعد) وقائد حيش دقلديانوس لإخضاع الحبشة. ولما دخلوا مدينة ديوسبولي، احتاج الجنود إلى الماء والطعام فخرج الأهالي وأكرموهم وعرفوا ألهم مسيحيون، وتأثر بسلوكهم ومجبتهم كما أنه كان متأثراً بسلوك الشهداء الأقباط من ناحية تمسكهم بإيماهم واحتمالهم الآلام. فرفع قلبه إلى السماء طالباً أن يعرفه الله عن الإله الحقيقي وكيف يمجده ويخدم اسمه.

ولما عاد إلى وطنه ترك الجندية ومال إلى أن يدرس مبادئ المسيح. فذهب إلى كنيسة ثيئوسكوبوس (ناظر الله) وانخرط في سلك الموعوظين. وساندته النعمة ورؤى السماء وشجعته على السير في طريقه الجديد. وبعدها قبل العماد بيد الأنبا سيرابيون أسقف دندرة في عيد الفصح (٢١٤). وصار في نهج الفضائل. وذهب إلى أسوان وصار تلميذاً للقديس بلامون المتوحد (٢) الذي حذره من مشقة طريق الرهبنة، ولكنه ألح في قبوله وصار ابناً له. وبعد سنوات توفى المعلم ولكن باخوم كان قد اشتد عدوده الروحي وصار هو أباً لكثيرين (٣).

ورغم حبه للتوحد والعزلة إلا أنه كان يدرك صعوبة الرهبنة الانفرادية للمبتدئين بما قد يعطل مسيرهم ويجعلهم ينسسحبون من هذا النهج ويكسرون نذرهم. من هنا أنشأ نظام الشركة لممارسة الحياة المسيحية كعائلة واحدة يقتسمون العبادة والعمل المشترك، ويختبرون محبتهم بعضهم

<sup>(</sup>٢) للأنبا بلامون دير بناحية القصر (مركز نجع حمادي- قنا) لم يزل عامراً إلى اليوم.

<sup>(</sup>٣) قَبِل أخوه يوحنا الإيمان، وبعد سنوات من الجهاد قضى ١٥ سنة راهباً في هذا الدير ثم انتقل. كما دَعا أخته للرهبنة (بغير أن يسمح لها أن تراه). ولما قبلت التكريس للرب شيد لها ديراً للراهبات (٣٤٠) تحت إشرافه.

لبعض. ويظل طريق التوحد مفتوحاً الأصحاب القامات العالية.

وقد ذاعت شهرة القديس باخوميوس ونظامه الديري، فأقبل عليه الكثيرون من مصر ومن أنحاء العالم حتى أجتمع في أديرته أكثر من ٧٠٠٠ راهب. وفي البداية كانت لغته القبطية، الوحيدة التي يعرفها عائقاً في الاتصال بمن يأتي من خارج البلاد، ولكنه استطاع فيما بعد أن يعرف بعض اليونانية، وقيل أنه وُهب التكلم بألسنة كإحدى مواهب السروح القدس بعد أن استجاب الرب لطلبته.

ولما دنا أجله عين الراهب بترونيوس ليتولى قيادة الرهبنة ولكنه لم يعش طويلاً، فعين بعده الراهب هوريسيوس، ولما يعين أقرب تلاميذه إلى قلبه وهو تلميذه تادرس (تواضروس) Theodoros، الذي ترهبن وهو في الثانية عشرة من عمره (3)، إشفاقاً عليه من حمل الرئاسة الثقيل وما تأخذه من الوقت عما قد يعطّل من نموه في الفضيلة. ولكنه طلب إليه أن يقوم بدفنه ويحتفظ عمكانه سراً. على أن تادرس صار فيما بعد رئيساً للدير، ووقت نباحته كان في الدير ثلاثة آلاف, اهب.

وانتقل باخوميوس من هذا العالم في نحو سنة ٥٠٤، متجاوزاً سن المائة، وترك في دير طابانا ١٤٠٠ راهب.

وفي تاريخ الكنيسة أنه نــشأت أديــرة في الغــرب تتبــع النظــام البـــاخومي، منـــها واحـــد في



القسطنطينية باسم القديس باخوميوس ويتبع قوانينه وفيه ٥٠٠ راهب.

<sup>(</sup>٤) الذي اقتفت أمه أثره وانضمت إلى دير النساء.

# عيد دخول المسيح أرض مصر (\*) (٢٤ بشنس – أول يونيه)

لمصر أن تتيه وتزهو بين بلاد العالم، فهي البلد الوحيد الذي زاره الرب طفلاً مع أمه العذراء ويوسف النجار، فاستضافهم مرحّباً، كما أن شعبها هو أول الشعوب الأممية التي جاء الرب وبشرها بالخلاص.

وهو قد جاء إلى مصر في الحقيقة لاجئاً من طغيان ملوك ورؤساء كان القتل وسيلتهم السهلة للتعامل مع قضاياهم حتى ولو كان قتل من جاء لخلاصهم.

وهروب العائلة المقدسة من بيت لحم إلى مصر والعودة بعد موت هيرودس و جلوس أرخيلاوس (أي رئيس الشعب) ابنه ملكاً على اليهودية،

<sup>(\*)</sup> القواءات: عشية: مزه ١٠: ٣٣-٢٤، مت؟: ١٢-١٧؛ باكو: مزه ١٠: ٢٢-٢٤، مست١: ١٥-٣٢؛ القداس: أف ٢: ١٠-٢٨، مت٢: ١٥-٣٣. القداس: أف ٢: ٢٠-٢٨، مت٢: ٣١-٣٠. القال عن "خط سير رحلة العائلة المقدسة" في الكتاب الثاني عشر من "نور الحياة" (ص ٢٠٦-٢١٢).

سجّله إنجيل معلمنا متى في أعداد قليلة (١)، إلا أن التقليد والتاريخ وما خلّفته هذه الرحلة وراءها من آثار أضاف كثيراً من التفاصيل عن هذه الزيارة المباركة (٢) التي فسّرت لماذا قال الوحي قبل قرون "مبارك شعبي مصر " (إش ٢٥:١٩)، وهي أضافت إلى ما تتمع به مصر من مكانة في الكتاب المقدس (٣)، فهي جنة "كجنة الرب كأرض مصر " (تك ١٠:١٣). ومواطنوها أهل حكمة " هذّب موسى بكل حكمة المصريين " (أع٧:٢٢).

### ■ ملاحظات أولية:

(١) مصرنا هي أرض الآباء والأنبياء والرسل: إبراهيم ويوسف ويعقوب والأسباط، وموسى وهارون ويشوع، ودانيال، ويقال أنه دُفن في مصر الأنبياء أليشع وإرميا وحزقيال (وربما دانيال أيضاً). ويتردد أنه جاءها القديسان بطرس ولوقا. وكان مبشرها الأول القديس مرقس، الذي استشهد على أرض الإسكندرية، كما بشر التلميذان سمعان القانوي وبرثلماوس (نشائيل) حنوب مصر.

(۲) يذكر الكتاب مصريين كثيرين لعبوا أدواراً هامة في التاريخ الإنساني بينهم أكثر من فرعون وأكثر من ملكة، وإسماعيل ابن هاجر المصرية زوجــة إبراهيم، وزوجة إسماعيل، وأسنات زوجة يوسف التي أنجبت لــه منــسى وافرايم، وصفورة زوجة موسى، وابنة فرعون زوجة سليمان الحكيم.

<sup>(</sup>١) الكنيسة القبطية (المصرية) تقرأ هذا الجزء من الإنجيل، في الأحد الأول من شهر طوبه، الـــذي يذكر ملابسات الهروب من بيت لحم إلى مصر ثم العودة. ولكنها تحتفل بعيد دخــول العائلـــة المقدسة إلى مصر في ٢٤ بشنس (الذي يوافق أول يونيو) آخذة في الاعتبار فترة الشهور الأربعة التي استغرقتها الرحلة من الناصرة حتى الدخول إلى تخوم مصر (العريش).

<sup>(</sup>٢) لمتابعة خط سير الرحلة من بيت قحم إلى مصر والعودة إلى الناصرة يرجى الرجوع إلى ملحق رقم ١ في نماية الكتاب.

<sup>(</sup>٣) عنَّ "مصر في الكتاب المقدس" راجع الكتاب الثالث مــن "نـــور الحيــــاة" (ص٢٣-٢٥)، والكتاب الثاني عشر (ص٢١٣-٢٥).

(٣) مصر وحدها بين كل بلاد العالم التي تباركت بزيارة المسيح والعذراء، بل بإقامتهما فيها ما يقرب من سنوات أربع. وهي لم تكن أقرب البلاد إلى وطنه [فهناك الأردن وسورية وفينيقية (لبنان)]. ولم تستقر العائلة في أول مدينة على الطريق، وإنما حابت البلاد وأقامت في مدنما وقراها وعاشت بين ظهرانيها، وتكلمت لغة المصريين، وأكلت كما يأكل أهلها، وشربت من ماء النيل. وفي كل بقعة زارتما أو أقامت فيها حلت فيها بركة الرب وأمه "الممتلئة نعمة". وفيما بعد تأسست فيها الكنائس والأديرة والمزارات المقدسة في الدلتا، والصحراء الغربية، وفي مصر القديمة، وعلى امتداد طريق الصعيد، وصارت منارات للخلاص والبشارة السارة. من هنا فإن مصر تظل موضع فخرنا بالانتساب إليها مهما تغيرت الأحوال وتباينت حقوق المواطنة.

#### ■ ما وراء الهروب من بيت لحم إلى مصر:

(١) أن مسلسل آلام الرب لم يبدأ فقط أثناء حدمته، آخذاً في التصاعد حتى بلغ مداه عند الجلحثة وفوق الصليب، وإنما قد بدأ منذ ميلاده حيث لم يكن له موضع في المترل ولم يُتح له إلا مذود الخراف المعّدة مثله للذبح (لو٢:٧). ولم يستقر به المقام طويلاً، كرضيع يحتاج إلى عناية حاصة، إلا أن الظروف تضطره وأمه كي يعبرا القفار في مسيرة شاقة هرباً من التهديد بالقتل، متجهين إلى مصر، ويظلان تحت المطاردة. فليس غريباً أن يُقال إن الرب قد ولد مصلوباً، وفي احتمال الآلام يظل الرب عوناً وعزاء لكل المتألمين " لأنه فيما هو قد تألم مجرباً يقدر أن يعين المجربين" (عب٢: ١٨). (٢) بينما استطاع الطفل يسوع وأمه العذراء القديسة الهروب تحت حتح الظلام إلى خارج دائرة الخطر، سقط حوالي ٣٠ طفلاً (يتراوح سن كل منهم بين سنتين فأقل) ضحايا القسوة والاستبداد والضعف البشري، على توقع أن يكون الرب واحداً منهم، مما أعاد إلى الأذهان نبوة إرميا "صوت سُمع في الرامة نوح وبكاء وعويل كثير، راحيل تبكى على أولادها

ولا تريد أن تتعزى لأهم ليسوا بموجودين" (إر ٣١: ١٥، مست ٢: ١٨). ولكن هؤلاء صاروا أول شهداء من أجل المسيح، ونصيبهم مسع سائر شهداء الإيمان أن يمسح الله كل دمعة من عيولهم وأن يكونوا حول العرش مثلهم، وهكذا سجَّل الكتاب صراحهم "حتى متى أيها السيد القدوس والحق لا تقضى وتنتقم لدمائنا من الساكنين على الأرض. فأعطوا كل واحد ثيابا بيضاً، وقيل لهم أن يستريحوا حتى يكمل العبيد رفقاؤهم وإخوهم أيسضاً العتيدين أن يُقتلوا مثلهم" (رؤ ٢: ١٠، ١١).

(٣) إن خطة الله في مواجهة عنف هيرودس، الذي زلزل دعائمه محىء المخلص، كانت هي تفادي مواجهة الشر. فهروب المسيح الذي أفسد خطط إبليس كان ترتيباً إلهياً. كان من الممكن أن يُهلك الله هيرودس وجنوده، لكن الله اختار البعد عن الصدام والشر، ودعا لهروب العائلة المقدسة بحسب النبوة (إشه: ١) خاصة والرب جاء خلاصاً وحباً، وأخلي نفسه حتى من القوة الصاعقة، واستخدم فقط قوة تغيير الحياة إلى الخير والاختطاف من يد إبليس، وهو ما ينبغي أن يكون قانوننا في الحياة "لا يغلبنك الشر بل اغلب الشر بالخير" (رو١٢: ٢١)، "لا تجازوا أحداً عن شر بشر" (رو٢: ٧، ١بط٣: ٩).

هذا يحثنا على التوقف والانسحاب من الشر والأشرار إلى الله عندما يكون الصدام منذراً. فالتصدي للشر بالشر هو هزيمة كاملة وانتصار للشر، والهروب هنا قوة لأن فيه ضبط للنفس، وتعبير عن طاعة المؤمن لله ووصيته، وثقته في صدق وعوده وكمال تدبيره، متجاوزاً ذاته والهامه بالضعف. ويحضرنا هنا مثال يوسف الشاب الذي لما حوصر بالنشر من امرأة سيده لم يبرر أو يناور، وانطلق هارباً دون أن يحسب حساب العواقب وكان قانونه: "كيف أصنع هذا الشر العظيم وأخطئ إلى الله" (تك 9 - 10)، وكما تفادى داود النصدام المباشر مع شاول.

والكتاب يحثنا أن "اهربوا من الزنا.. اهربوا من عبدة الأوثان" (١كو٦: ١٨، ١٠: ١٤).

(٤) الحياة هبة عظيمة من الله، والهرب أمام ما ومن يتهددها أمر طبيعي، إلا لو كان الموت حسب مشيئة الله ومن أجل الإيمان بالمسيح. والرب الذي هرب طفلاً من الشر، لأن مهمته لم تكن قد بدأت بعد، لم يهرب من الصليب والموت الذي كان به خلاص الناس، ومثله كل شهداء الإيمان على مدى العصور، الذين لما جاء وقت الشهادة لم يهربوا وإنما واجهوا جلاديهم معلنين إيماهم بالدم حباً في سيدهم الذي أحبهم أولاً حتى الموت "وهم غلبوه (إبليس) بدم الخروف وبكلمة شهادهم ولم يحبوا حياهم حتى الموت" (رؤ ١٢: ١١)، فالهروب هنا إنكار للإيمان وحاتمة تعسة للحياة.

(٥) نعم، هناك مواقف يصير الهروب فيها نكسة روحية وحيانة لبادئ المسيح. فلا يليق أن نهرب من صوت الله (الذي يأتينا أساساً في كلمة الإنجيل)، كما فعل يونان (يون١: ٣)، ولا أن نهرب من شكوي ضمائرنا وتأنيبها (رو٢:٥١) وإسكات صوتها (الذي هو صوت الروح)، كما فعل يهوذا الذي بدل أن يتوب ويرجع مضى وشنق نفسه (مست ٢٧: ٣-١، أع١: ١٨)، ولا أن نهرب من أداء الواجب والمسئولية التي ألقيت على عاتقنا كخدام أو آباء أو أمهات أو عاملين في أي موقع، ولا أن نهرب من الضيقة أو الاضطهاد من أحل المسيح فتفاديهما يصير تخلياً عن الصليب وإنكاراً للإيمان.

(٦) الرب يوصينا عملياً أن نهرب من الشر والأشرار إلى الله ونحتمي فيه، ولكن الكتاب يحثنا أيضاً أن "قاوموا إبليس فيهرب منكم" (يع٤: ٧)، وأنه إذا كان إبليس خصمنا كأسد زائر، يجول ملتمساً من يبتلعه، فإنه يوصينا "فقاوموه راسخين في الإيمان" (١ بطه: ٩). فهل نهرب

من الشر أم نقاومه؟. إن الهروب من الشر أحياناً هو أحد وسائل مقاومته وإحباط مؤامرته، ويمكن أيضاً أن نقاوم الشر في داخلنا فلا نستجيب لصوت الشهوة أو ضغط الذات أو الكبرياء التي تنادي بالانتقام والدفاع عن الكرامة مهما كانت النتائج ومهما كانت الخيانة للإيمان.

(٧) بعض المواجهات أليمة والمقدمات فيها تشي بالنتائج المُرة، ولابد من تفادي هذه المواقف وعدم الخضوع للجسد، وبـــذلك نمنـــع تـــداعي العلاقات في الحياة العائلية وبين الأصدقاء وفي مجالات العمل والخدمة.

" مبارك شعبى مصر" (إش ١٩: ٥٥) و "من مصر دعوت ابنى" (هو ١١: ١ – ٧٧٢ ق.م) و " يكون مذبح للرب (٤) فى وسط أرض مصر وعمود للرب عند تخومها، فيكون علامة وشهادة لرب الجنود في أرض مصر .... ويُعرف الرب في مصر ويعرف المصريون الرب في ذلك اليوم ويقدمون ذبيحة وتقدمة..." (إش ١٩: ١٩ – ٢١). هذه نبوءات تلاث تحققت بزيارة السيد لديارنا وعودته منها إلى الناصرة.

فلنبق جديرين بهذه النعمة التي فاضت علينا، بحياتنا في الإيمان وفخرنا بالانتماء إلى أرض انتمى إليها الرب، والتمس فيها النجاة من الأشرار، وليبق قلبُنا وبيتُنا مستقَّراً دائماً لسكني الرب، وأن نكون له شهود أمناء وبشارة حية لمن حولنا.



<sup>(</sup>٤) في تفسير القديس كيرلس الكبير: أنه إشارة إلى الكنيسة المسيحية التي قامت على أنقاض الهياكل الوثنية.

## **■عيد العنصرة** (\*)

## قُونُ وِنْ الأَعالِي

لأربعين يوما بعد قيامته، ظل الرب يظهر لتلاميذه يـساندهم ويشددهم ويعدهم لإرساليتهم العظمى ببشارة الخلاص للعالم "اذهبوا إلى العالم أجمع واكرزوا بالإنجيل للخليقة كلها" (مر١٦: ١٥) "اذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس وعلموهم أن يحفظوا جميع ما أوصيتكم به" (مت٢٨: ١٩، ٢٠)، ويتكلم معهم "عن الأمور المختصة بملكوت الله"(أع١: ٣).

وفى لقائه الأخير بتلاميذه، أكد الرب على كل ما سبق أن أوصاهم به وعلمهم إياه، وكيف تحققت فيه نبوات الأنبياء فاتحا ذهنهم لكى يفهموا الكتب قائلا: "هذا هو الكلام الذى كلمتكم به وأنا بعد معكم أنه

<sup>(\*)</sup> **القراءات:** اكو١٢: ١-٣٦، ١يو٢: ٢٠-٣: ١، أع٢: ١-٢١، يو٥١: ٢٦-١٦: ١٥ انظر ملحق رقم (٢) عن "صلاة السجدة" (ص ٢٥٢) في نحاية الكتاب.

لابد أن يتم جميع ما هو مكتوب عنى فى ناموس موسى والأنبياء والمزامير.. وهكذا كان ينبغى أن المسيح يتألم ويقوم من الأموات فى اليوم الثالث وأن يكرز باسمه بالتوبة ومغفرة الخطايا لجميع الأمم مبتدئا من أورشليم وأنتم شهود لذلك" (لو ٢٤: ٤٤ – ٤٨)، ثم أعلن لهم وعده "ها أنا أرسل إليكم موعد أبى فأقيموا فى مدينة أورشليم إلى أن تلبسوا قوة من الأعالى" (لو ٢٤: ٤٩).

ويذكر القديس لوقا في مقدمة سفر أعمال الرسل أن الرب "أوصاهم أن لا يبرحوا من أورشليم بل ينتظروا موعد الآب... لأن يوحنا عمد بالماء وأما أنتم فستتعمدون بالروح القدس ليس بعد هذه الأيام بكثير... لكنكم ستنالون قوة متى حل الروح القدس عليكم وتكونون لى شهودا فى أورشليم وفى كل اليهودية والسامرة وإلى أقصى الأرض" (أع١: ٤، ٥، ٨).

ويذكر الكتاب أن الرب بعد ذلك خرج مع تلاميذه إلى بيت عنيا، ورفع يده وباركهم، وفيما هو يباركهم انفرد عنهم وأُصعد إلى السماء، وهم ينظرون وأخذته سحابة عن أعينهم. فسجدوا له ورجعوا إلى أورشليم بفرح عظيم (لو٢٤: ٥٠-٥٦، أع١: ٩، ١٢).

وفى يوم الخمسين، وكان الجميع معا بنفس واحدة، تحقق الوعد الإلهى وحل الروح القدس على التلاميذ "وصار بغتة من السماء صوت كما من هبوب ريح عاصفة وملأ كل البيت. وظهرت لهم ألسنة منقسمة كأنما من نار، واستقرت على كل واحد منهم، وامتلأ الجميع من الروح القدس، وابتدأوا يتكلمون بألسنة أخرى كما أعطاهم الروح أن ينطقوا "(أع٢: ٢-٤).

إذا فقد حاءت القوة التي وعدهم الرب بما، وهي قوة من الأعالى.

## ■ ضرورة نوال القوة من فوق:

نحن جميعا، حداما كنا أم مؤمنين عاديين، نحتاج إلى قوة من فوق لكى نمارس مسيحيتنا فى المقام الأول. إن حياتنا الجديدة ليست منا وإنما هى ثمر الخلاص، الذى وهبه الرب لنا بموته وقيامته، وعمل الروح القدس.

وكلمات الرب واضحة: "بدون لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً" (يوه ١: ٥). والوحى الإلهى يؤكد أننا خلصنا بالنعمة (أف٢: ٥، ٨)، أى إنعاماً إلهيا بحانياً، وأن كل أعمالنا لا تنتسب إلينا بقدر ما تنتسب إلى نعمة الله "لأننانحن عمله مخلوقين في المسيح لأعمال صالحة قد سبق الله فأعدها لكى نسلك فيها" (أف٢: ١٠)، وبولس المتوشح بالنعمة يقول "أستطيع كل شعى في المسيح الذي يقويني" (ف٤: ١٠).

فوصایا الرب مستحیلة بدون شركة المسیح وعمل الروح، وبالمسیح وفی الروح تصیر "وصایاه لیست ثقیلة"(۱یوه: ۳).

وسلوكنا بالروح، وانفصالنا عن روح العالم ونصرتنا على رئيسه، وقدرتنا على احتمال الآلام، ويقيننا بأبديتنا، هذا كله عطاء إلهي. ودورنا هو الإيمان ("آمن فقط" – مره: ٣٦، لـو٨: ٥٠)، وطاعة حق الإنجيل (يو٢: ٥، ٢٣س١: ٨، ١بط١: ٢، ٢٢، ٤: ١٧)، وتسليم الحياة ("سلّمنا فصرنا نُحمل" –أع٢٧: ١٥)، وأداء الواجب ["اهملوا نيرى عليكم" مت١١: ٢٩)، "عملنا ما كان يجب علينا" (لـو١٠: ١٠)، "املأوا الأجران" (يو٢: ٧)، "ارفعوا الحجر... حلّوه ودعوه يذهب" (يـو١١: ٣٩، المسكتين الخمس حبزات والـسمكتين (مت٤١)، ١٧، مر٦: ٣٨، لو٩: ١٣، يو٦: ٩) وهو يمنح البركة الفائضة، بل ويقيم من الموت: موت الخطية وموت الجسد.

وبالنسبة للتلاميذ - ولكل الخدام من بعدهم - فوصية المسيح لهم بألا يشرعوا فى خدمتهم إلا بعد أن يتوشحوا بقوة الروح، الذى سيرسله إلىهم سريعاً، هى الأمر الإلهى واحب الطاعة والنصيحة الذهبية التى تضمن نحاح الخدمة.

وكلمات الرب للتلاميذ وسائر الخدام خلال أيام حدمته على الأرض، وخاصة في خطابه الوداعي ليلة الآلام، تكشف عن هذه

وفى حياتنا اليومية فالروح القدس هو كتر الصالحات ومعطى الحياة، وروح الإيمان (٢كو٤: ١٣)، وروح القوة والمحبة والنصح (٢تى١: ٧)، وهو واهب القداسة (مز٥: ١١، رو١: ٢٤، ١كـو٣: ١٦، ١٢، ٦: ١٩، أف١: ١٣، ٢: ٢١، ٤: ٣٠)، والوداعة (١كـو٤: ٢١، غــل٦: ١) وسائر ثمار الحياة في المسيح (غله: ٢٢، ٣٢).

ومعلمنا القديس بولس يخصص جزءا كبيرا من رسالته الأولى إلى أهل كورنثوس عن مواهب الروح القدس (١كو١٦-١٤) خاصة ما يتعلق بالخدمة: كلام حكمة، كلام علم، إيمان، مواهب شفاء، عمل قوات، نبوة، تمييز الأرواح، أنواع ألسنة، ترجمة ألسنة "ولكن هذه كلها يعملها الروح الواحد بعينه قاسما لكل واحد بمفرده كما يشاء" (اكو١١:١١).

وفى رسالته إلى أهل غلاطية يحتّهم على السلوك بالروح كى ينالوا ثماره: "محبة فرح سلام طول أناة لطف صلاح إيمان وداعة تعفف" (غله: ٢٢، ٢٢).

نحن إذاً لا نستطيع أن نكون مسيحيين بدون المسيح والروح القدس.. القوة التي أفاضها علينا من فوق. والذين هم فى الجسد "لا يستطيعون أن يرضوا الله" (رو ٨: ٨) و "إن كان أحد ليس له روح المسيح فذلك (أى المسيح) ليس له" (رو ٨: ٩)، أما "كل الذين ينقادون بروح الله فأولئك هم أبناء الله" (رو ٨: ١٤).

### ■مجالات لعمل قوة الروح:

القوة التي وعد بما الرب تلاميذه من الأعالي لا حدٌّ لمحالات عملها.

إنها تشمل كل جوانب الحياة المسيحية للمؤمنين كما إنها تهيمن على كل أمور الخدمة من تعليم الأطفال وحتى رسامة الأساقفة، مرورا بكل خدمات الكنيسة المتنوعة والكرازة بالمسيح للمتغربين.

وسنختار فيما يلي بعضا من هذه المحالات وهي الـسلوك بـالروح، وحدمة الكرازة، والشهادة للمسيح:

#### ■ أولا: قوة من الأعالى للسلوك بالروح والتوبة المتجددة:

هذا مجال أساسى لعمل الروح القدس فى حياة كل مؤمن وخدادم، سواء فى جانبها الإيجابى من نواحى العبادة والسلوك الروحي، وجانبها السلبى من رفض الخطية والانسلاخ من العالم الشرير.

فأى نشاط روحى لابد أن يستند لقوة من فوق كى ينجح ويتواصل، وبدون هذه القوة تتزلق النفس إلى الرياء والتدين الشكلى وإرضاء النساس وتتعرض النفس بالتالى لخطر فقدان المسيح.

والكتاب يوصينا أن "اسلكوا بالروح فلا تكملوا شهوة الجسد" (غله: ١٦)، وأن الله لم يعطنا روح الفشل "بل روح القوة والمحبة والنصح" (٢تي١: ٧). ومعلمنا بولس يصلى إلى الرب من أحل أهل أفسس "كي يعطيكم بحسب غنى محده أن تتأيدوا بالقوة بروحه في الإنسان الباطن ليحل المسيح بالإيمان في قلوبكم .. ولكي تمتلئوا إلى كل مله الله" (اف٣: ١٦- ١٩).

ولن يستغنى مؤمن أو خادم عن مؤازرة الروح لممارسة عبادته مسن صلاة وصوم وتوبة متواصلة، واشتراك فى القداس، ومحبة الإخوة، وحفظ كلمة الله والالتزام بها وطاعتها. فنحن "لسنا نعلم ما نصلى لأجله كما ينبغى" (رو ٨: ٢٦) كما يكتب معلمنا بولس إلى أهل رومية. وقد نصوم عن الطعام فقط ودون توبة وهكذا لا نتغير، وقد نقرأ الكتاب دون طاعة أو التزام ونظل متغربين عن الكلمة، وقد نشترك فى صلاة القداس ونحن لا ندرك حضور المسيح وروحه، والذهن شارد فى العالم الخارجى وهموم الحياة ومشاغلها، ونحن قد نكون مسيحيين إسميين و لم نلتفت بعد إلى الحياة ومشاغلها، وخن قد نكون مسيحيين إسميين و لم نلتفت بعد إلى مر ٨: ٣٤، لو ٩: ٣٢)، ففى هذه كلها نحن نحتاج إلى عمل المسيح وقوة الروح القدس القادر وحده على "ختان القلب" (رو ٢: ٢٩)، والذى بسائلوح القدس القادر وحده على "ختان القلب" (رو ٢: ٢٩)، والذى بسائلوع أن نميت أعمال الجسد فنحيا (رو ٨: ٣٣).

ولا شك أن للخدام الملتزمين دورا في جذب الشاردين وتوجيههم لنوال هذه القوة كي يفلحوا مثلهم في رفض الخطية ومقاومتها، والانسحاب من محبة العالم والمال وتعظم المعيشة، والترفع عن الانحراف السلوكي كالوان الغش (في الامتحانات أو في الإنتاج الزراعي أو الصناعي أو الأعمال الحرفية)، أو استخدام الرشوة، أو الانخراط في علاقات حسدية غير سوية تغذيها الشهوة، وغيرها.

## ■ ثانيا: قوة من الأعالى لخدمة باذلة للكرازة والتعليم:

فى بحال الخدمة تكون القيادة بلا منازع للروح فى الكرازة "لأن لــستم أنتم المتكلمين بل روح أبيكم الذى يتكلم فيكم (مت ١٠: ٢٠)؛ "وكلامـــى وكرازتى لم يكونا بكلام الحكمة الإنسانية المقنع بل ببرهان الروح والقوة لكى لا يكون إيمانكم بحكمة الناس بل بقوة الله"(١ كو ٢: ٤، ٥)؛ "لا بأقوال تعلمها

حكمة إنسانية بـل .هـا يعلمـه الـروح القـدس قـارنين الروحيات بالروحيات" (اكو ٢: ١٣)؛ "أنا غرست وأبلوس سقى لكن الله كان ينمـى إذاً ليس الغارس شيئا ولا الساقى بل الله الذى ينمى" (١ كو٣: ٦، ٧).

كلمات حادم الله التى يرسلها الروح، مقولةً كانت أم مكتوبة، لا ترد فارغة بل تنخس القلوب وتغير الحياة وتهب الإيمان. وعظة قصيرة للقديس بطرس حولت ثلاثة آلاف دفعة واحدة "قبلوا كلامه بفرح واعتمدوا" (أع٢: ٤١)، "وكان الرب كل يوم يضم إلى الكنيسة الذين يخلصون" (أع٢: ٤٧).

وفى الكنيسة الأولى كان الروح هو كاتب الأناجيل والرسائل (٢بط١: ٢١)، وهو الذى كان يسمح بالخدمة (أع٨: ٢٦، ١٦: ٢، ١٦: ٩) أو يمنع عنها (أع٢١: ٦)، وهو الذى كان يرأس المجامع (أع١٥: ٢٨)، وهو الدذى شدد الكنيسة وسط المحن والضيقات (اع٤: ٣٦، ٩: ٣١، ٢١: ٥)، وهو الذى وحّد جماعة المؤمنين وجعلهم "معا بنفس واحدة" (اع٢: ٤٦).

وعلى مدى الزمان فالروح هو الذى يدعو ويرسل ويتكلم ويمنح قوة الكلمة المغيرة والمعزية، وهو الذى يهيئ القلوب للإيمان والتوبة، وهو الذى يساند كل خدمة صغرت أم كبرت.

وإلى اليوم وغد، فالروح قادر ومستعد لمؤازرة الخادم، وكل مسؤمن يدرك مسئوليته كشاهد للمسيح وخادم لكل البشر، فيتوارى وراء الصليب تاركا للروح قيادة دفة الحياة والخدمة، وقابلا الكلمة على أنها مرسلة له قبل أن ترسل للآخرين، ممارسا للتوبة كأنه أول الخطاة (١٦ي١: ١٥)، متضعاً سائلا الروح قبل كل خدمة وخلالها أن يتفضل ويحل ويعمل ويرسل ويتكلم ويخدم. وبغير ذلك يظهر الإنسان ويتوارى الروح وتتبدد الخراف.

## ■ ثالثا: قوة من الأعالى للشهادة للمسيح وقبول الآلام من أجله بفرح:

عندما دعا الرب تلاميذه أن يكونوا شهودا له بدءاً من أورشليم وحيى أقاصي المسكونة، أي أن يعلنوا للعالم شهادهم عن المسيح المصلوب والذي غلب الموت وقام في اليوم الثالث، والذي "ليس بأحد غيره الخلاص لأن ليس اسم آخر تحت السماء قد أعطي بين الناس به ينبغي أن نخلص"(أع٤: ٢١)، كان يعرف أنه يرسلهم مثل حملان وسط ذئاب (مت١٠: ١٦) لو٧: ٣)، وألهم يقتحمون مملكة رئيس هذا العالم لكي ينقذوا أتباعه من موت الخطية، مختطفين إياهم من النار لينصموا إلى حراف المسيح التي لن تملك، وهي مهمة محفوفة بالمخاطر لن يستطيعوا القيام بها إلا بقوة خاصة تأتيهم من الأعالى. وهكذا استطاعوا بها أن يعلنوا شهادهم للعالم بكل محاهرة "وبقوة عظيمة كان الرسل يؤدون الشهادة بقيامة يـسوع" (أع٤: ٣٣)؛ "وفي الليلة الثالثة وقف به الرب وقال ثق يا بولس لأنك كما شهدت بما لى في أورشليم هكذا ينبغي أن تشهد في رومية أيضاً "(أ ٢٣٤: ١١)؛ "فقال الرب لبولس برؤيا في الليل لا تخف بل تكلم ولا تسكت لأن لي شعبا كثيرا في هذه المدينة (كورنثوس) فأقام سنة وستة أشهر يعلم بينهم كلمــة الله" (أع١١٤٤ ١١٠)؛ "ولكن ملاك الرب في الليل فتح أبواب السجن وأخرجهم وقال إذهبوا قفوا وكلموا الشعب في الهيكل بجميع كلام هذه الحياة"(أع٥: ١٩، ٢٠).

أما محور الكرازة كلها فهو المسيح المصلوب المنتصر على الموت "لم أعزم أن أعرف شيئا بينكم إلا يسوع المسيح وإياه مصلوباً "(١كو٢: ٢)، وهو الذى يدين له التلاميذ والرسل بخلاصهم من الموت، وهو إذ أحبهم حتى المنتهى ومات عنهم فهم يبادلونه حبا بحب، ومستعدون لاحتمال الآلام، بل وقبول الموت من أجله بفرح "أما هم فذهبوا فرحين من أمام المجمع لأفهم حُسبوا مستأهلين أن يهانوا من أجل اسمه"(أعه: ٤١).

وفى حديثه لقسوس كنيسة أفسس يتكلم معلمنا بولس عن الآلام التي تنتظره قائلاً "لست أحتسب لشئ ولا نفسى ثمينة عندى حتى أتمم بفرح سعيى والخدمة التي أخذها من الرب يسوع لأشهد ببشارة نعمة الله" (١ع٠٠: ٢٤).

ولما جاء القديس بولس إلى قيصرية وحثه المجتمعون ألا يصعد إلى أورشليم خوفا على حياته أجابهم قائلا "تبكون وتكسرون قلبى، لأبى مستعد ليس أن أربط فقط بل أن أموت أيضاً فى أورشليم لأجل اسم الرب يسسوع" (اع٢١: ١٣).

نعم... في ساعات الحصار وضغوط الاضطهاد والتعصب، وحيانة الإخوة والأصدقاء، وسطوة الآلام الجسدية والنفسية من أحل الإيمان والخدمة، ينكشف ضعف الإنسان وقلة حيلته، ولكن حصور المسيح وروحه القدوس في هذه المواقف هو الذي يشدد ويؤازر ويعزى ويخرج من الحبس إلى النور وينقذ الخادم والخدمة.

وبالنسبة للمؤمن المضطهَد فإن الروح يعينه إما بانتهاء المحنة، أو برفع درجة الإيمان بمقدار يتجاوز التجربة ويعبر به الأمر الواقع إلى ما لا يرى، ويرفع عينيه من الحاضر المر إلى مجد الأبدية، وهكذا يأتي الفرح ممتزجا بالألم.

#### \* \* \*

#### فلنطلب قوة من الأعالى:

- + للسلوك بالروح والتوبة الشاملة المتجددة؛
- + ولخدمة باذلة للكرازة والتعليم ومحبة الإخوة؛
- + وللشهادة للمسيح أمام العالم المضاد وقبول الاضطهاد من أجله بفرح. فنحن فى حاجة إلى هذه القوة وبدولها لن نقدر أن نفعل شيئاً.

# الروج الشدس بيبن المهدين

تبدأ الرسالة إلى العبرانيين بهذه الكلمات: "الله (الآب) بعد ما كلم الآباء بالأنبياء قديماً بأنواع وطرق كثيرة، كلمنا في هذه الأيام الأخيرة في ابنه... الذي به أيضاً عمل العالمين" (عب١: ١، ٢).

ويكتب معلمنا القديس يوحنا في صدر بشارته "الله لم يره أحد قـط. الابن الوحيد الذي هو في حضن الآب هو خبّر" (يو ١: ١٨).

ونقرأ في سفر الخروج أن موسى خاطب الرب قائلاً "أربي مجدك"، فقال له "لا تقدر أن ترى وجهي، لأن الإنسان لا يسراني ويعيش" (خر٣٣: ١٨، ٢٠).

نحن إذاً لم نعرف عن طبيعة الله إلا عندما تجسد ابن الله وحل بيننا فمنه عرفنا عن الآب: "ليس أحد يأتي إلى الآب إلا بي" (يــو١٤: ٦)، وعــن الروح القدس: "الذي فيه (في المسيح) أيضاً إذ آمنتم حُتمـــتم بــروح

الموعد القدوس" (أف ١: ١٣) (١).

والمسيح هو الذي استعلن لنا الثالوث في مشهد غير مسبوق، يوم معموديته من يوحنا، حيث كان يسوع الابن المتحسد، وهو يصعد من نمر الأردن، وإذا السموات قد انفتحت (انشقت) ونزل منها الروح القدس (روح الله) مثل حمامة واستقر عليه، ودوّى في الآفاق صوت الآب من السماء "هذا هو ابني الحبيب الذي به سُررت (أنت ابني الحبيب بك سُررت)" (مت٣: ١٦، ١٧، مرا: ١٠، ١١، لو٣: ٢١، ٢٢، يوا: ٣٢).

# ■ الله في العهد القديم:

غن لم نعرف طبيعة الله كثالوث بصورة صريحة إلا في العهد الجديد بمجيء ابن الله يحقّق الوعد الإلهي القديم بالبركة "لجميع قبائك الأرض" (تك١٢: ٢) ويكون إبراهيم "أبا لجمهور من الأمم" (تك١١: ٥) هم نسل إبراهيم بالإيمان (تك٥١: ٦) وليس حسب الحسد "لكي يبين غين نسل إبراهيم بالإيمان (تك٥١: ٦) وليس حسب الجسد "لكي يبين غين مجده على آنية رحمة قد سبق فأعدها للمجد، التي أيضاً دعانا نحن أيضاً إياها، ليس من اليهود فقط بل من الأمم أيضاً" (رو٩: ٢٥، ٢٦): "ويتبارك في نسلك جميع أمم الأرض" (تك٢٦: ١٨). كما يقول في هوشع أيضاً (هو١: ٩، ١٠): "سأدعو الذي ليس شعبي شعبي، والتي ليست محبوبة محبوبة، ويكون في الموضع الذي قيل لهم فيه لستم شعبي أنه هناك يُدعون أبناء الله الحي" (رو٩: ٢٥، ٢٠).

على أنه لم يخلُ الأمر في العهد القديم من إشارات واضحة للشالوث. فاسم "الله" بالعبرية "إلوهيم" هو اسم جمع موحد uni-plural. كما أن هناك بعض الآيات الموحية التي يتكلم فيها الله بصيغة الجمع مثل "نعمل الإنسان على صورتنا كشبهنا" (تك1: ٢٦)، "هلم نترل ونبلبل هناك ألسنتهم" (تك1: ١٠).

<sup>(</sup>١) "الذي أظهر لنا نور الآب، الذي أنعم علينا بمعرفة الروح القدس الحقيقية" (القداس الغريغوري).

وبصورة عامة فإن لفظ "الله" في أسفار العهد القديم قد يرد بغير تمييز لأحد الأقانيم (فيقصد الثالوث)، وإن كان في أكثر الأحوال يسشير إلى شخص "الآب" (أ). وهناك بعض المواقف التي ظهر فيها الابن (أ)، كظهوره لإبراهيم كواحد ضمن ثلاثة رجال (الرب وملاكين) (أ) (تك 10 ا - 10)، وظهوره لجدعون كملاك الرب (قض ٦: ١١ – 10). ولكن الإشارة إلى الابن في معظمها هي في النبوات الكثيرة التي لا يمكن حصرها، وهي تبدأ مما حاء في سفر التكوين حتى سفر ملاخي باعتبار أن الابن هو الذي يتجسد ويموت ويقوم من أجل خلاص الإنسان الذي حققه مع الابن:

# عن الروح القدس في العهد القديم:

يأتي ذكر الروح القدس في العهد القديم ضمناً كشريك في عملية الخلْق و"معطي الحياة": "روح الله يرفّ على وجه المياه" (تك1: ٢). ويشار إليه كثيراً "كروح الله" (تك٤: ٣٧، ٣٨)، و"روح الرب" (عد١١: ٢٩، قض٦: ٣٤، ١١، ٣٤، ٢٥، ١صم ١٠: ٦)، وإن لم ينكشف لآباء العهد القديم بصورة حلية أنه أقنوم بعينه مساو للآب والابن في الجوهر.

والروح القدس يظهر في أعماله (لأن مجاله الحياة والسروح والسنفس والباطن والفكر) ولا يظهر بشخصه (إلا في ظهوره في مستهدين غير مسبوقين في العهد الجديد كحمامة يوم عماد الرب، وكألسنة نار يوم الخمسين)، فهو سرحياة كل الكائنات. ولكن سائر هباته لم تفض على

<sup>(</sup>٢) وحتى في العهد الجديد، فإن كلمة "الله" إن لم تكن محددة للإشارة إلى الابن أو الروح القدس، فإنها تقصد "الآب".

<sup>(</sup>٣) لأن الآب لم يتحسد ولا يقدر أحد أن يراه. فكل الظهورات الإلهية في هيئات بعينها هي **للابن** باعتباره "صورة الله" (تك١٠ ٦٦، ٢٧، ٥٠ ٣، ٩: ٦، ١كو١١: ٧، ٢كو٤: ٤، كــو١: ١٥)، "ورسم جوهر الآب" (عب١: ٣).

<sup>(</sup>٤) ويتضمن الحوار كثيراً تعبير "قال الرب"، وبعد انصراف الرحلين (الملاكين) لإنقاذ لوط مــن سدوم فإن إبراهيم "كان لم يزل قائماً أمام الرب" (تك١٠: ٢٢).

الكل في العهد القديم، وإنما اختُصَّت بها أمة واحدة هي شعب إسرائيل (كباكورة، قبل أن يصير الروح لكل من يؤمن بعد الخلاص)، ولأفراد بعينهم من هذا الشعب في خاصة الآباء والأنبياء وقدة السعب من القضاة (٢)، وبعض الملوك الذين حكموا باسم الرب مثل داود وسليمان. وكان النبي يمسح الملك فيحل عليه روح الرب "فأخذ صموئيل قرن الدهن ومسحه (داود) في وسط إخوته، وحل روح الرب على داود من ذلك اليوم فصاعداً (١صم ٢١: ٣). وكان الروح يفارق الشخص إذا حاد عن طريق الرب كما حرى مع الملك شاول بحسب المكتوب "وذهب روح الرب مسن عند شاول وبغته روح رديء من قبل الرب (١صم ٢١: ١٤).

فمسيرة الآباء إبراهيم واسحق ويعقوب ويوسف، وقدادة إسرائيل موسى ويشوع والقضاة كانت بإرشاد الروح القدس. كما كان الروح هو الذي يمسح الكهنة ويبارك الخدمة ويقبل الذبائح أو يرفضها، وهو الموحي للأنبياء ( $^{(V)}$  كي يُفصحوا عنه ( $^{(N)}$ )، وأن ينبئوا عن تجسد المخلص وآلامه وأجماده (لو ٢٤: ٢٦، ٢٧، ٤٤، ٤٥، ١ بط ١:  $^{(N)}$ ) وما يقترن بمجيئه من فيض الروح: "ويخرج قضيب من جذع يسى وينبت غصن من أصوله من فيض الروح: "ويخرج قضيب من جذع يسى وينبت غصن من أصوله

\_

<sup>(</sup>٦) "ولبس روح الرب جدعون" (قض٦: ٣٤)، "وكان روح الرب على يفتاح" .قـض١١: ٢). "وكان روح الرب يحركه" (قض١٣: ٢٤، ٥٥).

 <sup>(</sup>٧) "عالمين هذا أولاً أن كل نبوة الكتاب ليست من تفسير خاص.. لأنه لم تأت نبوة قط بمــشيئة إنسان بل تكلم أناس الله القديسون مسوقين من الروح القدس" (٢بط١: ٢٠، ٢١)، "كل الكتاب هو موحى به من الله.." (٢٠قِ٣: ١٦).

<sup>(</sup>٨) فداود النبي يكتب "لا تطرحني من قدام وجهك وروحك القدوس لا تنزعه مني" (مـــز٥٠: ١١) "أين أذهب من روحك ومن وجهك أين أختفي" (مز١٣٩: ١١) "ترسل روحك فتُخلق، وتجدّد وجه الأرض" (مز١٠٠: ٣٠).

ويحل عليه روح الرب: روح الحكمة والفهم، روح المـــشورة والقـــوة، روح المعرفة ومخافة الرب" (إش١١:١،٢)؛

"وأعطيكم قلباً (واحداً) جديداً وأجعل روحاً جديدة في داخلكم، وأنزع قلب الحجر من لحمكم وأعطيكم قلب لحم، وأجعل روحي في داخلكم، وأجعلكم تسلكون في فرائضي وتحفظون أحكامي وتعملون ها" (حز ١١) ٢٦: ٢٦، ٢٧)؛

"ويكون بعد ذلك أني أسكب روحي على كل بشر فيتنبأ بنوكم وبناتكم ويحلم شيوخكم أحلاماً ويرى شبابكم رؤى، وعلى العبيد أيضاً وعلى الإماء أسكب روحي في تلك الأيام" (يؤ ٢: ٢٨، ٢٩، أع٢: ١٧، ١٨)؛

"لا بالقدرة ولا بالقوة بل بروحي قال رب الجنود" (زك٤: ٦).

## ■ عن الروح القدس في العهد الجديد:

من نِعَم التجسد أن الروح القدس، الذي كان ذكْره خافياً في العهد القديم، سطع في الحياة مع بزوغ العهد الجديد بدءاً من بنشارة زكريا الكاهن بميلاد المعمدان، وبشارة العذراء مريم بميلاد ابن الله، مع تحديد اسمه: الروح القدس: "لا تخف يا زكريا لأن طلبتك قد سُمعت وامرأتك أليصابات ستلد لك ابناً وتسميه يوحنا... ومن بطن أمه يمتلئ من السروح القدس" (لو ١: ١٣، ٥٠)؟

"الروح القدس يحل عليك وقوة العلي تظللك، فلذلك أيضاً المولود منك يدعى ابن الله" (يو ١: ٣٥)؟

"وامتلأت أليصابات من الروح القدس وصرخت قائلة..." (لو ١: ٤١)؛ وامتلأ زكريا من الروح القدس وتنبأ قائلاً...." (لو ١: ٦٧)؛

"أنا (يوحنا) أعمدكم بماء للتوبة، ولكن الذي يأتي بعدي هو أقوى مني...

هو سيعمد كم بالروح القدس ونار" (مت٣: ١١، مر١: ٨، يو١: ٣٣).

وتجربة إبليس، يرجع بقوة الروح إلى الجليل ويدخل مجمع الناصرة ويكون أول ما يقرأ من سفر إشعياء النبي "روح (السيد) الرب علي لأنه مسحني لأبشر المساكين..." (إش ٢٦: ١، لو٤: ١٨). ومن خلال تعاليم المسيح وكلماته على مدى سنوات خدمته نمت معرفتنا بالروح القدس:

+ "وإن كان أحد لا يولد من (فوق) الماء والروح لا يقدر أن يرى (يدخل) ملكوت الله. المولود من الجسد جسد هو والمولود من السروح هو روح" (يو٣: ٣، ٥، ٦)؟

"الروح هو الذي يُحيي... الكلام الذي أكلمكم به هو روح وحياة" (يو٦: ٦٣).

فالروح القدس هو الذي يهب الإيمان والحياة الجديدة، المتحررة مسن الخطية، والمتبررة بالنعمة بالميلاد الثاني الجديد في المعمودية ("ختان القلب بالروح" – رو٢: ٢٩) حيث تُشارك المسيح موته وقيامته. والروح القدس هو العامل في كلمة الإنجيل التي تغيّرنا إلى الأفضل كلما أطعناها وحفظناها. + "الله روح والذين يسجدون له فبالروح والحق ينبغي أن يسجدوا" (يو٤: ٢٤)؛

"لأن لستم أنتم المتكلمين بل روح أبيكم الذي يستكلم فيكم" (مت١٠: ٢٠)، مر١٣: ١١)، لو١٢: ١٢).

والعبادة ليست كلاماً من الشفاه أو جهداً بشرياً أو فرائض جسدية، وإنما هي شركة الروح القدس في القلب "أما تعلمون أنكم هيكل الله وروح الله يسكن فيكم؟" (١كو٣: ١٦)، فهكذا نتصل بالآب والابن في الروح. وفي كرازتنا بالكلمة كمؤمنين نستدعي الروح بالصلاة لكي يكون كلامنا لا بحكمة الناس بل "ببرهان الروح والقوة" (١كو٢: ٤). هكذا "نسعى كسفراء عن المسيح كأن الله يعظ بنا" (٢كو٥: ٢٠) وهكذا تتغير بنا حياة الآخرين أيضاً.

+ "إن عطش أحد فليُقبل إلي ويشرب. من آمن بي كما قال الكتاب<sup>(۹)</sup> تجري من بطنه أنهار ماء حي. قال هذا عن الروح الذي كان المؤمنون به مزمعين أن يقبلوه، لأن الروح لم يكن قد أُعطى به، لأن يسوع لم يكن قد مُجِّد بعد (بالصليب والموت والقيامة والصعود)" (يو٧: ٣٧-٣٩).

هكذا بدأ الرب – وهويقترب من الصليب – يُفصح عن وعد الآب بالبركة لكل الأمم (تك١٨: ١٨، ٢٢: ١٨، ٢٦: ٤) بحلول شامل للروح القدس على البشر بعد أن يُتم الرب مهمته الخلاصية، ويهيء القلوب لجيئه الساطع القريب، كي يهب المؤمنين به كل عطايا الخلاص:

"وأنا أطلب من الآب فيعطيكم معزياً آخر ليمكث معكم إلى الأبد. روح الحق الذي لا يستطيع العالم أن يقبله لأنه لا يراه ولا يعرفه. وأما أنتم فتعرفونه لأنه ماكث معكم ويكون فيكم. لا أترككم يتامى، إني آتي إليكم" (يو ٤١: ١٦-٨١)؟

"وأما المعزي (الباراكليت) الروح القدس الذي سيرسله الآب باسمي فهو يعلمكم كل شيء ويذكّركم بكل ما قلته لكم" (يو١٤: ٢٦)؛

"ومتى جاء المعزي الذي سأرسله أنا إليكم مــن الآب، روح الحــق الذي من عند الآب ينبثق فهو يشهد لي" (يوه١: ٢٦)؛

"خير لكم أن أنطلق. لأنه إن لم أنطلق لا يأتيكم المعزي. ولكن إن ذهبت أرسله إليكم" (يو١٠: ٧)؛

"متى جاء ذاك روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق، لأنه لا يتكلم من نفسه بل كل ما يسمع يتكلم به ويخبركم بأمور آتية. ذاك يمجدين لأنه يأخذ مما لى ويخبركم" (يو ١٦: ١٣، ١٤).

<sup>(</sup>٩) "فتستقون مياهاً من ينابيع الخلاص" (إش١٦: ٤)، "ويكون في ذلك اليوم أن مياهـاً حيــة تخرج من أورشليم" (زك٤١: ٨).

فالرب المقبل على الموت والقيامة والصعود إلى مجده، يساند تلاميذه الذين يخالجهم الخوف من الغد، عندما يخرج السيد من حياتهم، ويملأهم الحزن على افتقاده بعد سنوات الرفقة الممتلئة بالفرح.

ولكن صعود الرب إلى السماء لم يكن يعني أنه يغيب على الأرض لكي يأخذ مكانه الروح القدس الذي كان غائباً! فالروح لم يغب يوماً لأنه روح الآب (مت١٣٠: ٢٠) والابن (غل٤: ٦، ١بط١: ١١)، والرب المحيي (يو٦: ٢٦) "وأما الرب فهو الروح" (٢كو٣: ١٧)، وهو مالئ الكل، والمسيح يظل حاضراً في كل مكان بذاته وروحه (يو٣: ١٣).

الروح القدس ليس بديلاً عن المسيح بل هو يواصل رسالة الخــلاص: يعزّي ويشفع (رو ٨: ٢٧) ويحيا في المؤمنين "ليحل المــسيح بالإيمــان في قلوبكم" (أف٣: ١٧)، ويهييء القلوب للتوبــة (يــو ٢: ٨) والإيمــان بالمسيح ربّاً ومخلصاً (١ كو ١٢: ٣)، ويعلم كل شيء ويذكر بكل ما قالــه الرب في الكتاب، ويهب استحقاقات الفداء لكل من يؤمن، ويشهد للرب أمام العالم، ويعلن حق المسيح والإنجيل، ويأخذ مما للمسيح ويخــبر عــن المستقبل، ويمكث معنا إلى الأبد.

وفي أول لقاء للرب بتلاميذه بعد قيامته ألقى عليهم سلامه ثم نفخ وقال لهم: "اقبلوا الروح القدس" كي يغفروا باسمه خطايا التائبين الراجعين، وأن يمسكوا خطايا المتصلفين والمقاومين (يو ٢٠: ٢٢، ٢٢).

وكان آخر ما قاله لهم قبل صعوده ألا يبرحوا أورشليم انتظاراً لموعد الآب ونوال القوة بحلول الروح القدس من الأعالي (يو ٢٤: ٤٩، أع١: ٤، ٨، أف١: ٣). وبعد عشرة أيام، وفي عيد الخمسين، كان تحقيق الوعد بانسكاب روح الله بغني على البشر "من كل أمة تحت السماء" (أع٢: ٥). هكذا وُلدت كنيسة المسيح التي لن تقوى عليها أبواب الجحيم (مت١٦: ١٨)، وبدأ التلاميذ بالكرازة باسم المسيح والروح "يضم كل يوم إلى الكنيسة الذين يخلصون"

(أع٢: ٤٧)، ويعطي قوة للكلمة (١كو٢: ٤، ٢يَ١: ٧) ويرسل الخدام (أع٨: ٢٩، ١١: ١١) أو يمنعهم (أع١٦: ٧)، ويقدّس الأسرار، ويقيم الأساقفة والخدام (أع٢: ١٨) ويمدهم بالمواهب (١كو١٦: ١٤).

والروح القدس هو "روح الحق" (يو ١٤: ١٧، ١٥: ٢٦، ١٦: ١٣، ايسو٤: ٢)، و"روح النعمة" (عسب ١٠: ٢٩)، و"روح القداسة" (رو ١: ٤)، و"روح المحبة والفرح والسلام" (غله: ٢٢)، و"روح الحكمة والإعلان" (أف١: ١٧)، وهو الوسيلة لنوال عطايا المسيح، شفيعنا عند الآب (رو ٨: ٣٤، ١يو ٢: ١)، وبالمسيح يقدمنا إلى الآب "لأن به (بالمسيح) لنا كلينا (البعيدين والقريبين) قدوماً في روح واحد إلى الآب (أف٢: ١٨).

وسيف الروح هو كلمة الله (أف٦: ١٧، عب٤: ١٢)، ولأنه روح الحق فالكلمة كما تكون أيــضاً ضـــد الغدو وغلبته، تكون أيــضاً ضـــد الذات تبكيتاً وحثاً للرجوع وتوبة عن شهوة الجسد.

#### \* \* \*

صلاة الساعة الثالثة من صلوات الأحبية توجهها الكنيسة إلى السروح القدس (وهي الساعة التي حل فيها الروح القدس يوم الخمسين)، وضمنها هذا التوسل: "أيها الملك السمائي المعزي، روح الحق الحاضر في كلل مكان، والمالئ الكل كتر الصالحات ومعطي الحياة، هلم تفضل وحل فينا وطهرنا من كل دنس أيها الصالح وخلّص نفوسنا".

والكتاب يخاطبنا: "أما تعلمون أنكم هيكل الله وروح الله يكسكن فيكم" (١كو٣: ١٦)؛ "امتلئوا بالروح" (غله: ١٦)؛ "امتلئوا بالروح" (أفه: ١٨).

مع هذا فإن كثيرين منا لا يفطنون إلى موقع الروح القدس في حياتهم، ولا يشعرون بحضوره ولا يتعاملون معه أو يسألونه. هم بالطبع يــسلمون بوجوده، ولكنه بالنسبة لهم هو "الحاضر الغائب".

فكيف بغير الروح نحب الله والقريب، وكيف نقدم عبادة مقبولة، وكيف نفهم الكلمة ونطيعها، وكيف ينمو إيماننا ونعيش بالتوبة، وكيف نبشر الآخرين، وكيف ننكر ذواتنا ونغلب الجسد وضعفه، وكيف لا ننسحق تحت الآلام ووطأة الصليب، وكيف لا نخاف الموت ونملك يقين الحياة الأبدية.

عندما نتغرب عن الروح القدس نفقد النور والتعزية ويتقسى القلب، وتتحول صلتنا بالآب والابن إلى علاقة شكلية لها صورة التقوى ولكنها تفتقد الروح والقوة والصدق، وفي ظلّها تبقى كل حوانب حياتنا القديمة ولا نتغير.

نحن لا نستطيع أن نستغنى عن الروح القدس إن كنا حقاً في الإيمان (٢كو١٣: ٥) ونريد أن نحيا في المسيح، وأن نغلب العالم، ونبلغ إلى قيامة الحياة.

# يا روحَ قـــدْس الله أشرق على القلب جدّد به روح الحياة والطُهــر والحب





# گ أعياد شهر بؤونة

■ عيد القوي القديس الأنبا موسى (الأسود) ( ٢٤ بؤونة )

# عيد القوي القديس الأنبا موسى (الأسود) (\*) (٢٤ بؤونت)

#### = البداية :

لا يُعرف الكثير عن نشأة هذا القديس على وجه الدقة، ولكن الأكثر احتمالاً أنه ولد بين ٣٣٠، ٣٤٠م في إحدى قبائل البربر ذوي البشرة الداكنة. وكان عبداً لشيخ قبيلة تعبد الشمس، ثم تمرد وانجرف إلى طريق الشر فصار سارقاً وقاتلاً، ثم زعيماً لعصابة من قطاع الطرق وأصبح من عتاة الإجرام، مع قوة في الجسد وشراهة في الشهوات من كل نوع.

<sup>(\*)</sup> أتمنى أن نكف عن تلقيب "القديس موسى" بالأسود، لأن فيه تحقيراً للسود وهذا غير مقبول مسيحياً. فالكتاب ألغى التمييز بحسب الأصل أو الجنس أو اللون: "لأنكم جميعاً أبناء الله بالإيمان بالمسيح يسوع. لأن كلكم الذين أعتمدتم بالمسيح قد لبستم المسيح. ليس يهودي ولا يوناني (ختان وغرلة). ليس عبد ولا حر (بربري سكيثي). ليس ذكر وأنثى. لأنكم جميعاً واحد في المسيح يسوع (بل المسيح الكل وفي الكل)" (غلت: ٢٦-٢٨، كو٣: ١١) كما أن التمييز مرفوض حضارياً ويعتبر حريمة يُعاقب عليها القانون: الأفراد والدول على السواء (الفصل العنصري Apartheid في حنوب أفريقيا في وقت من الأوقات). وحتى لو كان لون القديس موسى له بعد تاريخي، وكان السود في وقته يُحتقرون ويُستخدمون كعبيد، فهذا كان عيباً اجتماعياً مرحلياً ينبغي التخلي عنه ولا نستبقيه. ويكفي أن نقول كما في مجمع القديسين في القداس: القوي الأنبا موسى أو الأنبا موسى القوي تمييزاً له عن غيره ممن يحملون نفس الاسم.

#### ■ التحول:

ولكن الرب كان يرى فيه إناءً مختاراً ليحمل اسمه، شاهداً على قوة نعمة الله التي تنقل من الظلمة إلى النور، وتصنع من كتلة من الفساد إناءً للكرامة والجحد.

وهكذا حرّك الله قلبه بعد أن وجد نفسه، رغم المال والسطوة، صفر اليدين من الكرامة الإنسانية، ويعذبه حواء قلبه الذي أثقله الشر والانحراف وغاب عنه السلام. وبدأ يشغله من يكون الإله الحقيقي لهذا الكون. فكان أحياناً يسائل الشمس أن تهديه سواء السبيل، أو كان يقول في نفسه "أيها الإله الذي لا أعرفه.. عرفني ذاتك.. اخبرين عمن يعرفك".

فجاء من يخبره عن رهبان شيهيت الذين يعرفون الله، الإله الحقيقي. فراح، وسيفه في يده، إلى البرية يستكشف أحوالهم، وقرع على قلاية أحدهم. وكان القديس ايسيذوروس قس القلالي متجها إلى الكنيسة، والذي دهش لمرآه وهيئته المخيفة وسأله عن مراده، فأحبره بحيرته وقلبه الذي تثقله الخطية، وماضٍ شائه لوثه الشر والفساد حتى الأعماق، حتى أنه بكى حسرة وحزناً.

فكلَّمه القديس عن الدينونة والحاجة إلى الخلاص، وكيف أن المسيح قد جاء إلى العالم ليخلص الخطاة وينقلهم إلى ملكوته، وتركه ومضى.

ولكن موسى وحد فيما سمعه رجاءه في حياة أفضل يتحرر فيها من عذابه وتأنيب ضميره. فتخلى عن عصابته، وأتى إلى القديس ايسيذوروس يعترف بما ارتكبه كل حياته من آثام مع تعهد بالتوبة وتسليم الحياة. فقاده القديس ايسيذوروس إلى القديس أنبا مقار الذي وضعه تحت رعايته وبدأ في تعليمه أسس الإيمان، ثم عمده، وسلمه للأنبا ايسيذوروس لمواصلة تعليمه وقيادته في طريق الحياة.

#### = رهبنته:

بعد أيام طلب موسى أن يصير راهباً، ولكن القديس ايسيذوروس أوضح له صعوبة الطريق الرهباني وأن الضيقات تكون كثيرة ، خاصة وأن ماضيه سيظل يلاحقه، ولكنه أبدى عزماً وإصراراً مما جعل القديس ايسيذوروس يعود به من جديد للقديس مقاريوس.

وهناك قدم اعترافاً علنياً عما كان عليه أمام كل الرهبان، وكشف بذلك عن صدق توبته وعزمه على التخلص من ماضيه.

وبعد أن انخرط في طريق الرهبنة، قيل أن الأخوة كانوا يتحفّظون في معاملته في بادئ الأمر بسبب سمعته الرهيبة السابقة. ولكنهم ما لبثوا أن رأوا فيه مثال الاتضاع والالتزام ومجاهدة النفس وطاعة أبيه الروحي. حتى ارتفع اسمه في البرية وبدأ يكثر زواره مما جعله يشكو حاله للقديس مقاريوس الذي نصحه بأن ينفرد في قلاية بعيدة.

#### ■ حروب العدو:

على أن إبليس لم يستسلم وأخذ يذكّره . كاضيه، ويستثير فيه الشوق إلى خطاياه القديمة. وبتوجيه القديس ايسيذوروس تعلم أن يستخدم وسائط النعمة صوماً وصلاةً وانشغالاً بالعمل ولجوءاً لكلمة الله وطلباً لمعونته. وظل مثابراً لسنوات وهو يجاهد بالنعمة قامعاً حسده بالتعب الكثير حتى أنه كان يجلب الماء للرهبان الشيوخ ويقضي الليل في هذه المهمة، مما أثار عليه الشيطان فلاقاه في الطريق وأخذ يضربه حتى سقط بين حي وميت، وحمله الرهبان إلى الدير، واحتاج أياماً لكي يسترد قوته.

# ■ تأثيره في الآخرين:

وحدث في إحدى الليالي، وهو عائد إلى قلايته، فوجد فيها لصوصاً أربعة وقد سرقوا كل ما فيها، فما كان منه إلا أن ربطهم جميعاً بحبل كحزمة حطب، وقادهم إلى البيعة وألقاهم أرضاً أمام الشيوخ طالباً أن يتصرفوا في هؤلاء الذين سرقوا قلايته لأنه لا يستطيع أن يصنع لهم شراً. مما أثار تعجب اللصوص، فسألوا الرهبان عن هويته وفوجئوا أنه هو موسى الأسود زعيمهم السابق. وهم قارنوا بين ما هم عليه وما صار هو إليه فأصبحوا تلاميذاً للقديس موسى يعلمهم ويأخذ بأيديهم في حياة التوبة، ثم صاروا رهباناً. وهكذا جذبت حياته الجديدة رفاقه القدامي فتحولوا عن الشر إلى نهج القداسة للمسيح.

## ■القديس موسى قساً:

تغيرت حياة اللص السابق وصار راهباً مشهوداً له، وانتقل من مرحلة الحرب الروحية وأتعابها إلى مرحلة النصرة والسلام والجهاد. فصار مثالاً للتواضع ومحبة الآخرين وحدمتهم. فطلب الرهبان ترشيحه للكهنوت. وذهبوا به إلى الإسكندرية للأنبا ثيئوفيلس البطريرك الثالث والعشرين لرسامته. وأراد البطريرك أن يمتحن مستواه الروحي واستحقاقه لهذه الدرجة. فطلب من الكهنة أن يطردوه بمجرد دخوله الهيكل وهم يقولون له: "اخوج من هنا يا أسود اللون". ولما خرج مطأطئ الرأس أرسل البطريرك وراءه شماساً ليعرف بماذا ناجى نفسه. فسمعه يقول: "لقد فعلوا بك ما تستحق لأنك بالفعل أسود اللون فكيف تجرأت لتجلس وسطهم". فذهبوا وأعادوه وهم يسترضونه ويُفرحون قلبه باستحقاقه للكهنوت وتمت رسامته. وبعد أن ألبسوه ثياب الخدمة البيضاء قالوا له: "ها قد صرت كلك أبيضاً يا موسى". فرد في اتضاع: "ليت هذا يكون من الداخل كما هو من الخارج".

#### ■ فضائله:

عاش القديس موسى متضعاً يتذكر دوماً ماضيه فلا ينتفخ، ويحتمل الاهانات خاصة التي تعرض للون جلده. وحدث أن طلبوه يوماً ليحضر محاكمة أخ في الاسقيط فامتنع عن الحضور. فأرسلوا إليه ليأتي فجاءهم

وهو يحمل على ظهره كيساً مثقوباً تتساقط من خلاله حبات الرمل الذي ملأه به. فلما سألوه عن هذا الأمر قال لهم: "هذه خطاياي تجري وراء ظهري دون أن أراها، فكيف آتي اليوم لإدانة غيري". فلما سمعوا سامحوا الأخ ولم يريدوا أن يكسروا قلبه.

#### ■ استشهاده:

كان القديس موسى نجماً أضاء البرية. وكما بدأ حياته بين البربر كانت لهاية حياته بسيفهم. وهو عرف بقرب قدومهم، فطلب من رفاقه، وكانوا سبعة رهبان، أن يهربوا. على أنه لما هجم البربر على المكان، فإلهم قتلوا الرهبان السبعة ونال معهم إكليل الشهادة في ٢٤ بؤونة (الموافق أول يوليو) حوالى عام ٨٠٤.

## ■عن دير القديس موسى (الأسود):

كانت البداية الكنيسة التي أنشأها القديس مقاريوس في وسط برية شيهيت على اسم السيدة العذراء، وكان القديسان الشابان مكسيموس ودوماديوس ابنا ملك الروم يأتيان إلى هذه الكنيسة للتناول، وسكنا في مغارة بالقرب منها. وبعد نياحتهما، بني أنبا مقار في موقعهما كنيسة، ودُعي الدير المحيط باسميهما حيث دُفن حسداهما (العذراء / براموس).

ولما ذاع ذكر القديس موسى، واجتمع حوله عدد كبير من النساك، فبنى لهم ديراً صغيراً على اسمه بجوار دير براموس. وفي القرن الرابع عشر اندمج رهبان الديرين ليصيرا ديراً واحداً بأي الاسمين، ونُقلت محتويات دير أنبا موسى إلى دير براموس، بما فيها حسد القديس موسى إلى حوار القديس ايسيذوروس.

ومؤخراً (سبتمبر ٢٠١٥) أقام رهبان دير براموس القداس في أطلال دير الأنبا موسى بعد انقطاع ستة قرون.

بركة صلاة ا**لقديس القوي أنبا موسى** فلتكن معنا. أمين.



# أعياد شهر أبيب

- عيد الرسل (تذكار شهادة الرسولين بطرس وبولس) (ه أبيب ١٢ يوليو)
  - عيد الأنبا بيشوي ( ٨ أبيب ١٥ يوليو )

# عيد الرسطل (\*)

# تذكار شهادة الرسولين بطرس وبولس (۵ أبيب – ۱۲ يوليو)

اختارت الكنيسة يوم استشهاد الرسولين العظيمين بطرس وبولس ليكون عيداً لكل الرسل، الذين كانوا خاصة المسيح، والذين بشرونا بالخلاص، ونقلوا لنا فيما كتبوه عما شاهدوه وسمعوه عن ومن المسيح، وأعلنوا شهادهم بموت المسيح وقيامته وصعوده إلى السماء، وإرساله الروح القدس عليهم يوم الخمسين، وهي الشهادة التي كلفتهم حياهم.

والكنيسة في احتفائها واحتفالها بالرسولين وسائر تلاميذ ورسل المسيح تعبر عن محبتها وامتنالها لهم، فهم الذين "بشرونا باسمه القدوس وردونا إلى الإيمان الحقيقى بالثالوث الأقدس" (كما تقول صلاة القسمة في عيد الرسل).

<sup>(\*)</sup> **القراءات: عشية:** مز ٦٨: ١١، ٣٥، مر٣: ٧-٢١؛ **باكر**: مزه ١٤: ١٢، ١٠، لو ٦: ١٢–٢٣؛ ا**لقداس:** رو ١٠: ٤-١٨، ٢بط ١: ١٠-١٦، أع ٣: ١-١٦، مز ١٩: ١-٤، مت ١٠: ١-٥٠.

# القديس بطرس ٠٠ أول التلاميث

#### - البداية:

عرف سمعان بن يونا عن الرب يسوع من شقيقه أندراوس، وكان تلميذاً للمعمدان الذي وجه أنظاره، ورفيق له (يوحنا على الأرجح)، إلى يسوع حمل الله. فجاءا إليه ومكثا معه طيلة اليوم، فكان اللقاء الذي غير مسار حياقما. وهكذا أخبر أندراوس أخاه سمعان قائلاً له: "قد وجدنا مسيا. فجاء به إلى يسوع" الذي لما رآه دعاه "صفا الذي تفسيره بطرس (أي الصخرة)" (يو ١: ٣٥-٤٢). وكانت هذه البداية.

وكان يوم الاختبار عندما استخدم الرب سفينة بطرس كمنبر لتعليم الجموع المتزاهمة على شاطئ جنيسارت. وبعد معجزة صيد السمك، خر بطرس عند ركبتي يسوع قائلاً "اخرج من سفينتي يا رب لأيي رجلاً خاطئ" (لوه: ٨). ولكن الرب، فاحص القلوب، رآه رغم بساطة حاله إناءً مختاراً له فدعاه من تلك الساعة، هو وأخاه ورفيقيه ابني زبدي، ليكونوا صيادين للناس (مت٤: ١٩-٢٢، مر١: ١٧-٢٠، لوه: ١٠). هكذا ترك الأربعة الصيد الكثير، بل كل شيء، وتبعوا الرب ليكونوا أول تلامذه.

كان بطرس قريباً من الرب ورفيقاً له في كل جولاته. والرب دخل بيته وشفى حماته (مت ١٤، ١٥، ١٥، مر ١: ٢٩–٣١، لو٤: ٣٨، ٣٩)، وكان شاهداً على كل معجزات الرب، وأحد شهود تجلي الرب في محده على جبل طابور، (مت ١١: ١-٩، مر ٩: ٢-٩، لو ٩: ٢٨-٣٦). وظل هذا المشهد حياً في ذاكرته، وأشار إليه في رسالته الثانية (٢ بط ١: ١٨، ١٨).

# ■الصريح في الإيمان:

في مواقف كثيرة كشف القديس بطرس عن إيمانه المستقيم بغير مواربة. فالرب يسأل تلاميذه "من تقولون إني أنا" فيبادر بطرس بالقول "أنت هو المسيح ابن الله الحي" (مت١٦: ١٦، مر٨: ٢٩، لو٩: ٢٠). وبعد معجزة إشباع الجموع وحديث المسيح عن نفسه أنه "الخبز الحي النازل من السماء"، فإن كثيرين ممن تبعوه رجعوا إلى الوراء. فواحه الرب تلاميذه قائلاً: "ألعلكم أنتم أيضاً تريدون أن تمضوا؟" فانتفض بطرس مؤكداً باسمه واسم إخوته على تبعيتهم للرب: "يارب إلى من نذهب. كلام الحياة الأبدية عندك. ونحن قد آمنا وعرفنا أنك أنت المسيح ابن الله الحي" (يو٦: ٢٠-٢٩).

### ■مواقف:

+ لما أفصح الرب لتلاميذه عن ما ينتظره من آلام، اندفع بطرس يسبقه حبه لسيده قائلاً له "حاشاك يا رب. لا يكون لك هكذا" فصدمه قول الرب "اذهب عني يا شيطان" لأنه بهذا يعطل مسيرة الخلاص التي بدأت (مت١: ٢١-٢٣)، مر٨: ٣٦-٣١).

+ كما يستوقفنا مشهد غسل الأرجل حين امتنع بطرس أن يغسل الرب رجليه. ولما سمع من الرب أنه إن لم يغسل رجليه فلا نصيب له معه، فيطلب أن يغسل الرب ليس رجليه فقط بل أيضاً يديه ورأسه. فهو إنسان بسيط تستبد به عواطفه بين التمنّع والقبول بغير حد.

+ ولما يكشف الرب للتلاميذ بعد تناولهم حسده ودمه بأن كلهم يشكّون فيه في هذه الليلة، ليلة آلامه، فيدافع بطرس عن نفسه متعهداً أن يقف معه حتى لو تخلى عنه الجميع، فيسمع منه ما لم يصدقه أنه سوف

ينكره هذه الليلة (مت٢٦: ٣١-٣٥، مر١٤: ٢٧-٣١، لــو١٦: ٣٦-٣٥، وهو ما جرى بالفعل عندما كان الرب يُحاكم، وبطرس يتبعه من بعيد مندساً بين الخدم والجواري، الذين لما الهموه بتبعية الرب أنكر ذلك ثلاث مرات قبل أن يصيح الديك مرتين.

+ على أن بطرس، لما تذكر كلام يسوع، خرج إلى خارج وبكى بكاءً مراً (مت٢٦: ٦٩- ٧٥، مر٤ ١: ٦٦- ٧٣، لو ٢٦: ٥٤ - ٦٣، يو ١١٠ ٦١- ١٨). ودموعه هذه وقلبه الكسير كفلت له الغفران الإلهي. والرب يرد له اعتباره بين التلاميذ، فظهر له وحده بعد القيامة، كما جاء للتلاميذ السبعة على بحر طبرية ويطلب من بطرس أن يرعى غنمه، وتنبأ له عن كيف سيمجد الله يموته شهيداً.

# ■كرازة القديس بطرس:

+ قبل أن يحل الروح القدس في الخمسين، وحدنا القديس بطرس يسترد عافيته ويقود الجماعة الصغيرة المؤمنة في اختيار تلميذ بديلاً عن يهوذا الذي خان سيده وشنق نفسه (أع١: ١٥-٢٦). وبعد الخمسين نراه يتوشح بالقوة فيتألق ويتكلم في الجموع القادمة من أنحاء الدنيا مبشراً بالخلاص بيسوع المسيح فيؤمن الآلاف ويعتمدون (١). وتجري على يديه المعجزات فيشفي الأعرج الجالس على باب الهيكل (أع٣: ١-٨) ويقيم الينياس من مرضه، وطابيثا من الموت (أع٩: ٣٦-٤٤). بل أن ظله كان كافياً كي يشفي من يخيم عليهم من المرضى (أع٥: ١٦). ويُعلن المسيح مخلصاً وحيداً "وليس بأحد غيره الخلاص. لأن ليس لاسم أخرر المسيح مخلصاً وحيداً "وليس بأحد غيره الخلاص. لأن ليس لاسم أخرر تحت السماء قد أعطى بين الناس به ينبغي أن نخلص" (أع٤: ١٢).

<sup>(</sup>١) رغم اقتصار كرازته على اليهود، إلا أن النداء الإلهي يقوده إلى كرازة كرنيليوس قائد المئة الأممي في قيصرية فيؤمن ويعتمد هو وأهل بيته (أع.١٠ ١ –٤٧).

ويصير مع يعقوب ويوحنا "المعتبرون أعمدة" (غل٢: ٩).

+ وخلال حدمته تعرض بطرس مع الرسل للسجن، ولكن الرب أرسل ملاكه وحررهم فعادوا لمواصلة تعليم الشعب، ليُقبض عليهم من جديد ولا يطلق سراحهم إلا بعد جلدهم. وفي مرة أخرى وُضع في السجن باعتباره المتقدم بين المؤمنين، ورُبط إلى جنديين بسلسلتين، فأتى ملاك الرب وحلّه من قيوده وقاده إلى الطريق وهو يظن أنها رؤيا (أع١٢: ٧-٩).

+ وبعد حوالي ثلاثين سنة من الكرازة في أورشليم واليهودية والسامرة وخارجهما، يمضي القديس بطرس في نهاية المطاف إلى روما وقت الإضطهاد النيروني، ومن هناك يكتب رسالتيه إلى إخوته الذين تشتتوا من حراء الإضطهاد يعزيهم ويشجعهم على الصمود في الإيمان والسلوك بالقداسة والتطلع إلى مجيء الرب، تاركاً كلماته الأخيرة للكنيسة قبل أن ينتقل إلى المجد.

# = بطرس الرسول شهيداً:

أحيراً تتحقق نبوة الرب لبطرس عند بحيرة طبرية. وكان حريق روما سبباً في تصاعد وطأة الإضطهاد على المسيحيين الذين أهموا زوراً بالحريق. وكان نصيب القديس بطرس الموت صلباً على رابية الفاتيكان، ولكنه لم يرتعب بل ناشد جلاديه أن يُصلب منكس الرأس، فلم يكن يرى نفسسه مستحقاً أن يموت كسيده.

وأحذ المؤمنون حسده ودفنوه في روما، وعلى حسده شُـيدت أكـبر كاتدرائية في العالم هي "كنيسة القديس بطرس" في الفاتيكان. والقديس بطرس هو مؤسس كنيسة أنطاكية، وإن كانت الكنيسة الكاثوليكية تعتبره مؤسس كنيسة روما رغم أن القديس بولس سبقه إليها.

# الشَّه بِس بِولْسِ ٥٥ أُهُر الرسل

نعرف أن الرسل بعد صعود الرب احتمعوا وصلوا لكي يرشدهم الرب إلى تلميذ يأخذ موقع يهوذا، واقترعوا على اثنين ممن شهدوا قيامة الــرب معهم، فوقعت القرعة على متياس (أع١: ١٥-٢٦، ٢: ١).

على أنه كان في خطة الرب ترتيب أخر، وعين الرب الفاحصة التقطت من بين عتاة المضطهدين للكنيسة الوليدة، شاول الطرسوسي، ليكون ضمن الآخرين الذين صاروا أولين (مت١٠، ٣٠، ٢٠، ٢٠، مر١٠، ٣١) لو٣١: ٣٠)، واختاره في لقاء عاصف مزلزل غير مسبوق، وتعين من قبل سيده مبشراً للمسكونة، يهودها وأممها، حتى انتهى به الأمر ليكون بولس رسول المسيح للأمم (أع٢٢: ٢١، غل٢: ٩).

وإذا كان من ألقاب البطريرك في كل كنيسة، أنه ثالث عشر الرسل، فأن كل حادم حقيقي في أي كنيسة هو "التلميذ الثالث عشر"، وهو ما يرمز إليه القديس بولس الذي اجتاحت كرازته الجبارة عالماً يمتد من أورشليم وأسيا الصغرى إلى أوروبا، وفي القلب منها روما عاصمة العالم الوثني القديم، وربما إلى أسبانيا في أقصى الغرب (روه ١: ٢٤، ٢٨).

### ■ شاول مضطهد الكنيسة والإناء المختار:

دخل شاول التاريخ المسيحي من باب العنف الدموي كشاب متحمس متطرف دينياً ينتصر لعقيدته بكل وسيلة، وفي أول مشاهده في الكتاب نراه مع الغوغاء الذين كانوا يرجمون استفانوس، بل كان يحرس ملابس شهود قتله، ولم يشفع له عند شاول قوة حجته، ولا وجهه المشرق كملاك، ولا قولته الأخيرة وهو يصرخ طالباً الغفران لقاتليه، بل في تعصبه "كان راضياً بقتله" (أع٨: ١).

+ فيما بعد أمعن في عدائه للرب، وكان يقتحم بيوت المؤمنين ويقودهم إلى السجن رجالاً ونساءً وطاردهم إلى سوريا. وفي اقترابه من دمشق كانت مواجهته العاصفة مع شخص الرب الذي ظهر له في نور أبرق حوله حتى أسقطه ومن معه على الأرض، وأفقده بصره لثلاثة أيام، وصوت الرب الصارم، الذي لم يسمعه غيره، يملأ أذنيه: "شاول شاول للاذا تضطهدني"، ولم يحر شاول جواباً غير أن يقول خاضعاً "ماذا تريد يارب أن أفعل". ورتب له الرب أن يلتقي بحنانيا الذي وضع يده عليه فأبصر ثم اعتمد، ليصير بالفعل إناء محتاراً ليحمل اسم الرب أمام أمم وملوك وبني إسرائيل، ويحتمل الآلام من أجل اسمه (أع٩: ١-١٨).

+ ولكن اليهود، الذي صار شاول موضع سخطهم وعدائهم، تشاوروا ليقتلوه واستعانوا بوالي دمشق كي يقبض عليه، فأحذه التلاميذ ليلاً مدلّين إياه في سل (أع٩: ٢٣–٢٥، ٢كو١١: ٣٢–٣٣).

+ واحتاج شاول إلى فترة اختلاء لإعداد نفسه لحياته الجديدة، فمضى إلى الصحراء الأردنية شرق البحر الميت حيث قضى ثلاث سنوات، وبعدها عاد إلى دمشق (غل ١: ١٧).

+ ثم صعد إلى أورشليم، وكان الجموع يخافونه غير مصدقين أنه قد صار من جماعة التلاميذ. ولكن برنابا تولى مهمة لقائه ببطرس كما تعرّف على يعقوب ابن حلفي (غل ١٠١، ١٩). وبدأ يجاهر باسم الرب وسط اليونانيين الذين حاولوا أن يقتلوه، فأحدره الإخوة إلى قيصرية ومنها عدد إلى طرسوس مسقط رأسه، حيث بقى يكرز فيها طويلاً (أع٩: ٢٦-٣٠)، إلى أن حاء به برنابا إلى أنطاكية (سوريا) حيث بشرا فيها لمدة عام.

# ■ رحلات القديس بولس:

(۱) من أورشليم، مع برنابا وابن احته يوحنا مرقس، بدأ القديس بولس أولى رحلاته الكرازية (أع۱۳)، التي امتدت ثلاثة سنوات، حيث عبروا البحر من سلوكية (ميناء أنطاكية) إلى قبرس فأسيا الصغرى، حيث بشروا بكلمة الله.

وتعرض بولس في لسترة، التي شفى فيها مقعداً، إلى الرحم، حتى ظنوا أنه مات. ولكنه واصل كرازته في أسيا الصغرى وعاد إلى أنطاكية. وفي هذه الرحلة تعرف في لسترة على تيموثاوس الشاب من خلال عائلته المؤمنة (أمه افنيكي وحدّته لوئيس). وحضر بولس مع برنابا وتيطس مجمع أورشليم الذي حرى فيه تزكية التلاميذ له ليكون خادماً للأمه وهم للختان (أعه ١ : ١٩)، غل ٢: ١-٩).

(٢) وفي رحلته الثانية اختار بولس سيلا ليكون رفيقه (بعد أن أبحر برنابا ومرقس إلى قبرس)، وبدأ في الكرازة في دربة ولسترة، حيث انصضم إليهما تيموثاؤس، وواصلوا مسيرهم غرباً حتى غلاطية وترواس. وظهرت للقديس بولس رؤية لرجل مكدوني يطلب أن يعبر إليهم، وهكذا عبروا إلى أوروبا. وكانت فيلبي (مقاطعة مكدونيا شمال اليونان) هي أول مدن أوروبا التي تطأها قدم مبشر مسيحي. وعلى شاطئ النهر التقى بولس بنسوة تقيات، فكرز لهن، وفتح الرب قلب بائعة أرجوان اسمها ليديا، كانت هي أولى مسن آمن في أوروبا، واعتمدت هي وأهل بيتها (أع١٦:١١-١٥).

وأخرج القديس بولس روح عرافة من جارية ثما أدى إلى إثارة أصحابها الذين كانوا يتكسبون من ورائها، وكان نصيب بولس وسيلا الضرب ثم السجن، ولكن زلزلة عظيمة زعزعت أساسات السبجن فانفتحت أبوابه وانفكت قيود الجميع، وكاد حافظ السجن أن يقتل نفسه ولكن القديس بولس ناداه ألا يفعل بنفسه شراً إذ لم يهرب واحد منهم، فيخر أمامه مرتعداً سائلاً: "ماذا ينبغي أن يفعل لكي يخلص؟" فيقول له: "آمن بالرب يسوع فتخلص أنت وأهل بيتك"، ويأخذ بولس وسيلا إلى بيته فيكلماه وكل بيته بكلمة الرب، ويعتمد الكل.

وبعد فيلبي، يجتاز إلى تسالونيكي، وبيريه، ثم أثينا، حيث فلاسفة اليونان في أريوس باغوس، ومنها إلى كورنثوس، التي يبقى فيها عاماً ونصف يبشر اليهود والأمم، ومنها كتب رسالتيه إلى أهل تسسالونيكي

(وهما أول ما كُتب من أسفار العهد الجديد بعد رسالة يعقوب)، وعـــاد بعدها إلى أورشليم وأنطاكية ماراً بأفسس.

(٣) ويعود من حديد في رحلته الثالثة إلى الكرازة في أسيا بادئاً من غلاطية وأفسس (حيث كتب رسالته الأولى إلى أهل كورنثوس)، وعبَر البحر إلى فيلبي (وفيها كتب رسالته الثانية إلى الكورنثين). ثم جاء إلى كورنثوس حيث كتب رسالتيه إلى غلاطية ورومية، يعود بعدها بحراً إلى ترواس، حيث أقام الشاب أفتيخوس الذي سقط ميتاً من الطابق الثالث، ومنها يأتي إلى ميليتس حيث يستدعي قسوس أفسس ويحثهم على الخدمة متمثلين به. وأخيراً يعود إلى أورشليم حاملاً المساعدات إلى فقراء المدينة المقدسة، ويلتقي بالتلاميذ يحدثهم عن عمل الله وسط الأمم.

(٤) يهيج اليهود على بولس ويحاولون قتله، ولكنه بكل شجاعة يدافع عن حدمته أمام حنانيا رئيس الكهنة، ويهرّبه أمير الكتيبة ليلاً إلى قيصرية حيث يُحاكم أمام فيلكس الوالي. وبقي القديس بولس أسيراً وكارزاً في قيصرية لمدة سنتين (وكان لوقا مرافقاً له وكتب في هذه الفترة إنجيله). وحاول اليهود بعدها استدعاءه إلى أورشليم لحاكمته وفي نيتهم أن يقتلوه في الطريق، ولكن القديس بولس من ناحيته طلب رفع دعواه إلى القيصر في روما، وهكذا تحققت نبوءة الرب له "ينبغي أن تشهد في رومية أيضاً" في روما أسيراً في سلاسل.

تولى الرومانيون رحلة القديس بولس (سنة ٢٠م) إلى روما وأبحرت السفينة من صيدا، وفي وسط الرحلة انتقلوا إلى سفينة أخرى إسكندرية متجهة إلى إيطاليا مارين بجنوب اليونان، وتعرضت السفينة لرياح عاتية حطمتها وهدد الهلاك الجميع، ولكن السلام والثقة لم يفارقا القديس بولس ورفاقه، وكانوا قد اقتربوا من مالطة، ومنها استقلوا سفينة مصرية أخرى إلى صقلية ثم إلى ريجيون أقصى جنوب إيطاليا، وساروا شمالاً إلى

روما وفيها سُمح له أن يقيم وحده مع الجندي الحارس وبقي فيها سنتين (٦٦-٦٣م)، في بيت استأجره لنفسه، يكرز بكل مجاهرة. ومن هذا السجن كتب القديس بولس أربعاً من رسائله: إلى أفسس، وفيلي، وكولوسي، وفليمون، ومنها عرفنا أن رفاقه في روما كانوا إلى جانب لوقا: ديماس وتيمو ثاوس وتيخيكس ومرقس وأرستر خس وأبفراس.

## ما بعد سفر الأعمال:

يشير التقليد أن دفاع الرسول بولس أمام قيصر انتهى إلى براءته وإطلاق سراحه. وفي هذه الفترة كتب رسائله إلى تسيطس وتيموشوس والعبرانيين، وامتدت كرازته إلى أقصى الغرب، إضافة إلى افتقاده الكنائس التي أسسها قبلاً.

وفيما بعد نجحت مؤامرات اليهود في القبض عليه وإعادته إلى روما مهاناً، حيث أعيدت محاكمته أمام نيرون. ومن سجنه وهو ينتظر ساعته الأخيرة يكتب أخر رسائله إلى تيموثاوس مشيراً إلى هذه الحقيقة: "فإني الآن أُسكب سكيباً ووقت إنحلالي قد حضر. قد جاهدت الجهاد الحسن. أكملت السعي. حفظت الإيمان. وأخيراً قد وُضع لي إكليل البر الذي يهبه لي في ذلك اليوم الرب الديان العادل، وليس لي فقط، بل لجميع الذين يجبون ظهوره أيضاً" (٢تي ٤: ٥-٨).

في ٢٩ يونيو سنة ٢٧م حسب التقويم الغربي الذي يقابل ١٢ يوليو (٥ أبيب) حسب التقويم الشرقي، وبعد محاكمة سريعة يُحكم على القديس بولس بالموت بحد السيف ليبقى اسم الرسول بولس خالداً بين أعظم خدام المسيح ونموذجاً يُحتذى في الجهاد واحتمال الآلام والالترام والتجرد والتعفف والتطلع الدائم نحو السماويات.

# عيدالأنبا بيشوي

(۸ أبيب – ۱۵ يوليو)

وُلد بيشوي (حوالي سنة ٣٢٠) في بلدة شنشا من أبوين بارين، وكان أصغر سبعة إحوة، انتقل أبوهم مبكراً فأحسنت الأم تربيتهم.

وظهر ملاك للأم في رؤيا يطلب أحد أولادها ليخدم الرب طول حياته. فقالت كلهم لك يا سيدي فخذ ما تريد. فمد الملاك يده فأمسك برأس أصغر الأولاد. فقالت خذ واحداً قوياً، ولكنه تمسك باختياره واختفى.

# ■ إلى شيهيت (ميزان القلوب):

في سن العشرين (٣٤٠) انتقل بيشوي إلى اسقيط مكاريوس حيث بدأ حياته الرهبانية تلميذاً للأنبا بموا الذي توسم فيه الغيرة والاستعداد القلبي لهذه الحياة. وتعلم قوانين الرهبنة وانطلق في عبادات تقوية وتقشف وصلوات فألبسه إسكيم الرهبنة، واقتفى بيشوي أثر مرشده الروحي وهو دائم النظر إليه. وقد نصحه أن يطرق بوجهه إلى الأرض ولا ينظر لأحد

فأطاع واعتكف في قلايته لثلاث سنوات لا يرى وجه إنسان ونما في النعمة كثيراً. وارتبط بشركة وثيقة مع أحيه الروحي أنبا يحنس (كاما)، كما أحب أرميا النبي حتى سُمي الأنبا بيشوي الأرمي.

# ■ نهجه الروحي والرهباني:

بعد نياحة أنبا بموا وحد بيشوي في أحيه يحنس حير معزِّ. وظهر لهما ملاك الرب ووجههما للوحدة والانفراد عن بعضهما، وأنبأ بيشوي أنه سيكون معلماً وله أبناء كثيرين.

نحت بيشوي مغارة في صخرة في أعلاها فتحة للضوء والهواء، وفي القاعدة مذبح، وفي الغرب مقعد لا يتسع إلا لشخص يجلس القرفصاء إذا أراد أن ينام، وفي أعلى المغارة خطاف يتدلى منه حبل يربط به شعر رأسه بحيث إذا مالت رأسه يشد الحبل شعره فيفيق كي لا يغالبه النوم.

ذاعت قداسة الأنبا بيشوي فأقبل عليه الناس يطلبون البركة والشفاء. وذلل حسده بالصوم الشديد والأكل القليل البسيط (خبز وماء). كما انكب على كلمة الله يقرأها ويحفظها ويفسرها ويطيعها، وسائر القراءات الروحية، وكثر تلاميذه. يعلمهم ويقودهم في الطريق الروحي ويبث فيهم عبة الله والمحبة الأخوية وأن يعملوا بأيديهم فيتكسبون منه ولا يكونوا عالة على أحد.

أعطى الله الأنبا بيشوي روح النبوة ومعرفة الأفكار، وهذا ساعده في قيادة الرهبان. ولما تذمر أحدهم في نفسه من الجهد كعمل اليدين، علم القديس بالروح وأفهمه أن عمل اليدين يحفظه من أن يهاجمه الفكر الشرير في فراغه إلى حانب الصلوات ولئلا يحتاج إلى أحد. وتعلم الراهب الدرس وتعزى بقوة الروح.

وكان يشجع الكل على الوحدة والانفراد للحصول على القوة، كما أنه لم يستغل موهبته في كشف الأسرار والأفكار في فضح المخطئين بل كان يسعى لتتوييهم ورجوعهم إلى حياة الفضيلة كما كان يصلي من أجل من يشرد من الرهبان ويتعثر في العالم فيعود إلى الطريق القويم. وكان يحذر الكل من انحراف القلب مقدماً نفسه قدوة، مبيناً أنه وهو المعلم يضبط نفسه لئلا يسقط "إذاً من يظن أنه قائم فلينظر أن لا يسقط" (١ كو ١٠ : ١٢).

### ■ حبيب مخلصنا الصالح:

كان الرب يظهر لحبيبه بيشوي، وفي أحد المرات بعد أن ســجد لــه، غسل قدميه بماء واحتفظ بهذا الماء للبركة.

ولما علم الآباء عن ظهور المسيح له تاقت نفوسهم لهذا الظهور، وسألوه أن يحقق لهم هذه الرغبة. وهكذا سمعنا عن هذه القصة الشهيرة في حياة أنبا بيشوي، فهو طلب من الرب أن يظهر لهم لكي يبهج قلبهم ويثبت إبمالهم فحدد له موعداً في الجبل. فملأهم الحماسة وأخذوا يركضون في الموعد في المجاد المجاد شباباً وشيوحاً. وهكذا سبقوا الأنبا بيشوي الذي لم يستطع مجاراهم. وفي الطريق مروا على شيخ الذي لما علم منهم عن هدفهم سألهم أن يحملوه ويأخذوه معهم، ولكنهم أعتذروا لغلا يتأخروا. ولما وصل إليه الأنبا بيشوي وسمع طلبه حمله رغم سنه وضعفه، وكان ثقيلاً. ولكن بعد مسافة شعر بأن الحمل يخف وأحس أن في الأمر شيئاً. وفطن بالروح أنه عمل السيد وبالفعل سمع صوته يطوبه لأنه نفذ الوصية و لم يتهرب مسن مساعدة المحتاج وأعلمه أن حسده لن يرى فساداً، ولما بلغ تلاميذه المتحيرين فساعدة المحتاج وأعلمه أن الشيخ الذي أهملوه في الطريق كان هو السيد. فالرب من حولنا في أشخاص إخوته الضعفاء والمرضي وكل المحتاجين.

وفي رواية أخرى أن ما صادفه الرهبان والأنبا بيشوي كان شاباً، وتبادل مع الأنبا بيشوي كل منهما حمل الآخر. ولما حمله الأنبا بيسشوي كان خفيفاً في البداية كأنه لا يحمل أحداً. ولكن في النهاية ثقل حداً حتى أنه لم يعد قادراً على حمله، وهكذا انكشف له الأمر. وطوبه الرب وقال له لأنك حملتي فإن حسدك بعد انتقالك لا يفسد، ثم اختفى بعدها.

#### ■ قديسون معاصرون له:

كان من القديسين المعاصرين للأنبا بيشوي القديسان يوحنا القصير وأنبا بولا الطموهي، وقد كان الأنبا بموا مرشدهما هما أيضاً. وفي فترة هجمات البربر على الأديرة (حوالي ٤٠٧-٤١) اتفق أنبا بيشوي وأنبا يوحنا القصير على مغادرة البرية فنزلا إلى مصر، ومضى أنبا يوحنا إلى حبل القلزم ومنه إلى دير الأنبا أنطونيوس (حيث تنيح هناك). أما الأنبا بيشوي فمضى إلى الصعيد إلى جبل أنصنا (قرية الشيخ عبادة بملوي حالياً، حيث يوجد دير البرشا) وسكن في الجبل وذاع صيته في هذا المكان كما حدث له في شيهيت.

#### ■ انتقاله:

يُقال أن الأنبا بيشوي عاش ما يقرب من القرن (٩٧ سنة) إذ انتقل حوالي عام ٤١٧. ويُعيّد لنياحته يوم الثامن من أبيب (١٥ يوليو). وتسولى البابا أثناسيوس جمع حسده مع حسد أنبا بولا الطموهي ودُفنا في أنصنا. وفي زمن الأنبا يوساب الأول (٨٣٠-٨٤) أخذوا حسده ووضعوه في الدير الذي حمل اسمه في برية شبهيت.

وكان الناس يتباركون من حسده من خلال فتحة في التابوت، حيى عهد البابا ثيئو فيلس. وعندما أراد الوالي أن يستوثق من صحة ما يقال أن حسده لم يفسد، بعدها أغلق البطريرك الفتحة التي كان يخرج منها القديس يده. وظل هكذا دون إصلاحات تذكر حتى القرن ١١، بعدها أضيف لهلطين في القرن ١٢.

#### ■ دير القديس أنبا بيشوي:

بدأ هذا الدير في القرن الرابع كتجمع قلالي يحيط بمغارة الأنبا بيشوي وفي المركز كنيسة الدير. ولكن الدير تعرض لغارات البربر المتواترة فأصابه التخريب، الذي نال أيضاً سائر أديرة شيهيت التي أسسها القديس أنب مقار، وأعيد بناؤه بعد الغارة الرابعة، ولكن حُرقت كل مبانيه من جديد في الإغارة التالية، إلى أن أُعيد تعميره أيام البطريرك يعقوب (١٩٨-٨١٠). وفي عهد الأنبا يوساب (١٨٨-٤٨) تم نقل حسد القديس أنبا بيشوي من أنصنا إلى شيهيت. ثم جاءت جولة جديدة من الإضطهاد أيام البطريرك زكريا (١٠٠٤-١٠٣١)، والخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله. وأعاد البابا بنيامين الثاني (البطريرك ١٨٠١)، والخليفة الفاطمي الحاكم ودُفن الرهبان إلى عدد أصابع اليد.

وفي القرن الماضي شهد الدير نهضة كبرى، خاصة عندما صار مقراً للبابا شنوده (١٩٧١-٢٠١٦) ودُفن فيه، وبُنيت فيه كاتدرائية ومقراً للبابا. وقد جاء منه البطاركة غبريال الثامن (١٩٨٧- ١٦٠٣)، والبابا مكاريوس الثالث الـ ١١٤ (١٩٤٤-١٩٤٥)، وحالياً البابا تواضروس الثاني الـ ١١٨ (٢٠١٢). ويتميز دير الأنبا بيشوي بين كل الأديرة بمعمودية تصلح لتعميد الكبار.



بقى أن نقول أن الأنبا بيشوي الذي قاد مئات الرهبان لعشرات السنين، والذي تشع سيرته بالتقوى ومحبة الله ومحبة الإحوة لم يترك كتابات أو مواعظ، بل كان إنساناً بسيطاً وديعاً متضعاً يهرب من الكرامة والشهرة، ولكنه أنار البرية بمحبته لله وتكريس نفسه له. وهو كالأنبا أنطونيوس و آباء كثيرين لم يكن أسقفاً أو حتى قساً.

# أعياد شهر مسرى

- عيد التجلي (١٣ مسري ١٩ أغسطس)
- عيد صعود جسد العذراء مريم ( ١٦ مسرى ٢٢ أغسطس ) - دعوة للاتضاع

# عيد التجلسي

## (۱۳ مسری – ۱۹ أغسطس<sub>)</sub> <sup>(۱)</sup>

عيد التجلي (أو الجليان)<sup>(1)</sup> هو أحد الأعياد السيدية الصغرى السبعة. والكنيسة في احتفالها به تقصد أن تلفت أنظار المؤمنين إلى هذا الحدث الكبير في حياة الرب والملابسات التي أحاطت به، وأبعاده الإيمانية الممتدة بين فجر الناموس وحتى مجئ الرب الثاني.

#### ■ أولاً: ما قبل التجلى:

لا تتضح أبعاد التجلي كاملة دون الرجوع إلى ما سبقه من أحداث وأقوال مهدت له وألقت عليه الضوء، وعندنا مادة غنية وفّرها لنا ذكر حدث التجلي في الأناجيل الثلاثة المتناظرة (مست١٠:١٠-١٣، مسر٢:٩-١٣). لو ٢:٩-٣٦).

<sup>(</sup>٢) الْمعنى الحرفي هو الظهور الجلُّيُّ الساطع سواء في الهيئة أوَّ في الأداء أو غيره.

(١) فهناك حوار دار بين الرب وتلاميذه وهم في نواحي قيصرية فيلبس عن شخصه الكريم:

" من يقول الناس إني أنا ابن الإنسان. فقالوا قوم يوحنا المعمدان. وآخرون إيليا. وآخرون إرميا أو واحد من الأنبياء. قال لهم وأنتم مسن تقولون إني أنا. فأجاب سمعان بطرس وقال أنت هو المسيح ابن الله الحي. فأجاب يسوع وقال له طوبي لك يا سمعان بن يونا. إن لحماً ودماً (أي إنسان) لم يعلن لك لكن أبي الذي في السموات. وأنا أقول لك أيسضاً أنت بطرس وعلى هذه الصخرة أبني كنيستي وأبواب الجحيم لن تقوى عليها... " (مت١٦١٦-٢٠)، مر٢٧١-٣٠)، لو٢١٩١).

(٢) وتبع ذلك إنباء الرب تلاميذه عما سوف يأتي عليه بعد قليل متعلقاً بمهمته الخلاصية: "من ذلك الوقت ابتدأ يسوع يُظهر لتلاميذه أنه ينبغي أن يذهب إلى أورشليم ويتألم كثيراً من الشيوخ ورؤساء الكهنة والكتبة ويُقتل وفي اليوم الثالث يقوم" (مست٢١:١٦، مسر١:٨٠).

(٣) كان وقع الكلام على بطرس صاعقاً.. وهي أول مرة يصارح الرب تلاميذه بالهول القادم. وهنا يذكر الكتاب "فأخذه بطرس إليه وابتدأ ينتهره حاشاك يا رب. لا يكون لك هذا. فالتفت وقال لبطرس اذهب عني يا شيطان. أنت معثرة لي لأنك لا قمتم بما لله لكن بما للناس" (مت٢١٦، ٢٣)، مر ٣٢:٨٣).

فالمسيح يتحدث عن الآلام والموت (والقيامة) كحقيقة حتمية لتحقيق الخلاص، وبطرس، الذي يحب الرب بجماع قلبه، لا يتصور بأي حال تعرض الرب للآلام والقتل، ويحثّه بعاطفة حارفة أن يتجنّب هذا المصير

بكل وسيلة، وتفكيره منحصر في هذه النقطة (علاقته الإنسانية بالرب – . عا للناس) دون أن يتجاوزها إلى تداعياها فيما يتعلق . عهمة المسيح الخلاصية (. عا لله). من هنا فقد رأى الرب في دعوة بطرس – مهما كان حسن النوايا – عثرة مؤلمة ونكوصاً عن طريق خلاص الإنسان، وفي تفادي الصليب انتصاراً للشيطان وإجهاضاً لخطة الله وتجريداً لإرسالية المسيح من غايتها، وكأن بطرس قد توّحد مع الشيطان في أهدافه، وهكذا كانت كلمات الانتهار "اذهب عنى يا شيطان. أنت معثرة لى ".

بل أن الرب أضاف مشترطاً على كل من يتبعه أنه هو أيضاً "ينكر نفسه ويحمل صليبه... فإن من أراد أن يخلص نفسه يهلكها ومن يهلك نفسسه من أجلى يجدها" (مت٢١٦، ٢٥).

(٤) كان الرب يشفق على تلاميذه ويدرك موقفهم الصعب إزاء آلامه القادمة ويريد حماية إيماهم الذي نما مع رفقتهم الاختبارية معه وسماع تعاليمه ومعاينة معجزاته، من هنا فقد أراد لهم لا أن يروه فقط في ضعفه وموته المزمع أن يجتازه، ولكن أن يروا قبل ذلك جانباً من محده وبحاء لاهوته المخفى فيتشدد به إيماهم عندما تحل الساعات الأليمة التي هو ماض إليها سريعاً. وهو بشرهم بما سوف يرونه من مجده وهو يختتم حديثه إليهم بالقول:

"الحق أقول لكم إن من القيام ههنا (من بين الاثنى عــشر) قومــاً لا يذوقون الموت حتى يروا ابن الإنسان آتياً في ملكوته (حتى يروا ملكوت الله قد أتى بقوة)" (مت٢١،١، مر٩:١، لو٩:٧١)، أي يرون قبساً من محده الذي سيأتي به في محيئه الأحير "فإن ابن الإنسان سوف يأتي في محــد أبيه مع ملائكته وحينئذ يجازي كل واحد حسب عمله" (مت٢١:٧٦).

## ■ ثانياً : أحداث التجلي :

"بعد ستة أيام" من الوقائع السابقة (٣)، جاءت الساعة التي دبّرها الله ليزيح النقاب عن شئ من مجد الابن المستتر في الجسد، واختار الرب من تلاميذه ثلاثة شهود: بطرس ويعقوب ويوحنا (ابني زبدي) (٤) "وصعد هم إلى جبل عال (٥) منفردين" (مت١١١٧).

وسنضم ما سُجلته الأناجيل الثلاثة معاً عن مشهد التجلي الحافل بالأحداث لتتكامل أمامنا كل ملابساته بما يعيننا على استيعاب أبعاده الكثيرة (مت٢:١٧-٩، مر٩:١-١، لو٩:٩٦-٣٦):

(١) "وصعد إلى جبل ليصلي وفيما هو يصلي صارت هيئة وجهه متغيّرة (وتغيرت هيئته قدامهم) وأضاء وجهه كالشمس وصارت ثيابه (تلمع) بيضاء (جداً) كالنور (كالثلج الذي لا يقدر قصّار على الأرض أن يبيّض مثل ذلك) (ولباسه مبيّضاً لامعاً).

+ لم يكن كلام المسيح واضحاً عندما بشّر تلاميذه برؤية ابن الإنسان آتياً في ملكوته (أو كما سيأتي في ملكوته). وعندما صعد معه رفاقه الثلاثة فهموا أنه فقط يصعد إلى الجبل ليصلي كما عوّدهم. ولكن بينما هو يصلي حدث التجلي الذي قصد الرب أن يكونوا شهوداً له (٦). فها هو يكشف عن بعض مجده المخفي: فوجهه تغيّرت هيئته وأضاء بأسطع من نور الشمس، كما أن ثيابه هي الأخرى أضاءت بنوره وصارت تلمع كالنور

 <sup>(</sup>٣) حسب القديسين متى ومرقس، ويحسبها القديس لوقا "نحو ثمانية أيام" بإضافة اليوم السابق،
 الذي دار فيه الحوار، واليوم اللاحق، يوم التجلي، اللذين لم يحسبهما القديسان متى ومرقس.
 (٤) راجع الملاحظة الأولى في نماية المقال.

<sup>(</sup>٥) وهو، في رأي معظم الآباء والكنيستين القبطية والسريانية، حبل تابور – ويسمى الآن حبل الطير جنوب بحيرة طبرية، أو هو حبل حرمون – ويسمى الآن حبل الشيخ – في رأي البعض باعتباره الجبل الذي يقع في ضواحي قيصرية فيلبس حيث كان الرب مع تلاميذه قبل التجلي. وقد مدح داود النبي تابور مع حرمون (مر ١٢:٨٥). راجع الملاحظتين (٢) ، (٣) في نحاية المقال. (٦) راجع ملاحظة (٤) في نحاية المقال.

بيضاء حداً كالثلج (٧).

+ هكذا ظهر مجد لاهوته الذي كان محجوباً بالناسوت (<sup>(^)</sup> وهو على الأرض [وإلا لاحترقت الأرض وما ومن عليها "لأن الرب إلهنا هو نار ( تُكلة" (تث٤:٤٢، ٣:٩، عب ٢٩:١٢) كما هو مكتوب].

والنور الباهر أشرق منه وصدر عنه، ولم ينعكس عليه من خارج، كما حرى لموسى بعد أن صعد للقاء الله على حبل سيناء، وصار وجهه يلمع حتى أنه وضع عليه برقعاً (خر٢٩:٣٤-٣٥).

+ وقريب من هذا المشهد ما باغت شاول فيما بعد، وهو في طريق دمشق يحمل رسائل تحريضية للقبض على المؤمنين (أع٩:٣)، ويصفه بقوله "ورأيت في نصف النهار في الطريق نوراً (عظيماً) من السماء، أفضل من لمعان الشمس، قد أبرق حولي وحول الذاهبين معي" (أع٢:٢٦، ٢٦: ٣).

ويوحنا في رؤياه يصف ابن الله "وأما رأسه وشعره فأبيضان كالصوف الأبيض كالثلج، وعيناه كلهيب نار، ورجلاه شبه النحاس كألهما محميتان في أتون، وصوته كصوت مياه كثيرة (هدير)، وسيف ماض ذو حدين يخرج من فمه، ووجهه كالشمس وهي تصنئ في قولها الرؤا: ١٤١١).

+ فليس غريباً إذاً على من هو "النور الحقيقي" (يو ٩:١)، ومن قال عن نفسه أنه "نور العالم" (يو ٨:١)، أن يسمح لبعض محده أن يظهر لخاصته كي يساند إيمانهم بلاهوته وعظم محده، قبل أن يشاهدوه مهزوماً في نظر العالم، مهاناً معلقاً على الصليب حتى الموت (٩).

<sup>(</sup>٧) راجع ملاحظة (٥) في نهاية المقال.

<sup>(</sup>٨) راجع ملاحظة (٦) في نماية المقال.

<sup>(</sup>٩) راجع ملاحظة (٧) في نماية المقال.

(٢) وإذا (رجلان هما) موسى وإيليا قد ظهرا لهم (وظهر لهم إيليا مع موسي) يتكلمان معه (اللذان ظهرا بمجد وتكلما عن خروجه الذي كان عتيداً أن يكمله في أورشليم).

+ يبدو أن صلاة الرب امتدت لساعات. وبعدها دون تمهيد سابق يبدأ فصل هام من الملابسات المصاحبة للتجلي. فالرب لم يكشف عن حانب من مجد لاهوته فقط وإنما استدعى من الجحيم - حيث تنتظر نفوس كل الراقدين قبل المسيح - موسى كليم الله وقائد الخروج الأول، وكبير الأنبياء إيليا النبي الغيور أو النارى الذي ناهض عبادة الأوثان وحارب الشر بضراوة حتى في قصور الملك (١٨١١٨)(١٠٠).

+ موسى، الذي أتى بالناموس إلى الشعب وإيليا الذي أتى بالشعب إلى الناموس. والأول تأتي نفسه من الجحيم بعد أن ذاق الموت بألف و خمسمائة سنة ودفن في رأس جبل نبو حيث لا يعلم أحد قبره (تث ٢:٣٤) ويأخيذ الآن جسداً أثيرياً مؤقتاً (١١) ، والثاني الذي لم يمت بل صعد إلى السماء حياً (كأخنوخ - تك ٥:٤١، عب ١١:٥)، في مركبة نارية قبل التجلي بألف عام (٢مل ٢:١١) ، وعاد بجسده الذي لابد أن تغيرت طبيعته وحاجات كي تمتد حياته قرونا (١٢١). وهاهما يظهران إلى جانبي الرب وينالهما بعضاً من محده (ظهرا بمجد) (انظر حاشية ٩، ص ١١١).

(١٠) راجع ملاحظة (٨) في نهاية المقال.

<sup>(</sup>١١) كما تجسد الملائكة الذين ظهروا لإبراهيم (تك١٩:١٨)، والملاك الذي صارعه يعقوب (تك٢٤:٣٢). والملاك **جبرائيل** الذي بشر زكريا (لو ١١:١-٢٠) وبشر السيدة العذراء (لو٢:٢٦:١ ٣٨).

<sup>(1 )</sup> إلى أن تأتي آخر الأيام حيث يسمح الله بترول أخنوخ وإيليا من مستقرهما إلى أرضنا ويستعيدان حياتهما الجسدية كما كانت قبل صعودهما، ثم كسائر الأحياء على الأرض – عند قدوم المسيح في بحيثه الثاني – يتغيران في لحظة (١ كو٥١:١٥، ٥٢) ويختطفان على السحاب مع سائر المؤمنين لملاقاة الرب في الهواء (١ تس١٥:١٥).

<sup>(</sup>١٣) ومكتوب أيضاً أن الأبرار يضيئون "كالشمس في ملكوت أبيهم" بوجودهم في حضرة الله النور الحقيقي (مت٤١١٣).

+ هنا العهد القديم بناموسه وأنبيائه يسلّم الراية لصاحب العهد الجديد وغاية العهد القديم، الذي فيه اكتمل الناموس وتمت نبوات الأنبياء واجتمع فيه ملء الإعلان الإلهي وصار رأس الجسد الكنيسة (أف٢٢١) كو ١٨٠١) ورأس الزاوية (أف٢٠:٢).

+ وها هو موسى وإيليا ممثلا العهد القديم يحتفيان باقتراب ساعة الخلاص ويعلنان بهجة الذين رقدوا على رجاء القيامة من آباء وأتقياء العهد القديم، وهما يتكلمان مع الرب عن "خروجه الذي كان عتيداً أن يكمّله في أورشليم" وهكذا يختلط مجد التجلي برؤى الآلام القادمة. وها نحن نلتقي بخروج يقترب في أورشليم. وإذا كان الخروج الأول مقترنا بذبح خروف الفصح والخلاص من عبودية فرعون ودخول أرض الميعاد، فالخروج الثاني يقترن بالفصح الأكمل - ذبيحة الصليب الواحدة وخلاص ليس لإسرائيل فقط بل لكل العالم أيضاً، والانطلاق من أسر إبليس إلى حرية مجد أولاد الله ودخول العرس السماوي إلى الأبد.

(٣) (وأما بطرس واللذان معه فكانوا قد تثقّلوا بالنوم فلما استيقظوا رأوا مجده والرجلين الواقفين معه. وفيما هما يفارقانه) فجعل بطرس يقول ليسوع يارب (يا سيدي.. يا معلم) جيد يارب أن نكون ههنا. فإن شئت نصنع هنا (فلنصنع) ثلاث مظال (١٤٠) لك واحدة ولموسى واحدة ولإيليا واحدة (وهو لا يعلم ما يقول) (لأنه لم يكن يعلم ما يتكلم به إذ كانوا مرتعبين)".

+ كيف تثقل التلاميذ بالنوم وسط هذا المشهد الباهر غير المسبوق وفي حضرة نبيين مهيبين من أعظم أنبياء العهد القديم؟ كيف أتاهم النعاس وهم يشهدون ما لم يشهده أنبياء وملوك؟ ربما كان المشهد أعظم مما يستطيعون

<sup>(</sup>١٤) صوامع أو ملاجئ صغيرة ظليلة من سعف النخيل.

+ ور. كما كانت قد طالت صلاة الرب قبل التجلي، ولم يقدر التلاميذ في ضعف الجسد (مت٢٦:١٦، مر٤١:١٤) أن يقاوموا النوم (كما حدث لهم فيما بعد في حثسيماني وسط ظروف أكثر إيلاماً كانت تقتضي السهر على الأقل كنوع من المشاركة في معاناة الرب). وقد يكون النوم هنا نوعاً من الهروب من واقع أليم لا يقوون على احتماله ("فوجدهم نياماً من الحزن" - لو٢٢:٥٤).

+ مهما كانت الأسباب فإن تثقّل التلاميذ بالنوم حرمهم من متابعة ما دار بين الرب و(رجلي) العهد القديم. ولكن قد يصح القول أيضاً إنه لم يكن سهلاً أن يفهموا وقتها الحوار الإلهي. فالكتاب يقول إن بطرس لم يكن يدري ما يقول، كما ألهم كانوا "مرتعبين". وربما أنزل الله عليهم هذا "السبات" لكي يعبروا هذه الساعات الممتلئة بالرهبة.

+ عند استيقاظ التلاميذ كان مجد الرب لايزال ساطعاً وجهاً وثياباً، وتنعكس على النبيين الكبيرين اللذين وحدوهما يهمّان بالانصراف إلى مستقرهما وراء الحجب. ولإحساسهم بالأسف على ما فاقم أثناء النوم مما لا يمكن استعادته، أسرع بطرس محاولاً إعاقتهما مفصحاً عن بججت بالوجود في حضرة الله والأنبياء (١٥)، ومقترحاً لامتداد هذه الصحبة النادرة تدبير ثلاث مظال لراحة الرب وضيفيه، ولم يطلب لنفسه وزميليه تأدّباً واتضاعاً وإدراكاً للمقام السامى لمن هم في حضر قم. على أن الاقتراح بدا

<sup>(</sup>١٥) داود عبّر عن مثل هذه المشاعر في مزموره "ما أحلى مساكنك يا رب الجنود. تشتاق بل تتوق نفسي إلى ديار الرب. قلبي ولحمي يهتفان للإله الحي... طوبى للساكنين في بيتك أبدا يسبحونك" (مز١٨٤٤-٤).

غير متسق مع المشهد ولا يناسب النبيين اللذين لم يأتيا ليستقرا. وسبب قصوره ما يصف به الكتاب حال بطرس وابني زبدي في تلك الساعة "لأنه لم يكن يعلم ما يتكلم به إذ كانوا مرتعبين" (مر ٢:٩). فالمشاعر متضاربة تختلط فيها البهجة مع رعب الوجود في حضرة الله وقديسيه ويتصاغر فيها العبد أمام السيد المهاب (١٦).

(٤) "وفيما هو (أي بطرس) يتكلم (يقول ذلك) إذا ســحابة نيّــرة ظلّلتهم و(صار) صوت من السحابة قائلاً هذا هو ابني الحبيب الذي به سررت. له اسمعوا".

+ بديلاً عن مظال بطرس (وقد تبدو استجابة له بصورة ما)، وقبل أن ينهي كلامه، جاءت سحابة منيرة غطّتهم معلنة حضور الله الآب (۱۷). وهكذا فبعد شهادة العهد القديم بحضور النبيين موسى وإيليا وما تكلما به عن الخروج الثاني بذبيحة الصليب، تأتي شهادة الآب وهو يعلن مجدّداً ما أعلنه قبلاً والرب يعتمد في الأردن (مرت ١٦:٢، ١٧، مر ١٠:١، ١١، لو ٢١،٢، ٢١)؛ والصوت الإلهي يؤكد للتلاميذ (ولنا من بعدهم) على طبيعة الرب [وهو ما أعلنه بطرس قبل أيام بالإلهام الإلهي النبيت إيماهم على هذه الشهادة ولتأكيد طاعتهم لابن الله وشريعة العهد الخديد الخاتم على رسالة الأنبياء.

وفيما هتف به صوت الآب في هذا اليوم بحضور موسى كليمه تحقيق ما قاله الرب لموسى قبل خمسة عشر قرناً "يقيم لك الرب إلهك نبياً من وسطك من إخوتك مثلي له تسمعون" (تث١١٥١، ١٥،١ يـو١٥٥، أع٣:٣٢، ٧:٧٣).

<sup>(</sup>١٦) راجع ملاحظة (٩) في نماية المقال.

<sup>(</sup>١٧) راجع الملاحظة (١٠) في نهاية المقال.

(٥) "ولما سمع التلاميذ سقطوا على وجوههم وخافوا جداً. فجاء يسوع ولمسهم وقال قوموا ولا تخافوا. فرفعوا أعينهم ولم يروا أحداً إلا يسوع وحده (ولما كان الصوت وُجِدَ يسوع وحده) (فنظروا حولهم بغتة ولم يروا أحداً غير يسوع وحده معهم)".

+ خوف التلاميذ ورهبتهم مبرّرة، فهذا صوت الله الآب. ومنذ القديم أُحيط حضور الله بالمخافة في الداخل والدخان والرعود والبروق من الخارج. وأحداث ظهور الله في السحاب معروفة عند اليهود وأيضاً هذا القانون الإلهي "الإنسان لا يراني ويعيش" (خر٣٣:٠٠).

+ على أن يسوع يقترب من تلاميذه بغير رعب ولا رعود أو بروق (خر ٢٠-١٨:٢) - وبعد أن توارى مجد اللاهوت وانــسحب الــضياء الساطع وعاد الرب إلى هيئته الوديعة - وبكل الحب واللطف يربت علــى أخصائه مهدئاً روعهم طارداً خوفهم ومنهضاً لهم كما كان يفعل كثيراً.

وإذ يطمئنون يرفعون عيونهم حولهم فلا يرون أحداً غيره، فقد عاد شاهداً العهد القديم إلى مستقرهما بعد أن أدّيا شهادهما لحساب مستهى الأحيال، وكشفا عن ألهما ينتظران مع سائر الآباء خلاص الرب العتيد أن يتم، ومن ثم أخليا المشهد للسيد الوحيد والذي كان الحفل البهيج كله من أجله وحده. وهو ما أكده صوت الآب الذي دوّى في الآفاق (للمرة الثانية) (١٩) معلناً سروره بالابن الحبوب، وآمراً هنا بطاعته والاستماع له (وحده)، ففيه يكتمل الناموس كله وتتحقق رؤى الأنبياء ونبوءاتهم.

<sup>(</sup>١٨) وفيما بعد في ظروف مشابحة سقط شاول ورفاقه على الأرض جميعاً، وهو فقد بصره من بحاء ذلك النور الذي ليسوع الناصري (أع ١١:٢٢، ١٣:٢٦)، ويوحنا سقط عند رجلي الرب كميت (رؤ ١٧٤١).

<sup>(</sup>٩ُ٩) وأتاه ثالثاً وهو يقترب من الصليب ممّحداً إياه "مجدّت **وأمجّد أيضاً**" (يو ٢٨:١٢).

+ نعم .. فالمسيح هو "الألف والياء. البداية والنهاية.. الأول والآخر" (رؤ ١٠٢١، ١٣:٢٢)، وهو المخلص الوحيد الذي "ليس بأحد غيره الخلاص" (أع ٢:٤٤)، والفادي الوحيد (عـب٩:٢١)، والـشفيع الوحيد عند الآب الذي يكفّر عن خطايا العالم كله (عـب ٢٠٥٢، ١يو٢:١)، ووسيط العهد الجديد (عب ١٥٠٩) الوسيط الوحيد بين الله والناس (١تي ٢:٥)، وبالتالي هو الـديان الوحيد (مـت٥٢:٣٥-٣٣، يو٥:٢٢، ٢٠:٢٠).

+ وهو "أعظم من الملائكة" (عـب ٤:١)، وأعظم مـن موسـى (عب ٣:٣)، وأعظم مـن المعمـدان (عب ٣:١٠١)، وأعظم مـن المعمـدان (مت ١١:١١)، "وأعظم من سليمان" (مت ٢:١٢).

+ وهو الذي "كل شئ به كان وبغيره لم يكن شئ مما كان" (يو ٢:١)، والذي "فيه خُلق الكل ما في السموات وما على الأرض. ما يرى وما لا يرى.. الكل به وله قد خُلق" (كو ٢:١، ١٧)، والذي هو "فوق كل رياسة وسلطان وقوة وسيادة وكل اسم.." (أف ٢:١٦).

+ وبالنسبة لكل مؤمن فيسوع المسيح هو "رئيس الإيمان ومكمله" (عب٢:١)، أي هو محور الإيمان وموضوع الإنجيل وغافر الخطايا، وهـو الراعي والنور والباب والطريق والحق والحياة. إنه غاية الحياة ووسيلتها.

+ نعم .. يسوع وحده.. من يحب أحداً أكثر منه فلا يستحقه.. من يبغي أحداً غيره لا ينال شيئاً. "الذي يؤمن به لا يدان والذي لا يؤمن به قد دين" (يوسم ١٨٠١) "الذي يؤمن بالابن له حياة أبدية. والذي لا يسؤمن بالابن لن يرى حياة بل يمكث عليه غضب الله" (يوسم: ٣١) "من له الابن فله الحياة ومن ليس له ابن الله فليست له حياة" (١يو٥: ١٢).

(٦) "وفيما هم نازلون من الجبل أوصاهم يسوع قائلاً لا تُعلموا أحداً (أن لا يحدثوا أحداً) بما رأيتم (بما أبصروا) حتى يقوم (إلا متى يقوم) ابن الإنسان من الأموات (فحفظوا الكلمة لأنفسهم يتساءلون ما هو القيام من الأموات) (وأما هم فسكتوا ولم يخبروا أحداً في تلك الأيام بشئ مما أبصروه)".

+ مع إشراقة نور الفجر كانت نهاية أحداث الليل الفريدة التي انفتحت خلالها السماء على الأرض. وبدأت بصلاة يسوع معظم الليل ثم تحليله المبهر، وظهور رجلي العهد القديم موسى وإيليل، ثم حضور الآب في السحابة وإعلانه حبه للابن وسروره به، والمشاعر المتضاربة التي احتاحت التلاميذ: بهجة وانبهاراً واضطراباً فانسحاباً ونعاساً ضيّع منهم كلمات ثمينة، ثم محاولة لاستبقاء النبيين ولو قليلاً، وبحضور الآب وتمجيده للابن يحل الخوف الشديد الذي ينقشع بحنان المعلم الذي يعود إلى مظهره البسيط والودود الذي سبى به القلوب.

+ وإذا كان المسيح قد كشف لتلاميذه الثلاثة الكبار عن مجد لاهوته وسلطانه على العهد القديم، كي يتيقنوا بصورة قاطعة من حقيقته كابن الله قبل أن يرتفع على الصليب فلا يتزعزع إيمالهم، وإنما يظلون يرون اللاهوت في الجسد المستسلم المثخن بالجراح، فضلاً عن الجسد الهامد في القبر، فإنه بالنسبة للآخرين عموماً (بمن فيهم سائر التلاميذ) أراد الرب أن يستمروا في التعامل السهل معه بحب وتوقير دون حوف أو تحفظ، مع الإيمان به "كالمسيح ابن الله الحي". من هنا فقد أوصى الرب تلاميذه الثلاثة مشدداً وهم يهبطون الجبل أن يحتفظوا لأنفسهم بما رأوه وسمعوه إلى أن تنتهي الأحداث الدامية المؤدية إلى الموت فالقيامة.

وقد أطاع التلاميذ سيدهم رغم ألهم لم يفهموا مضمون الكلام تماماً، ولم يستوعبوا معنى قيامة المسيح وكيف تتم، بينما الرب يتكلم عن قيامت بتلقائية وتحصيل حاصل باعتبار أنه القيامة والحياة، وأنه يسلم نفسه للموت بإرادته وهو عالم أنه سيقوم. هكذا كان. (٢٠)

+ من ناحية أخرى فإن إخفاء الرب لاهوته يتيح تصاعد الأحداث بلا عائق نحو الصليب والموت فلا يتعطل الفداء، وهكذا يتحقق الخلاص، ومن ثم بقيامته في اليوم الذي حدده فيستعلن لاهوته بعد أن يتم الخلاص، ومن ثم يصعد إلى عرشه ويرسل الروح القدس فيمكث فينا إلى الأبد. ويسسجل الكتاب أن كثيراً ما تفادى الرب محاولات حصاره وإثارة الأعداء لأن ساعته لم تكن قد حاءت بعد. وفيما بعد كتب القديس بولس في هذا المعنى عن "الحكمة المكتومة" (سر الخلاص) التي سبق الله فعينها قبل الدهور لمجدنا التي لم يعلمها أحد من عظماء هذا الدهر لأهم لو عرفوا لما صلبوا رب المجد " (١ كو٢:٢)، ٨).

#### ■ ثالثاً : ملاحظات :

(۱) التلاميذ الثلاثة الذين صعدوا الجبل مع الرب تلك الليلة، بطرس ويعقوب ويوحنا، كانوا ضمن أول من اختارهم السرب من التلاميند (مت١٠١٤)، وكانوا هم رفاقه عند ذهابه لبيت يايرس أحد رؤساء الجمع وشهود إقامته لابنته (مر٥٠٠٠) لوه١٠٥) [ وفيما بعد، كانوا معه في بستان جشسيماني (مر٣٠٠٠) مر١٤٠١) وذهب بطرس ويوحنا إلى القبر بعد سماع خبر القيامة (يو٠٢٠٠٠)، وظهر الرب بعد قيامته لبطرس خصيصاً خبر القيامة (يو٠٢٠٠٠)، وكان الثلاثة مع آخرين عند لقاء الرب بعد قيامته على

<sup>(</sup>٢٠) راجع ملاحظة (١١) في نماية المقال.

بحيرة طبرية (يو ٢:٢١)، وبطرس كان المتقدم في الكنيسة الأولى في أورشليم (أع ١٠) ٢:١٠١) وهو أول من بشر الأمم (أع ١٠) وهو مع يوحنا ويعقوب، أحي الرب أسقف أورشليم كانوا المعتبرين أعمدة بين التلاميذ (غل ٢:٩). واختتم بطرس حياته في روما شهيداً مصلوباً منكس الرأس]، ويعقوب ويوحنا ابنا زبدي لقبّهما الرب بوانرجس أي ابني الرعد (مر ٣:٧١) لحماسهما وغير هما [ويعقوب – فيما بعد – كان أول شهيد بين الاثني عشر (أع ٢:١٢)]، ويوحنا هو التلميذ الذي كان يسوع يجبه (يو ٣:١٣٠)، ويوحنا هو التلميذ الذي كان يسوع يجبه (يو ٣:١٣٠)، وظهر له الذي كان يسوع بحبه (يو ١:٣٠٨)، وظهر له الرب وقت نفيه في جزيرة بطمس في رؤيا شبيهة بحدث التجلي الرب وقت نفيه في جزيرة بطمس في رؤيا شبيهة بحدث التجلي (رؤ ١:٩-١٨) وهو آخر من بقي من التلاميذ (يو ٢:٢١-٢٠)].

(7) تجلي الرب واحد من مشاهد كثيرة في حياته تنطق بتفرده و تشير إلى علاقته بما فوق، بما لا يُرى (والذي لم يسمح بما كثيراً لتأكيد إنسانيته وتيسير تعامل البشر معه)، وسماحه بما كان لتأكيد لاهوته وبنوته للآب وانتمائه للأزل والأبد وسلطانه على الوجود: فلا ننسى حضور الملائكة للبشارة به أو التهليل بميلاده (مت 1:7، لو 1:7-1, لو 1:7-1) أو خدمته (مت 1:7)، أو الظهور له وقت معاناته (لو 1:7)، أو عند قيامته (مت 1:7)، أو الظهور الإلمي غير المسبوق ساعة عماده وصعوده (أع 1:7)؛ ولا ننسى الظهور الإلمي غير المسبوق ساعة عماده (مت 1:7)، ولا نو 1:70، لو 1:71، المسبوق ساعة عماده معجزاته خاصة الإقامة من الموت، وتعامله بسلطان مع الطبيعة في حياته وعند صليبه وموته، وأعماله بعد قيامته كدخوله والأبواب مغلّقة ومستهد صعوده، وظهوره المزلزل لشاول وغيرها.

(٣) التجلي يكشف حقيقة اتحاد اللاهوت بالناسوت: فالمسيح قائم بجسده لم يزل ولكن النور الإلهي الباهر الذي يغشي الأبصار يفترش المكان كله، فاللاهوت دائماً هناك خافياً مستتراً تحت صفحة الجسد وإن لم يظهر إلا في مناسبات بعينها. والمسيح هو "صورة الله غير المنظور" (كو ١٠٥١) و"هو بماء مجده ورسم و"فيه يحل كل ملء اللاهوت جسدياً" (كو ٢٠٩) و"هو بماء مجده ورسم جوهره" (عب ٢٠٠١). وفي كلمات قليلة تحمل كل الحقيقة فالمسيح هو "الله ظهر في الجسد" (١٦:٣).

(\$) رغم أن أحداث الصليب أزاحت من ذهن التلاميذ مؤقتاً مسشاهد التجلي حتى ممن كانوا مع الرب على الجبل المقدس (و لم تمنع بطرس نفسه من إنكار الرب ثلاث مرات رغم تحذيره مسبقاً)، إلا أن قيامة الرب أعادت لهم توازهم وأحيت في أذهاهم بقوة ما رأوه وسمعوه ذلك اليوم المسعيد والذي سحلوه فيما كتبوه في أسفار الكتاب المقدس. فالقديس بطرس يكتب مستعيداً ما رآه وسمعه و لم يغب قط من ذاكرته "لأننا لم نتبع خوافات مصبعة إذ عرفناكم بقوة ربنا يسوع المسيح ومجيئه بل كنا معاينين عظمته لأنه أخذ من الله الآب كرامة ومجداً إذ أقبل عليه صوت كهذا من المجد الأسنى هذا هو ابني الحبيب الذي أنا سررت به. ونحن سمعنا هذا الصوت مقبلاً من السماء إذ كنا معه في الجبل المقدس" (٢ بط١: ٢ ١ – ١٨)، والقديس يوحنا يذكر خلاصة المشهد في بداية إنجيله ".. ورأينا مجده مجداً كما لوحيد من الآب علمة وحقاً" (يو ٢: ١٤).

(٥) يمكن ملاحظة عدد من الوقائع المشتركة بين الرب ورفيقيه مــن العهد القديم، فلكل منهم علاقة مع حبل وبرية وصـــوم أربعـــين يومــــاً (خر٢٠٤٠، ١مل ٢:٤، مر٢٣١، لو٢:٤).

وإلى جانب كل هذا فإن ظهور موسى وإيليا، اللذين غابا عـن أرضـنا وعودهما من حديد على الجبل حول المسيح، يؤكد أن المسيح رغم دخولــه

الزمن إلا أنه بلاهوته فوق الزمن، وعنده الماضي والمستقبل حاضران أمامه. ومن غياهب الزمن يأتي موسى وإيليا يقدمان له المجد ويتكلمان معه عن يـوم الخلاص القريب الذي سيشمل كل من دعوا باسم الرب وماتوا على الإيمان منذ آدم وإلى آخر الدهور.

(٦) حادثة التجلي تشهد أيضاً بعدم فناء الأرواح، كما يديم الملحدون، وإنما انتظارها للمجازاة في اليوم الأخير. فموسى النبي العظيم الذي مات وصار رميماً وأُخفي قبره عن شعبه ها هو حي بروحه، وإيليا لم تبتلعه الطبقات العليا ولكنه عاد حياً كما صعد، وليؤكد مع موسى أن الذين سبقونا إلى فوق يعرفون أحوالنا. كما كشف الرب ذلك من قبل في قصة الغني ولعازر (لو١٩١٦-٣١) حيث رأينا إبراهيم عارفاً بموسى والأنبياء الذين أتوا بعده، والغني عرف إبراهيم وخاطبه "يا أبي إبراهيم ارهمني."، والرب ألمح إلى معرفة إبراهيم بمجئ الخلاص بقوله "أبوكم إبراهيم قملل بأن يرى يومي فرأى وفرح"، كما أن التلاميذ عرفوا موسى وإيليا. وهكذا عندما سنكون في السماء سنُعطى معرفة متسعة لكل سكان السماء خاصة الآباء والأنبياء.

(٨) التجلي سبق الصليب كحالة بحد باهر مبكر يعادل عار الصليب القادم. ولكن الحقيقة أن الصليب كان حاضراً من قبل التجلي. والملابسات تشهد أن الحديث عن الصليب والموت (مت٢١:١٦، مر٨:٣١، لو٩:٢) كان سابقاً على وعد المسيح لتلاميذه بأن يروا الملكوت ومجد ابن الله آتياً بقوة وهو ما بدا في التجلي.

فتابور لن ينفصل عن الجلجئة، ولا التجلي عن الصليب والموت، ونحن لن نحتبر أفراحاً عظيمة إلا إذا قبلنا شركة آلام الرب بفرح. ولكي نملك مع المسيح فعلينا أن ندخل من الباب الضيق ونجتاز في طريق الصليب على الأرض "لأعرفه وقوة قيامته وشركة آلامه متشهباً بموته" (ف٣:١٠).

# ■ عيد صعود جسد العذراء مريم (\*)ر17مسري - ٢٢ أغسطس

والمنتفياة

هذه الدعوة يتقدم بها طرفان: الأول، من السماء، هو المتضع الحقيقي وحده، الرب الإله الذي بإرادته ترك عرشه "صائراً في شبه الناس. وضع نفسه وأطاع حتى الموت موت الصليب (في ٢:٧، ٨). فهو الوحيد الذي ينطبق عليه أنه "وضع نفسه" فعلاً وفي اتضاعه نزل من ارتفاع المجد الذي لا يستقصى إلى قياع الضعف البشري وهوانه (دون خطية الناس).

<sup>(\*)</sup> قراءات القداس: عب ١٠ - ١١، ٢يو ١: ١٣، أع ١: ١-١٤، لو ١: ٣٩ - ٥٠. عن أعياد العذراء الأخرى: انظر (ص ٢٠).

والمتقدم بالدعوة الثاني ، من الأرض، امرأة وُهبت أن تحتوي الرب الإله فيها متجسداً منها، ومع هذا الاختيار المتفرّد لم تنتفخ أو تتعالى على سائر البشر، ولم تتنكر لحقيقتها كمترجية للخلاص مع سائر المنتظرين، وأنها، وهي أم الإله – ثيئوطوكوس – لا تزال رفيقة المزدري وغير الموجود.

المفارقة .. أن العالم عرف عن الاتضاع من صاحبة الدعوة قبل أن يعرف من صاحب الدعوة. أي عرف من "الزمني" قبل أن يعرف من "المولود قبل كل الدهور"!

#### ■ عن العذراء المتضعة:

عندما جاء ملء الزمان كي يتجسّد الابن اختار من بين كل النساء في بيت داود مريم التقية النقية المتضعة، وأهّلها اتضاعها كي تصير حواء الثانية أم الخليقة الجديدة. وإذا كان كبرياء حواء وعصيالها هو الباب الذي ولجت منه الخطية والموت إلى كل البشر، فإن اتضاع مريم كان الباب الذي عبر منه خلاص البشرية ونوالها الحياة الأبدية. وهكذا باتضاعها وطاعتها صحّحت مريم موقف حواء ورفعت رأس كل النساء اللاتي نُسبت إليهن في القديم كل نقيصة وصرن منذ التجسّد يفتخرن بألهن نساء من نفسس العذراء أم الله.

وبشارة الملاك وتحيته لها وإعلانه ألها وجدت نعمة عند الله، وألها ستحبل وتلد ابن الله (لو ١: ٣٠ و ٣٥)، كل هذا لم يُغيِّر موقفها من نفسها ألها أَمَة الرب (لو ١: ٣٨). وأكثر من ذلك، ألها لما عرفت من الملاك بأن نسيبتها أليصابات حُبلي في الشهر السادس، قامت وذهبت بسرعة إلى الجبال إلى مدينة يهوذا لزيارة أليصابات وتهنئتها وحدمتها لثلاثة شهور، وفي تسبحتها مجَّدت الله الذي "نظر إلى اتضاع أمته... ورفع المتضعين" (لو ١: ٤٨ و ٥).

وهكذا قبل أن يولد المسيح واضعاً نفسه أدبى من كل المتضعين، وقبل أن يُعلِّم عن الاتضاع وإنكار الذات، مارست العذراء هذا الاتجاه المسيحي بحق أمومتها للمخلِّص والمعلِّم، وواصلته في حياة الرب؛ فعاشت كل حياها في الظل، متوارية خلف ابنها سيد الكل، حتى أن الإنجيل لا يــذكرها إلا مرات قليلة أبرزها عند البشارة والميلاد و دخول الهيكل بالطفل، ثم وهــي تبحث عن ابنها الصبي، وعند الصليب، ومـع أحــداث القيامـة ويــوم الخمسين.

#### ■ عن المسيح المتضع:

وقد كان دحول المسيح بالجسد إلى العالم، ليُخلِّصه من الموت، من باب الاتضاع بأن "أخلى نفسه آخذاً صورة عبد" (في ٢: ٧)، ومارسه بأصدق من كل الناس؛ فاختار صغرى مدن يهوذا لتكون محل ميلاده، وامرأة فقيرة من عامة الناس لتكون أُمَّا له، ومذوداً للبهائم ليولد فيه، إذ لم يكن له موضع في المترل (لو ٢: ٧). وفي طفولته كان نموذجاً للطاعة: "خاضعاً لوالديه" (لو ٢: ١٥)، وكدح ليحصل على طعامه فعمل نجاراً مساعداً ليوسف (مست ١٣: ٥٥، مر ٦: ٣). وقبل أن يعتمد من يوحنا الذي قال إنه لا يستحق أن يحل سيور حذائه، واختار تلاميذه من بسطاء الناس. وخلال أيام خدمته لم يكن له أيسن يسند رأسه (مت ١٠: ٧)، ولا هو امتلك مالاً (مست ١٠: ٧).

واحتمل إهانات أقربائه الذين قالوا إنه مختلٌ (مر ٣: ٢١). و لم يُقابل العنف أو الإساءة بالإساءة (١بط ٢: ٣٣). وقد حاول البعض أن يرجموه (يو ٨: ٥٩؛ ١٠)، أو يلقوا به من فوق الجبل (لو ٤: ٢٩)، ولكنه لم يعرف الانتقام مؤكّداً أن "ابن الإنسان لم يأت ليهلك أنفس الناس بل ليُخلّص" (لو ٩: ٥٦)، وأجّل مواجهاته مع العالم حتى الصليب، حيث غلب العالم ورئيسه عندما

اختطف من يده الإنسان ومصيره وأنقذه من الموت بموته وقيامته. وإذا كان الرب قد دان الكتبة والفرِّيسيين الذين قاوموه إلاَّ أنه ظل دوماً مترفِّقاً بالخطاة وقلبه فائض بالحنان على النفوس التي أذلَها الشيطان.

وفي ليلة آلامه، ومشهد الصليب في الأُفق، فَعَلَ ما لم يتصوَّره حتى أقــرب تلاميذه: قام عن العشاء وخلع ثيابه وجلس على الأرض وابتدأ يغسل أرجــل تلاميذه التي غطَّاها تراب الطريق (يو ١٣: ٥)، مُقدِّماً درساً مُذهلاً في التنازل والاتضاع من أجل المحبة.

وخلال محنة المحاكمات والاقتراب من الصليب، قبلَ صامتاً السشتائم والتعييرات من أدنى الناس وكبارهم (إش ٥٣: ٧)، كما احتمل إنكار بطرس له والتخلِّي عنه والعالم يُحاصره، ولكنه قبلَ دموع توبته وشدَّده وأرسله لرعاية خرافه. وفي النهاية: "وضع نفسه وأطاع حتى الموت، موت الصليب" (في ٢: ٨).

## ■ الاتضاع في التعليم الكتابي:

+ منذ بداية الخليقة هناك قانون إلهي: "يُقاوم الله المستكبرين، أما المتواضعون فيُعطيهم نعمة" (يع ٤: ٢٦، ١ بط ٥: ٥). فالشيطان و جنوده سقطوا بكبريائهم من النعمة، ومثلهم طُرد آدم وحواء من الجنة. ورجال الله الأوائل كانوا نماذج في الاتضاع أمام الله. فإبراهيم خليل الله (يع ٢: ٣٣) الأوائل كانوا نماذج في الاتضاع أمام الله. فإبراهيم خليل الله (يع ٢: ٣٢). يخاطب الله قائلاً: "شرعت أكلم المولى، وأنا تراب ورماد" (تك ١٨: ٢٧). وموسى يقول لله: "مَن أنا حتى أذهب إلى فرعون وحتى أُخرج بني إسرائيل من مصر. لستُ أنا صاحب كلام... بل أنا ثقيل الفم واللسان" (خر ٣: ١١؟ ٤: ١٠). وداود المنتصر يصف نفسه أنه "كلب ميت وبرغوث واحد" (اصم ٤٤: ١٤). وأيوب المبتلى يقول: "ها أنا حقير، فماذا أُجاوبك؟ وضعتُ يدي على فمي" (أي ٤٠: ٣).

+ ويتبدَّى الاتضاع في تعليم المسيح ورسله ساطعاً متجلِّياً وسط سائر الفضائل. ففي صدر الموعظة على الجبل جاءت كلمات الرب تطوِّب المتضعين: "طوبى للمساكين بالروح، لأن لهم ملكوت السموات" (مت ٥: ٣). كما أن الرب قدَّم نفسه نموذجاً للاتضاع، وحث الجميع على اتِّباعه: "تعلَّموا مينى، الرب قدَّم نفسه نموذجاً للاتضاع، وحث الجميع على اتِّباعه: "تعلَّموا مينى، الناس إلى اختيار المكان الأخير: "متى دُعيت فاذهب واتَّكئ في الموضع الأخير"، مؤكِّداً أنَّ "مَنْ يضع نفسه يسرتفع" (لو ١٤: ١٠ ١و١١). الأخير"، مؤكِّداً أنَّ "مَنْ يضع نفسه يسرتفع" (لو ١٤: ١٠ ١و١١). وفي توجيهه لتلاميذه المتنافسين على المكان الأولاد فلسن تسخموا مقل وسطهم ولداً وحذَّرهم: "إن لم ترجعوا وتصيروا مثل الأولاد فلسن تسخلوا ملكوت وحذَّرهم: "إن لم ترجعوا وتصيروا مثل الأولاد فلسن تسخلوا ملكوت السموات" (مت ١١٨: ٣و٤). وفي ختام مثل الفرِّيسي والعشار، حيث تمتَّع العشار المتضع برحمة الله وغُفرَت خطاياه دون الفرِّيسي المتفاخر ببرِّه، كان التعليم: "لأن كل مَن يرفع نفسه يتضع، ومَن يضع نفسه يرتفع" (لو ١٤: ١١؛ ١١٤).

وجعل الرب إنكار الذات حجر الزاوية في البناء الروحي وتبعية السرب: "إن أراد أحد أن يأتي ورائي، فلينكر نفسه ويحمل صليبه ويتبعني" (مت ١٦: ٢٤)، "إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض وتَمُتْ، فهي تبقى وحدها. ولكن إن ماتت تأتي بثمر كثير" (يو ١٦: ٢٤). وبعد أن غسل الرب أرجل تلاميذه أوصاهم أن يفعلوا مثله مُبيناً أنه: "ليس عبد أعظم من سيده، ولا رسول أعظم مسن مرسله" (يو ١٣: ١٦).

+ وفي تعليم الرسل يقع الحثُ على الاتضاع في الصدارة:

"فتواضعوا تحت يد الله القوية لكي يرفعكم في حينه" (١بط ٥: ٦)؛ "فالبسوا كمختاري الله القديسين المحبوبين أحــشاء رأفــات، ولُطفــاً، وتواضعاً، ووداعة، وطول أناة" (كو ٣: ١٢).

بل إن القديس بولس، رسول الأمم العظيم، لا يرى نفسه أمام برِّ المسيح إلاَّ أحد الخطاة، بل أولهم، فيكتب أن "المسيح يسوع جاء إلى العالم ليُخلِّص الخطاة الذين أولهم أنا" (١تي ١: ١٥)، ويصف نفسه أنه "أصغر الرسل"، بل إنه ليس أهلاً لأن يُدعَى رسولاً، لأنه اضطهد كنيسة الله، وينسب العمل كله لنعمة الله "ولكن بنعمة الله أنا ما أنا.. ولكن لا أنا بل نعمة الله التي معي" (١كو ١٥: ٩و ١٠).

#### ■ ولماذا الاتضاع؟

ليس غريباً أن يُطوِّب الرب المتضعين ويجعل إنكار الذات أساس الــسلوك المسيحي. فالاتضاع يعني اكتشاف الإنسان لحقيقة نفسه، وإدراك عجزه وقلة حيلته أمام المرض والمحن والموت، وأنه تراب ورماد، وأن حياته بخار يظهر قليلاً ثم يضمحل (يع ٤: ٤١)، وأنه بدون الله واهب الحياة لا يقدر على فعل شيء. وأنه ضعيف ويُخطئ، وأن أي فعل طيِّب يعمله ينتسب مباشرة إلى الله صانع الخيرات ومصدر كل بر، وأنه محدود القوة والمعرفة والأيام، وأن أحداً لا يملك حياته أو مواهبه أو فضائله أو صحته أو ماله أو جماله أو نسبه، وأن أحداً لا يستطيع وحده أن يفعل البر أو ينتصر على الخطية. هي كلها عطايا الله الغني.

وهكذا يُترجم الاتضاع إلى إنكار الذات أي عدم الاعتداد بالنفس وإخلائها، كي يصير الله هو المهيمن على الكيان دون منازع. وهكذا جعله الرب شرطاً أولياً لتبعيته، إذ بدونه ترفض النفس تبعية آخر، وبدونه لن تقبل حمل الصليب أي التألَّم من أجل المسيح، أو احتمال التجارب الداعمة للإيمان أو الجهاد ضد ميول الجسد. ومن هنا يكون الاتضاع هو المفتاح للدخول إلى سائر الفضائل.

على أن الأسباب التي تجعل الاتضاع الجوهرة الثمينة التي ينـــشد كـــل مؤمن أن يقتنيها، والتي تجعل كبرياء الإنسان تنكُّباً عن طريق الحق وقصوراً

- عقلياً وعمىً روحياً، أكثر من أن تُحتوى؛ ونورد فيما يلي أهمها:
- + فكيف يتعالى أحد على آخر، وكل البشر سواءً، فهم جميعاً إخوة من أب واحد وأُم واحدة؟
- + وكيف ينسى الإنسان مهما ارتفع أنه في ساعة لا يعرفها ســوف يواريه التراب وسيعود هو في نهاية الأمر إلى تراب؟
- + وكيف نتجاهل أن "تعلَّموا مني" (مت ١١: ٢٩)، أي تمثَّلوا بي وسيروا على نهجي في الاتضاع، وأن ليس التلميذ أفضل من المعلِّم بل يكفي التلميذ أن يكون كمعلِّمه (مت ١٠: ٢٤و٢٥)؟
- + وإذا كان البر الذاتي يُعطِّل شركتنا في المسيح ويدمِّر الحياة كلها، فإن الاتضاع يحفظ لحياتنا الروحية سلامتها ونموها إلى آفاق أرحب، ويُحبط مؤامرات الشرير ضدنا، فإبليس لن يجد طريقاً إلى النفس المتضعة المحتمية بإيمانها في قوة القدير.
- + يكفي أن الله الذي يُقاوم المستكبرين هو قريب من المتضعين والمنكسري القلوب، يُخلِّصهم ويشفيهم ويجبر كسسرهم (منز ١٨٤؛ ١٨٠ والمنكسري القلوب، يُخلِّمهم (٢كو ٧: ٦)، ويُعطيهم نعمة (يع ٤: ٦، ١بط ٥: ٥). كما أن من يتضع يرتفع، فالانحناء للدخول من الباب الضيق إلى الطريق الكرب هو السبيل المؤدِّي إلى الحياة الأبدية.
- + وإن دخول المسيح إلى مجده كان من باب الاتضاع "لكنــه أخلــى نفسه آخذاً صورة عبد، صائراً في شبه الناس. وإذ وُجــــد في الهيئــة كإنسان، وضع نفسه وأطاع حتى الموت، موت الصليب. لَذلك رفَّعــه الله أيضاً، وأعطاه اسماً فوق كل اسم، لكي تجثو باسم يسوع كل ركبة مِمَّن في السماء ومَن على الأرض ومن تحت الأرض" (في ٢: ٧-١٠).
- + وإن العذراء المتضعة رُفعت إلى السماء، وصارت في الكنيسة الشفيعة الأولى، ويجيء ذكرها في مقدمة مجمع القديسين: "وبالأكثر القديسية

المملوءة مجداً العذراء كل حين والدة الإله القديسة الطاهرة مريم التي ولدت الله الكلمة بالحقيقة".

#### ■ الاتضاع نبع الفضائل:

يُجمع القديسون على أن الاتضاع هو نبع الفضائل، أي أنه أساس قيام سائر الفضائل ونموها:

+ وفي المقام الأول، فإن ممارسة محبة الله والقريب، وهي أولى وأعظم الوصايا وكما يتعلَّق الناموس كله والأنبياء (مست ٢٢: ٣٦-٣٩، مسر ٢١: ٣٠و٣، لو ١٠: ٢٧)، والتي يصفها معلِّمنا بولس الرسول بألها رباط الكمال (كو ٣: ١٤) وتكميل الناموس (رو ٣١: ١٠)، هي مهمة مستحيلة دون اتضاع النفس وإنكار الذات. فلا يمكن للمنحصر في ذاته أن يهتم بآخر، فضلاً عن أن يجبه ويبذل نفسه من أجله (يو ١٥: ٣١). والذي لا تشغله محبة الآخر الذي يبصره، كيف يقدر أن يحب الله الذي لم يبصره (ايو ٤: ٢٠)!

+ كما أن اتباع الرب والإيمان به يقتضي إدراك أن النفس خاطئة ومحتاجة إلى المخلّص، وهكذا تنجذب إلى برّه وقداسته. هكذا رأينا بطرس، بعد صيد السمك الكثير، يصرخ قائلاً: "اخرج من سفينتي يا رب لأبي رجل خاطئ" (لو ٥: ٨)، ولأنه كان صادقاً في شعوره فقد ترك كل شيء وتبعه. وبدون هذا الشعور بالاحتياج الذي يُغذيه الاتضاع يظل الإنسان تائهاً يتخبط في الظلام وتفلت منه فرص التوبة والنجاة.

- + الاتضاع هو أساس العبادة المقبولة. في صلاة العيشار المنيسحق المعترف بخطيئته، دخلت إلى محضر الله ونال الغفران. وطاعة الوصية أمامها العقبات إن لم تستند إلى قوة الله، والصوم وما يتضمنه من تعفُّف وتقشف ونسك وتوبة وانسحاق وجهاد وصبر لا ينجح إلاً بالاتضاع.
- + بغير الاتضاع تُختزل العبادة كلها في ممارسات شكلية مظهرية تخلو من الحب والالتزام ولا تقصد غير إرضاء الناس والذات، فتتضخم ويسزداد الشعور بالبر الكاذب. وعملياً فإن عبادة بدون اتضاع هي في الحقيقة تُكرِّس البُعْد عن الله.
- + الاتضاع مطلوب كي نشعر بـاحتياجنا لكلمـة الله ومعرفتها ودراستها واللهج فيها بما يؤدِّي إلى النمو في معرفة الله وأصـول الحياة الروحية. فالمكتفون المعترُّون بمعرفتهم، الضائُّون بوقتهم على قراءة الكلمة، يحرمون أنفسهم من نور معرفة الله ويفقدون في مسيرة حياتهم الـسراج والسياج.
- + الاتضاع هو أساس الخدمة المثمرة الناجحة التي تقصد مجد الله، وفيه لا يصير البذل من أجل الآخرين عبئاً ووهقاً، وإنما بركةً وفرحاً. وكل جهد يؤول حتماً إلى "تعب المحبة" الذي لا يُنسى قدَّام الله (عب ٦: ١٠).
- + وفي الاتضاع تُقبل الآلام من أجل المسيح دون تذمَّر أو دمدمـة: "أأخير نقبل من عند الله، والشر لا نقبل" (أي ٢: ١٠). ويصير احتمال الاضطهاد بسبب الإيمان أمراً واجب الطاعة: "إن كانوا قد اضطهدوني فسيضطهدونكم" (يو ١٠: ٢٠)، وتصير كل الوصايا التي تتطلّب التغصّب وضبط النفس قابلة للتنفيذ بكل رضى، ومعها ينمو الصبر والاحتمـال وطول الأناة وبطء الغضب.

+ وكما علَّمنا القديسون: فلا يقهر إبليسَ ومؤامرته ضدنا، والحروب التي يستغل فيها ضعف حسدنا؛ غير اتضاعنا، الذي يعني أننا قد وضعنا كل ثقتنا واتكالنا، لا على أنفسنا وتقوانا، وإنما على الذراع الرفيعة لإلهنا الغالب دوماً القادر وحده أن يصلب فينا كل الأهواء والشهوات (غل ٥: ٢٤).

+ وفي الحياة الزوجية، فإن الاتضاع هو عماد التآلف، وفيه ينضبط الغضب ويتأصَّل التسامح وتصير النفس قادرة على الغفران: "كما غفر لنا المسيح" (كو ٣: ١٣)، ونسيان الإساءة كأن لم تكن، فتتوطد العلاقة وتنمو المحبة مع كل يوم. وعلى العكس، فعندما يغيب الاتضاع يتوارى الاحتمال ويحل الشقاق، ومع كل يوم يتعمَّق الاحتلاف ويسود التباعُد ويتهدد العلاقة الانهيار.

+ وفي الجانب السلوكي، فإن الاتضاع هو الأرض الخصبة لنمو العديد من الصفات التي تحمِّل النفس وترتقي كما. فتتسم نفس المتضع بالوداعة واللطف والهدوء، وبالحلم وضبط النفس، وبالاحتشام في المظهر وبالتجرُّد وبساطة الحياة، والنفور من الطمع والترف وتعظُّم المعيشة، وسهولة التعامل مع الغير واكتساب حبهم، وإذا مال إلى المرح ففي غير ابتذال أو صخب. والمتضع دائماً يُقدِّم غيره، ويتجاهل المديح والكرامة، ويقبل النقد والتوجيه باتساع قلب. وفي وقت التجارب والآلام يعرف أن يشكر الله لا أن يشكو ويئن ويندب حظه، وهو لا ينحصر في همومه الذاتية، بل هو مستعد دوماً لمساندة المتصابقين وتعزيتهم فينال التعزية هو أيضاً.

+ وإذا كان الاتضاع يبدأ بادراك قصورنا وضعفنا وخطيئتنا أمام كمال الله وقوته وقداسته، فإن نمونا فيه يُديم علينا نعمة الله، ويُعمِّق شعورنا بأن حضور الله في حياتنا هو سر تقدُّمنا وانتصارنا.

#### - كيف نبلغ إلى الاتضاع؟

ولا نقصد كيف نتخذ هيئة الاتضاع (فما أسهل التظاهر بالتقوى - ٢ ي ٣: ٥)، لأن الاتضاع كالسجود ينبغي أن يكون بالروح والحق. وهو لن يأي بالاستماع أو القراءة عنه، وإنما باختباره وممارسته. ومظاهر المتضع الخارجية إذا كانت حقيقية، هي ثمار فعل روحي باطني (وليس فعلاً ذاتياً) يعمله الروح القدس (غل ٥: ٢٢)، ولن نناله إلا عندما نطلبه منه بتوسلُ شديد. وأول ما سوف يعمله الروح هو أن يُسلِّط نوره على حياتنا، فنكتشف قصورنا ومحدوديتنا وعجزنا، ونتعرف على نقائصنا وعيوبنا ونقاط ضعفنا وكبريائنا المستترة خلف ستار الرياء والزيف.

وسوف يتعيَّن علينا أن نقبل خطة الله لتحطيم كبريائنا بكل وسيلة يختارها سواء بالألم أو المرض أو التجارب أو الخسائر، ليُنْهي بالتوبة وتسسليم الحياة اعتمادنا على ذواتنا أو على غيرنا أو على العالم وأشيائه، ويُحوِّل ثقتنا إليه كضابط للكل وقادر على كل شيء.

وسيسندنا في التغلَّب على كبريائنا، التمثَّل بالرب: "ناظرين إلى رئيس الإيمان ومُكمِّله يسوع" (عب ١١: ٢)، والتطلُّع إلى حياته الوديعة (مت ١١: ٢٩)، وإلى حياة قدِّيسيه: "تمشَلُوا بإيماهُم" (عب ١١: ٧)، متحوِّلين من حياة يُقاومنا فيها الله إلى حياة نتمتع فيها بنعمة الله ومساندته (يع ٤: ٦)، ويصير الاتضاع عنصراً أصيلاً في كياننا الروحي ينمو ويتعمَّق كل الحياة.

## ■ ملاحظات أخيرة:

+ لكي نستكمل صورة هذه الفضيلة المحورية في حياة المؤمنين، نرى لزاماً أن نشير إلى أن الاتضاع لا علاقة له بصغر النفس، أو ضعف الشخصية، أو غياب الطموح والتقدُّم، أو الانسحاب من الحياة، أو التردُّد

في أداء الواحب وحدمة العالم؛ فهذه أمراض نفسية واحتماعية يبرأ منها الروحيون المختبرون للإيمان المسيحي.

+ وبالأوْلَى، فالاتضاع، تلك النعمة الإلهية التي يدعونا الرب إليها، لا علاقة له بسلوك ضعاف النفوس من الجُبن والتخاذل والهروب من المواجهة مع العالم المقاوم. وإذا كان من الطبيعي أن يكون المتضع هادئاً محستملاً في الأحوال العادية، إلا أنه في مثل هذه المواقف فإنه - مستنداً إلى قوة الله ومساندة النعمة - يتخلّى عن هدوئه واحتماله، يدفعه التزام الإيمان مستخدماً ما أو دعه الله فيه أيضاً من غيرة وصرامة وحسم.

وها هو الرب، وهو يُحاكم وفي طريقه إلى الصليب، يقف صامداً قوياً أمام حلاَّديه وصالبيه ولا يتفادى الموت، وعلى نحجه كان إيليا أمام أخآب (١ مل ١٨: ١٨؛ ٢١: ٢٠-٢٥)، والمعمدان في مواجهة هيرودس أحت ١٤: ٤، مر ٦: ١٨)، وبطرس أمام المحمدع (أع ٥)، وبولس في أريوس باغوس وأمام قائد المئة والوالي فستوس والملك أغريباس (أع ٢٢ و ٢٥)، وسائر الشهداء ساعة الموت.

+ كما أن الاتضاع لا يتعارض مع الكرامة الإنسانية والدفاع عنها أمام من يريد سحقها، كأولاد لله وحليقته الأثيرة، ولا يُنافي قـول الحق والدفاع عنه دون حوف، وإن كان سيضمن أيضاً أن يشهد المؤمن للحق ضد نفسه هو إذا انسبق في زلة ما، كما سيضمن ألاً يقترن دفاعه عن الحق بالتهجيُّم أو عثرات اللسان.

+ وهو لا يتنافى مع قيام المؤمن بمهام الرئاسة والقيادة والحُكْم والقضاء والتربية والتأديب وحماية المجتمع والدفاع عن الوطن. ولكن في هذه كلها

يبقى أميناً ولن يستخدم سلطانه لحسابه هو، ولن يتجاوز وصية الله، ولن ينسى أنه أيضاً تحت قيادة الله وسلطانه وتأديبه: "عالمين أن سيدكم أنستم أيضاً في السموات، وليس عنده مُحاباة" (أف ٢: ٩).

#### \* \* \*

هذه دعوة للاتضاع من الرب وأمه العذراء.

وإذا كان الكتاب يقول إن: "مَن لا يحب لم يعرف الله، لأن الله محبــة" (١يو ٤: ٨)، فإنه يمكن القول أيضاً إن مَن لا يتضع لم يعــرف الله، لأن الرب وضع نفسه وطلب أن نتعلم منه الوداعة واتضاع القلب، فنجـــد راحة لنفوسنا.

ولنسلّم نفوسنا لعمل الروح متقدِّمين بثقة إلى عرش النعمة: "كي ننال رحمة ونجد نعمة، عوناً في حينه" (عب ٤: ١٦).





- ملحق رقم (١): شم النسيم
- ملحق رقم (٢): عن صلاة السجدة

## ملحق رقم (١)

# شم النسيم

بحسب التاريخ فيوم "شم النسيم" يبدو عيداً شعبياً قديماً، بدأ قبل ٥٠ قرناً (أواخر الأسرة الثالثة أو ربما قبل عصر الأسرات باسم "عيد بعث الحياة"). وارتبط موعده بالاعتدال الربيعي (عندما يتساوى الليل والنهار) في ٢٦ مارس. وكانوا يبدأون احتفالهم في الليلة السابقة حيث يتابعون غروب الشمس حتى تعلو قمة الهرم الأكبر وتبدو كأنها تشطره نصفين.

أما عن ارتباط هذا اليوم بعيد القيامة، فذلك يعود إلى العصر المسيحي لما عرف المصريون الصوم الأربعيني، وصار شم النسيم يأتي في وسط الصوم الذي هو فترة عبادة وتعفف عن المأكولات الحيوانية (٢). وكان لازماً أن يتحرك هذا العيد بكل طقوسه (خاصة أكل الأسماك المملحة والبيض) إلى اليوم التالي لعيد القيامة (منذ أواخر القرن الثالث الميلادي)، وحمل اسم اثنين القيامة، حيث يقام فيه قداس مبكر تذكاراً للقاء الرب بتلميذي عمواس. بعدها يخرج المصلون إلى الحدائق لكي يحتفلوا مع سائر المصريين، يمجدون الله على عطايا الطبيعة في أوجها، ويتناولون بالشكر الأطعمة الموسمية المعروفة، والتي لها جذورها التاريخية ولكن حملت الآن سمات مسيحية أضفت عليها بعداً روحياً.

+ فالبيض، الذي تخرج منه الحياة في الطيور والزواحف، هو رمز لقيامة الرب الذي خرج من القبر والحجر باق. ويصبغونه في كل البلاد بـــاللون

<sup>(</sup>١) أصل الكلمة بحسب اللغة المصرية القديمة هو (شم نيس ايمي) وتعني (اخرج نادي على الزهرة)، وأصلها في اللغة القبطية (شمو) وتعني بستان الزهور وحُرُّفت إلى "شم" وضمت إليها كلمة "النسيم" (٢٩ برمهات) المرتبطة بالمناسبة. وقيل أن اليهود انتهزوا فرصة احتفال المصريين جميعاً بشم النسيم ليكون يوم حروجهم وعبورهم البحر.

<sup>(</sup>٢) ومن هنا جاء المثل "عاش القبطي ومات وماكلش لحمة في برمهات".

الأحمر رمزاً لدم الصليب، فالصليب والقيامة لا يفترقان.

+ والسمك المملح يحمل رموزاً مسيحية كـــثيرة. فالاســـم اليونـــاني للسمكة ichthus) ichthys يحمل الحروف الأولى من "يسوع المسيح ابـــن الله مخلص" (ايسوس خريستوس ايسوس ثيئوس سوتير ١٠٠٥٠٠).

وفي أيام الاضطهاد الأولى كانت السمكة هي الرمـــز الذي يتعرف المسيحيون به على بعضهم البعض، وكما في

الرسم فذيل السمكة يشبه الصليب. وارتبطت السمكة بالتاريخ المسيحي فأكثر التلاميذ كانوا صيادين، وصاروا صيادين للناس، وهم تبعوا الرب بعد صيد السمك الكثير. والرب أشبع الجياع مرتين بتكثير السمك والخبز. والرب أمر بطرس أن يصطاد سمكة يجد فيها استاراً يسدد منه الضريبة عنهما، وفي لقاء الرب بتلاميذه في العلية يأكل معهم سمكاً مشوياً، وفي لقائه معهم عند بحيرة طبرية يجري لهم معجزة صيد كبيرة، ويقدم لهم سمكاً وحبزاً (لو ٢٤: ٢٤) طبرية يجري لهم معجزة صيد كبيرة، ويقدم لهم سمكاً وحبزاً (لو ٢٤: ٢٤).

ومن ناحية أخرى فالسمك في معظمه يبيض بغير اتصال بين الجنسين فهو رمز للتعفف. كما أن الأسماك الصغيرة تولد في الماء كما يولد المسيحيون في ماء المعمودية.

+ والملح الجيد هو رمز المسيحي الذي بحياته يُصلح العالم ويحفظه من الشرير، كما يُصلح الملح السمك ويحفظه من الفساد. والسمك المملح يرمز أيضاً إلى شخص المسيح الذي لم يُمسك من الموت وقام حياً في اليوم الثالث.

وشم النسيم هو يوم يجسد وحدة البشر بغير تمييز. فكل المصريين يخرجون معاً ويبتهجون معاً كأسرة واحدة، ولا يتخلف عنه غير أعداء الحياة الذين يقتاتون على الكراهية. وهو يوم يعلن توقف الزمن، فكل ما يفعله المصريون في هذا اليوم هو ما كان يفعله أسلافهم على مدى العصور في مثل هذا اليوم بغير توقف. فهو واحد من أقدم الأعياد في التاريخ الإنساني.

## ملحق رقم (٢)

# عن صلاة السجدة

#### ■ صلاة السجدة:

تتعامل الكنيسة مع الخمسين يوماً التالية على عيد قيامة الرب، على ألها أيام بمجة وفرح بالخلاص، فلا صوم فيها. ولكن من الطبيعي، خلال صلوات القدَّاس، أن يكون هناك انحناء وركوع كفعل عبادي وتعبير عن الاحتفاء بحضور الله، ولكن لا سجود تذلُّل فيها؛ بل تكون هذه الفترة كألها عُرْس ممتد لتمجيد قيامة الرب.

من هنا فقد رتَّبت الكنيسة صلاة السجدة، التى تنفرد بين احتفالات الكنيسة وطقوسها، كتقليد كنسي قديم، بأنها اجتماع الكنيسة خصيصاً لتمجيد السجود الله في يوم العنصرة، عيد تأسيس الكنيسة وتدشينها، بحسب وعد المسيح لتلاميذه قبل صعوده (لو ٢٤: ٤٩؛ أع ١: ٥،٤).

ولزمان طويل كانت صلاة السجدة ضمن صلوات عيد العنصرة، عقب قراءة فصل الإبركسيس، ولكن لطول وقت الصلاة، ولكي تنال صلاة السجدة نصيبها من التركيز والاهتمام، فقد أصبح يُحتَفَل ها مستقلة لتكون في الساعة التاسعة (أي الساعة الثالثة) عصر يوم عيد العنصرة.

وكما نعرف ففي طقوس العبادة اليهودية صلوات سبع، يلتزم بما أتقياء إسرائيل. وفي سفر الأعمال نجد أنَّ الرسوليْن بطرس ويوحنا صعدا إلى الهيكل وقت الساعة التاسعة (أع٣: ١) حيث تمَّ شفاء الأعرج من بطن أمه. وخلال صلاة السجدة، تستعيد الكنيسة كلمات الرب، عند بئر

يعقوب في سوحار، في حواره مع السامرية التي انشغلت بمكان الــسجود: "آباؤنا سجدوا في هذا الجبل (حرزيم)، وأنتم (اليهــود) تقولـون إنَّ في

أورشليم الموضع الذي ينبغى أن يُسجَد فيه". والرب رفع ذهنها إلى طبيعة السحود، وأنه لا يهم المكان: "يا امرأة صدِّقيني أنه تأتي ساعة، لا في هذا الجبل، ولا في أورشليم تسجدون للآب... ولكن تأتي ساعة، وهي الآن، حين الساجدون الحقيقيون يسسجدون للآب بسالروح والحق، لأن الآب طالبٌ مثل هؤلاء الساجدين له"، وأنَّ "الله روح. والحق، ينبغى أن يسجدوا" ريو ٤: ٢٤،٢٣،٢١).

وبعد خصوصية حلول الروح القدس في العهد القديم على الملوك والأنبياء والكهنة، يأتي حلول الروح القدس كألسنة نار على الكنيسة كعطية عمومية لكل من يؤمن: "لأن الموعد هو لكم ولأولادكم، ولكل الذين على بُعْد، كل مَن يدعوه الرب إلهنا" (أع ٢: ٣٩).

+كلمات الرب فتحت الباب للكل، أينما كانوا، للاقتراب من العرش الإلهي، للسجود أمام الله. فالله ضابط الكل يملأ الكون كله بحضوره الشخصي بغير حدود، والروح القدس هو روح الحق (يوه ١٠: ٢٦؛ الشخصي بغير حدود، والروح القدس هو روح الخمسين، يوم حلول روح الحق المُعزِّي، يوماً للسجود بالروح والحق لكل المؤمنين، سواء منهم الجماهدون على الأرض أو إخوهم في الكنيسة المنتصرة الدين يسكنون الفردوس. وخلال هذا السجود الحقيقي يُصلي أهل الأرض وهم في الجسد، وأهل السماء وهم في الروح، كل منهم للآخر.

+ كان الله - بحسب التدبير - يسكن في وسط إسرائيل في الهيكل فقط، ومن خلف حجاب، ولم يكن مسموحاً للسجود إلا فيه. ولكن يوم الصليب انشق حجاب الهيكل إلى اثنين. فبدم المسيح نُقض "حائط السياج المتوسط"، وقُتلت العداوة وتمَّت المصالحة بين السساء والأرض، وصار الكل - يهوداً وأُمماً - في المسيح إنساناً واحداً جديداً، وأهل بيت الله (أف ٢: ١٤-١٩).

والله الذي كان مستتراً وراء الحجاب، صار مرئياً: "قد رأينا السرب (يو ٢٠: ٢٥)، والمسيح صار المسكن الحقيقي "الذي نصبه السرب لا إنسان" (عب ٨: ٢)، والهيكل الحقيقي الأعظم والأكمل: "وأما المسيح، وهو قد جاء رئيس كهنة الخيرات العتيدة، فبالمسكن الأعظم والأكمل، غير المصنوع بيد، أي الذي ليس من هذه الخليقة، وليس بدم تيوس وعجول، بل بدم نفسه، دخل مرة واحدة إلى الأقداس، فو جَلَد فداءً أبديًا" (عب ٩: ١٢،١١).

ونحن صرنا في الكنيسة "أعضاء جسمه، من لحمه ومن عظامه" (١كو ٦: ١٥؛ أف ٥: ٣٠)، وفيه صرنا "هيكل الله وروح الله يسكن فينا" (١كو ٣: ١٦).

#### ■ عن طقس صلاة السجدة:

رتَّبت الكنيسة صلاة السجدة على فترات ثلاث. وتضم فقرات كــل سجدة قراءة نبوَّات من العهد القديم (كلها من سفر التثنية) (١)، وقــراءة من البولس (كلها من الرسالة الأولى إلى أهل كورنشوس) (٢)، وقــراءة من الإنجيل (٣).

(۱) هي على الترتيب: تث ٥: ٢٢-٦: ٣؛ ٦: ١٧-٢٥ (عن حفظ الوصايا وتلقينها للأبناء)؛ ١٦: ١-١٨ [عن عيد الفطير أو الفصح، وعيد الأسابيع (الخمسين والحصاد)، وعيد المظال، الستي تُشير إلى عمل المسيح الخلاصي].

<sup>(</sup>٢) هي على الترتيب: (١كو ٢١: ٨-١٤ : ١٣ : ١٣ : ١٣ : ١٣ - ١٤ : ١١ ؛ ١٤ : ١١ - ٤)، أي أله معا تمتد من (١كو ١١ : ١٤ - ١٤ : ٤) التي تعرض لمواهب الروح القدس، ثم عن الموهبة الأعظم المحبة، وموهبة التكلّم بألسنة التي كان لها دورها الكبير في الكرازة يوم العنصرة وخلل العقود الأولى بصورة خاصة. ولكنها تبقى كموهبة وعلامة على حلول خاص الأصحاب المواهب في أي وقت، وضع لها القديس بولس الضوابط لئلا تتحوّل إلى التعاجُب الذاتي أو التسشويش، وبسيّن أن موهبة التنبُّق أكثر فائدة من التكلم بألسنة، وهو شدَّد على ربطها – من أجل الفائدة الروحية - بموهبة الترجمة لضمان الفهم وبناء الكنيسة وعدم إعثار غير المؤمنين وتنفيرهم.

<sup>(</sup>٣) هي على الترتيب: يو ١٧: ١-٢٦ (صلاة المسيح الشفاعية)، لو ٢٤: ٣٦-٥٧ (لقاء المسيح بتلاميذه بعد قيامته ووعده بإرسال موعد الآب)، يو ٤: ١-٢٤ (لقاء المسيح بالسامرية وحديث عن عطية الروح القدس، الماء الحي الفائض، الذي يُعطيه الابن، وعن السجود لله بالروح والحق).

وعقب قراءة الإنجيل في كللً من السنجدات الثلاث، يُصلّي الكاهن **الأواشي**، ويُنادي الشماس بعدها على الشعب بالسجود بخوف ورعدة. ثم يُصلّي الكاهن **طلبة** خشوعية، والشعب كله ساجد، كي يقبل الرب صلواتنا كذبيحة مسائية ويغفر خطايانا.

وتتميَّز السجدة الثالثة ألها تُصلَّى في الخورس الأول أمام الهيكل المفتوح (بينما السجدتان الأولى والثانية تُصلَّيان في الخورس الخارجي). وقبل قراءة الإنجيل يُرتَّل لحن الروح القدس الكبير: Піпнетих (عُنَّل المُوح المُعزِّي.

وفي هذا اليوم يذكر العابدون إخوتهم المنتقلين باعتبار ألهم أحياء في الفردوس. ويمرُّ شماس بالبخور فيأخذ مَن يُريد عدداً من حبَّات البخور بأسماء المنتقلين أحبَّائه، الذين يودُّ أن يُصلِّى من أجلهم كما يطلب صلواتهم.

ويضع الكاهن كل حبَّات البخور فيما بعد في المجمرة، فيتصاعد منها البخور كثيفاً، يحمل في ثناياه صلواقم إلى العرش الإلهي: "وجاء ملاك آخر ووقف عند المذبح، ومعه مبخرةٌ من ذهب، وأُعطى بخوراً كثيراً لكي يُقدِّمه مع صلوات القديسين... من يد الملك أمام الله" (رو ٨: ٣:٢). والبخور، من ناحية أخرى، يُشير إلى وجود الله، فبرائحة البخور تتهلَّل النفس إحساساً بحضرة الله.

هلم نسجد، هلم نسأل المسيح الهنا. هلم نسجد، هلم نطلب من المسيح ملكنا. هلم نسجد، هلم نتضرع الى المسيح مخلصنا. (من صلاة باكر)

 <sup>(</sup>٤) يُرتَّل هذا اللحن أيضاً يوم عيد العنصرة، وعند رسامة الأساقفة، وفي سرِّ الزيجة. فالروح القدس هو الذي يُقدِّس الأسرار.



سلسلة دراسات في كلُّمة الله

كتب صدرت من هذه السلسلة:

الكتاب الأول : في السلوك المسيحي

التدبن المضاد...ومقالات أخري (طبعتان)

الكتاب الثاني : عن المسيح

يسوع المسيح الشفيع الكامل... ومقالات أخرى (طبعتان)

الكتاب الثالث : المسيح في حياة الكنيسة والخدمة

عثرة الصليب ... ومقالات أخرى (طبعتان)

الكتاب الرابع: شخصيات كتسابيسة

١- القديس بطرس . . أول التلاميذ

٧- القديس بولس .. آخر الرسل (طبعتان)

الكتاب الخامس : قضاسا إيمسانيسة

المسيح يعرفنا عن ذاته ... ومقالات أخرى

الكتاب السادس: في السلوك المسيحي (٢)

نحن والصليب والخلاص ... ومقالات أخري

الكتاب السابع : قضايسا إيمانيسة (٢)

قضية الشفاعة ...ومقالات أخرى

الكتاب الثامن : في السلوك المسيحي (٣)

ضبط النفس ... ومقالات أخرى

الكتاب التاسع : في السلوك المسيحي ( ٤ )

رقاق الإيمان وخصومه

الكتاب العاشر : قضايسا إيمانيسة (٣)

الخطية التي لا تُغفر...ومقالات أخرى

الكتب من ١١- ١٣ : دراسات وتأملات في فصول أناجيل قداس الآحاد

الكتابان ١٤، ١٥ : الأعياد الكنسية

تطلب من بيت مدارس الأحد (٧٠ ش روض الفرج) ودار مجلة مرقس (٢٨ ش شبرا).